
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 34 (1955)

Heft: 12

Artikel: Wo die Fährte in den Abgrund führte

Autor: Bührer, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-347026

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-347026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34. JAHRGANG

HEFT 12

DEZEMBER
ROTE REVUE

JAKOB BÜHRER

Wo die Fährte in den Abgrund führte

In seiner klugen Betrachtung «Die Fährte des Dinosauriers» im Maiheft
des «Monats» weist Arthur Koestler eindringlich darauf hin, wie wenig in
der Geschichte der Entwicklung des Menschen die Zunahme der ethischen
Fähigkeiten mit denen der mechanisch-technischen Schritt hält, wie er überdem

dem Abgrund der Selbstvernichtung zutaumelt, vor dem ihn wohl nur
noch ein in einer vom Prinzip der Koexistenz gewährten Frist errungener
Akt der Selbstbesinnung zu retten vermöge. Doch ist bisher noch keiner
Kreatur diese «Rettung in letzter Stunde» gelungen. Der Dinosaurier ist
verschwunden, und jede Art und Gattung von Pflanze und Tier ist dem
Stillstand verfallen und vom Untergang bedroht. Die pflanzliche und tierische
Entwicklung führte zu «nichts». Jede Gattung legte sich einmal ein Organ
zu, das die Weiterentwicklung verunmöglichte, warum es abgeräumt wurde
oder mit Abräumung bedroht ist. Auch dem Menschen ging es so. Wann oder
besser, womit beging er diesen katastrophalen Fehler? Das ist die Frage,
die ich in Koestlers so gescheitem Aufsatz vermisse. Es ist das Problem, das
bei allen oder so gut wie allen philosophischen, moralisch-religiösen und

ganz besonders auch politischen Betrachtungen umgangen wird
Während alle Pflanzen- und Tiergattungen durch Vermehrung ihrer

physischen Fähigkeiten ihre Entwicklung früher oder später zum Stillstand
brachten (das Pferd, als es seine Zehen in einen Huf verwandelt hatte),
erreichte der Mensch durch die Erfindung von immer tauglicheren
Werkzeugen eine unerhörte Bereicherung und Beherrschung der Lebensbedingungen.

Die Vermehrung der physischen Fähigkeit brachte ihm keine absolute
Vernichtungsgefahr. Selbst nicht, als er schon auf der Stufe des Sammlers
und Jägers die eigene Gattung zum Beuteobjekt machte, was unter der
Kreatur äußerst selten geschieht. Man darf ruhig behaupten: alle
technischmechanischen Errungenschaften bedeuteten für den Menschen gefahrlosen
Fortschritt, der seiner Entwicklung in phantastischer Weise förderlich war.
Die Vernichtungsgefahr erwuchs ihm auf einem ganz anderen Gebiet, durch
ein nichtphysikalisches Entwicklungsinstrument.

289



Schon auf sehr niederen Stufen des organischen Lebens wurden durch
Gemeinschaft bessere Lebensbedingungen erreicht. Gemeinschaft bedingt
Austausch von Lebensgut in dieser oder jener Form. Die Entstehung und das

Werden des Menschen war durch die Gemeinschaft bedingt, an den
Austausch von Lebensgütern gebunden. Nur in der Gemeinschaft mit Menschen

gedieh der Mensch. Um besser tauschen zu können, um den gefährlichen
Raub zu überwinden, erfand er Tauschmittel. Dieses Instrument wurde ihm
zum Schicksal. Es ermöglichte die Erklimmung einer phantastischen
technischen Entwicklungsstufe, und es führt in den Untergang, wenn es nicht
gelingt, das entartete Instrument so zu verbessern, daß es seinen ursprünglichen

Zweck zu erfüllen vermag, nicht gelingt, die Gemeinschaft so
auszubauen, daß sie die Entwicklung weiterführen und vollenden kann. Das

Tauschmittel, das Geld, ist somit das schicksalhafte charakteristische Moment
in Koestlers «Fährte des Dinosauriers». Genau so wie Klauen oder Flügel für
andere Gattungen der Wirbeltiere schicksalshaft, verhängnisvoll waren.

Wir können nur ahnen, wie segensreich das primitive Tauschgeld auf der

Jäger-, Ackerbau- und Nomadenstufe sich ausgewirkt hat. Jene Berichte von
«Wilden», die nicht wagen, ihren Nachbarn zu begegnen, gewisse Güter,
die sie umlauschen möchten, an der Grenze ihrer Jagdgründe niederlegen
und im Versteckten abwarten, ob sie abgeholt und durch erwünschte Dinge
ersetzt würden, sind erschütternd genug und zeigen, welch einen Fortschritt
die frühen Formen von Muschel-, Leder-, Steingeld und so weiter bedeuteten.
Indessen vermochten weder sie noch das allmählich aufkommende Metallgeld
Raub und Krieg, das Entstehen von Sklaverei und Leibeigenschaft zu
verhüten.

Der Grund war: Der Hunger der zahlenmäßig wachsenden Menschheit
konnte nur durch ein Übermaß von Arbeit (Rodung und Anbau) gestillt werden.

Diese aber konnte nur mit Gewalt erzwungen werden. Mit Tausch war sie

nicht zu haben. Man tauschte nur Wert gegen Wert, Arbeit gegen Arbeit.
Das Tauschmittel selbst, das Muschel-Stein-Leder-Geld, war an sich wertlos:

nur Wertzeichen, nicht Wert. Das wurde anders, als das Metallgeld aufkam.
Es änderte — wohl «unter der Hand» von selber seinen Charakter. Es wurde

zum Wert selbst und dadurch zu einem Besitzinstrument von zauberhaften

Eigenschaften, so vor allem, weil es nicht in Verbrauchsgütern bestand,
Dauerwert besaß und sich mit irrealen Zahlen messen ließ. Überdem ging
etwas in der Entwicklung der Menschheit vor, das noch zu ergründen bleibt.
Obwohl schon die Sumerer und vollends die Babylonier das Tauschgeld in
zinstragendes Kapital verwandelt hatten und eine verheerende Zinsknechtschaft

verbreitet war, hat sich die schöpferische Kraft des Kapitalismus nicht
entfaltet, keine nennenswerte technische Industrie aus dem Boden gestampft,
obwohl er doch den Tausch in Kauf verwandelte und bereits einem «Welt-

290



handel» rief. Warum es dabei blieb, ist uns nicht erklärt, noch weniger
wissen wir, welchen Einfluß diese neuen Verhältnisse — die Weltrevolutionen
bedeuteten — auf die seelische Entwicklung des Menschen ausübten, welche

Veränderungen Besitz und Eigentum, beschränkter und unbeschränkter, in
seinem Denken und Empfinden hervorriefen; kurz, was das Geld aus dem

Menschen machte! Vielleicht wäre es an der Zeit, daß die Psychologen, die

an den Archetypen herumrätseln, uns darüber einiges zu sagen versuchten

Tatsache ist jedenfalls, daß der auch von Koestler als schicksalhaft
bezeichnete mechanisch-technische Aufschwung erst am Ende des 17.
Jahrhunderts seinen Anfang nimmt und sehr rasch bedingt ist vom vorhandenen

Leihgeld, vom Zinsgeschäft, von der Spekulation auf arbeitslosen Gewinn.

Auf einem Wolkengebirge von Gewinn, Zins, Tantiemen abwerfenden Schulden

ersteht ein immer leistungsfähiger, riesenhafter Produktionsapparat, den

nicht nur die Muskelkraft, sondern auch die aus Sklaverei und Leibeigenschaft

frei gewordene Intelligenz der Massen zu errichten vermochte. Das

durch Kredite geschaffene Geld hat die Revolution ermöglicht, die Fron
durch Lohn ersetzt, die Arbeit käuflich gemacht und damit ungezählte
Intelligenzen sich entfalten lassen, die Summe der technischen Erfahrungen und
Erkenntnisse unerhört vermehrt.

In einer wilden Gewinnjagd über die Wellenberge und Täler der
Konjunkturschwankungen hinweg wurden die Völker in Wirtschafts- und
Interessenverbänden, genannt Nationen, «zusammengeschmiedet» und im Kampf
um die Kolonien in den Ersten Weltkrieg hineingetrieben. Wie hätte bei
alledem Koestlers «ethische Kurve» nicht kilometerweit hinter seiner «Kraftkurve»

herhinken sollen? — In Wirklichkeit ist sie, wie die Nazigreuel
bewiesen, in entgegengesetzter Richtung mit Lichtgeschwindigkeit
davongelaufen — Das Urchristentum, die Jaquerien, gewisse Strömungen der

Reformation, das Jakobinertum, die sich aus alledem ergebende soziale

Bewegung der Neuzeit waren Versuche, die Armut und den Unfug des

Überbesitzes (eher geht ein Kamel durch ein Nadelöhr zu überwinden, waren
Versuche, Wirtschaft und Ethos in Einklang zu bringen. Im Marxismus
wurde diese Absicht aus den Erfahrungen des Frühkapitalismus in ein
wissenschaftliches System gebracht, mit dessen Hilfe und eigenwilliger
Auslegung die Russische Revolution in einen das Ziel gründlich verfehlenden,
vom Zwangsstaat befohlenen Staatskapitalismus abgebogen wurde. Indem so

ein Sechstel der Erde der auf Ausbeutung angewiesenen Gewinnwirtschaft
verschlossen wurde, half Rußland mit, jene Dauerkrise heraufzubeschwören,
die mit ihrem Elend und der Massenarbeitslosigkeit dem Faschismus und
Nazismus rief und die den Zweiten Weltkrieg auslösten. An seinem Ende

war die Welt in zwei todfeindliche Lager aufgespalten, die mit Atomwaffen
«gesegnete» Menschheit mit dem Untergang bedroht.

291



Diese jedermann bekannten Ereignisse haben ihre Ursache in der
versagenden Wirtschaftsform, in dem gründlich verpfuschten Geld. Jedoch, wer
wagt es, zu dieser einfachen Wahrheit zu stehen? Das Geld der Großbesitzer
und Bankherren war wohl geeignet, die Leibeigenschaft auszuschalten, die
Peitsche des Sklavenhalters zu ersetzen durch Anstachelung der Gewinngier,
der angeblich jedem «Tüchtigen» offenen Möglichkeit, reich zu werden. Die
Gewinngier vermochte jene Energien auszulösen und in Tätigkeit zu erhalten,
die in einem Jahrhundert auf einem Wolkengebirge von gewinnbringenden
Schulden einen Produktionsapparat auftürmte, der — vernünftig ausgenützt

— imstande wäre, die Menschheit mit Wohlstand zu überschwemmen
und so Frieden und gedeihliche Weiterentwicklung zu gewährleisten. Statt
dessen Untergang. Warum? Weil das Geld, das Kapital, die Funktion, die es

heute erfüllen müßte, nicht erfüllt.
Der jüngst verstorbene Theodor Plivier erzählte, eines Tages hätte ihm

in Moskau ein aus dem Westen zurückgekehrter alter deutscher Kommunist

gesagt: «Unter uns und im Vertrauen, Genosse, es gibt kein besseres

Wirtschaftssystem als den Kapitalismus.» Wenn dem so ist, können wir
«einpacken». Gewiß ist der russische Staatskapitalismus keine Lösung des
ungeheuren Problems, an dem unser Schicksal hängt; aber die Behauptung, die
Gewinnwirtschaft sei nach allem, was wir erlebt haben, der Weisheit letzter
Schluß, ist um so törichter, als die ständige Veränderung und Entwicklung
des Kapitalismus in den letzten 150 Jahren mit Händen zu greifen ist und
kein Grund besteht für die Annahme, diese Entwicklung sei am Ende. Von
dem kurzsichtigen wilden Konkurrenzkampf des Frühkapitalismus ist die
Gewinnwirtschaft zu den vernünftigeren Organisationen der Syndikate und

Trusts, der Preisverabredungen der Gewerbetreibenden, der Genossenschaften
und Gewerkschaften übergegangen. Die fast schrankenlose Herrschaft der
Banken und des Großkapitals, die mit ihren Krediten, die sie gewährten
oder nicht gewährten, die Wirtschaft dirigierten (durch die katastrophale
Dauerkrise aber bewiesen, daß sie sie nicht in der Hand hatten!), wurde
durch die «Manager» der Riesenunternehmer und ihre Selbstfinanzierungen
in die Schranken gewiesen, und fast vollends kamen sie um ihre überragende
Machtposition, als sie im Zweiten Weltkrieg nicht imstande waren, die

Summen, die der Krieg verschlang, zur Verfügung zu stellen und die Staaten
sich die nötigen Kredite kurzweg selber bewilligten. Darüber kam aus: es

kann nie am Geld fehlen! Wenn die nötigen Arbeitskräfte, der Wille zur
Arbeit, die nötigen Rohmaterialien vorhanden sind, dann kann sich eine
Nation alles leisten, wozu sie physisch und geistig fähig ist! Das Geld ist da;
wenn es nicht da ist, macht man es! — Geld ist eine Sache des Vertrauens
in die Nation, in das Volk! Das gilt für jedes Volk, gilt für die Menschheit!

Hier liegt das Kernproblem, das in der durch die «Koexistenz» gegebenen

292



Frist anzupacken und zu lösen ist. Es ist eine Weltorganisation ins Leben zu

rufen, die eine Weltwährung schafft, die eine bessere und höhere Wirtschaftsform

ermöglicht. — Sie muß die Erkenntnis verwirklichen: einem
arbeitswilligen Volk kann es niemals an Geld fehlen, denn Geld ist nur eine
Anweisung, ein Vorschuß auf diesen Arbeitswillen. Es ist ein Unfug, wenn es

auf dieser reichen Erde Armut, Krisen gibt, nur weil es an Geld fehlt.

Es wäre zweck- und sinnlos, hier erörtern zu wollen, was im einzelnen
die Aufgabe einer solchen Weltorganisation ist, wie die von ihr ins Leben

zu rufende oder zu ermöglichende tauglichere Wirtschaft zu funktionieren
hätte. Alles wäre erreicht, wenn sich die Welt darüber klar würde: Wenn
wir nicht in einer Katastrophe untergehen wollen, dann tut eines not: die
Reform der Wirtschaft! — Wenn man sich «auf höchster Ebene» zu dieser
Einsicht bekennen wollte, dann wäre die Voraussetzung für die Bildung eines
Willens gegeben, der alle jene Kräfte mobilisierte, die fähig und imstande
sind, Ost und West zu einen, aus der Sackgasse dieser Gegenwart
hinauszuführen und eine geistige Atmosphäre zu schaffen, in der Wirtschaft und
Ethos keine so furchtbaren Widersprüche mehr bildeten.

J. W. BRUGEL

Ist die Labour Party wirklich eine «Systempartei»?
Bemerkungen zu einem Buch

Robert Trelford McKenzie ist ein kanadischer Sozialist, der als Dozent an
der «London School of Economics and Political Science» wirkt. Das Buch,
das seinen Namen mit einem Schlag weit über die Fachkreise hinaus bekanntgemacht

hat und das bald auch in deutscher Sprache veröffentlicht werden soll
(R. T. McKenzie, British Political Parties, London 1955), verrät kaum etwas
über die politische Einstellung des Verfassers, der hier mit einer außerhalb
der angelsächsischen Welt nicht anzutreffenden Objektivität Dinge beschreibt
und kritisch bespricht, ohne je Partei zu ergreifen. McKenzies Buch ist eine
auf jahrelangem Quellenstudium und engster Vertrautheit mit der Materie
aufgebaute und höchst anregend geschriebene Studie über den Aufbau, die
Organisation und die Wirksamkeit der beiden allein ins Gewicht fallenden
politischen Parteien der britischen Insel, der Konservativen Partei (offiziell:
National Union of Conservative and Unionist Associations) und der Labour
Party. (Ein kurzer Anhang ist den Liberalen gewidmet.) Worauf es dem Autor
hauptsächlich ankommt, ist im Untertitel seines Buches ausgedrückt: «Die

293


	Wo die Fährte in den Abgrund führte

