
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 34 (1955)

Heft: 9-10

Artikel: Die Intellektuellen in der sozialistischen Bewegung

Autor: Baumann, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-347018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-347018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34. JAHRGANG

HEFT 9/10

SEPTEMBER/OKTOBER
ROTE REVUE

FRITZ BAUMANN

Die Intellektuellen in der sozialistischen Bewegung

Erstaunlich viele Besucher haben sich zur Kulturkonferenz eingefunden,
und eine erstaunlich breite und lebhafte Aussprache ist daran zustande
gekommen. Trotzdem waren einzelne Teilnehmer enttäuscht: Sie erwarteten
feste Ergebnisse. Aber der Fehler lag bei ihnen, denn sie kamen mit
Hoffnungen, die schlechterdings nicht erfüllbar waren. Wenn eine große Partei
während längster Zeit nur Tagespolitik betreibt und kulturelle Probleme nur
am Rande mitgenommen werden, und wenn ihre besten Leute von den
Tagesaufgaben in Gemeinde, Kanton und Bund überbeansprucht werden, so kann
nicht plötzlich ein geschlossenes kulturpolitisches Programm vorgelegt werden.

Es muß erst auf Grund der verschiedenen Auffassungen und Wünsche
erarbeitet werden. Daher konnte die erste Kulturkonferenz nur ein Anfang
sein.

Hingegen wirkte eine andere Beobachtung eher bedenklich: Einziges
einigendes Merkmal war der gute Wille zu sozialistischer Kulturarbeit —
was zwar nicht wenig ist —, während die Aussprache über den Inhalt solcher
Arbeit kaum eine einheitliche Leitlinie zeigte. Wenn der Referent Oprecht
ausführte, daß wir Sozialisten die Träger fortschrittlicher Kultur sein müßten,

so liegt diese Forderung im Formalen und sagt über den Inhalt der
Kultur und damit über kulturelle Arbeit wenig aus.

Diese Schwäche unserer Aussprache hat wohl zwei Ursachen: Einerseits
ist sie in der geistigen Krise der sozialistischen Bewegung begründet, welche
durch die Entstehung des Bolschewismus, die Katastrophe der beiden
Weltkriege und die wirtschaftliche Entwicklung der Welt ausgelöst und noch nicht
gemeistert worden ist. Anderseits fehlt uns schweizerischen Sozialisten die
klare, denkmäßige Durcharbeitung der sozialistischen Probleme. Wir
verlieren uns zuviel in den Aufgaben und Verantwortlichkeiten des Tages. Aber
diese Durcharbeitung ist eine notwendige Voraussetzung für sozialistische

209



Kulturarbeit. Es ist vorab die Aufgabe der Intellektuellen unter den Sozialisten,

die nicht von den Tagesaufgaben erdrückt werden, das sozialistische
Ideengut unserer Zeit herauszukristallisieren und gestützt darauf die Wege
vorzuschlagen, die zur Verwirklichung der Ideen führen. Eine sehr wichtige
Teilaufgabe ist dann die Aufstellung eines Kulturprogramms, als Wegleitung
für die praktische kulturpolitische Arbeit.

Am Anfang des von den Intellektuellen zu leistenden Kristallisierungsprozesses

muß eine gewisse Begriffserklärung stehen. Das hat die Aussprache
an der Kulturkonferenz deutlich gezeigt. Wenn von Weltanschauung, von
Idealismus und dergleichen gesprochen wurde, so haben die Redner darunter
zum Teil ganz Verschiedenes verstanden.

Beginnen wir mit dem Begriff des Intellektuellen. Wir verstellen darunter
zuerst den Menschen, der höhere Schulen besucht hat und im wesentlichen

«Kopfarbeiter» geworden ist. Ihm soll dank seiner Schulung die Fähigkeit
eigen sein, Probleme abstrakt, grundsätzlich, losgelöst vom einzelnen
Beispiel zu sehen und zu klären. Es muß jedoch sofort beigefügt werden, daß für
unsere sozialistische Betrachtung nicht jeder als Intellektueller erscheint, der
einmal höhere Schulen besucht hat und nicht nur der höher Geschulte. Geistig

lebendige Menschen mit geringer Schulung eignen sich später die formalen

Fähigkeiten zur «Kopfarbeit» an und werden so echte Intellektuelle,
während höher Geschulte oft geistig völlig verarmen und daher für uns nicht
mehr zählen.

Wir hören mit dem Brustton der Überzeugung von sozialistischer
Weltanschauung sprechen. Aber Eugen Steinemann erklärt kühl, daß Sozialismus
keine Weltanschauung sei, sondern eine bloß technische Verwirklichung einer

neuen Gesellschaftsordnung. Für ihn bedeutet Weltanschauung nur das Bild,
das sich der Mensch von den «letzten Dingen», von Gott, vom Weltgeist oder

dergleichen macht. Wir können uns in unsern Gesprächen auf einen solchen

Begriff dessen, was unter Weltanschauung verstanden sein soll, einigen. Aber
ich halte diese Einengung für unnötig und — politisch-psychologisch — für
nachteilig. Eine Weltanschauung besitzt nämlich nicht nur der Intellektuelle,
der über die letzten Dinge nachdenkt, sondern auch der nichtintellektuelle
Mensch. Sein Bild von den letzten Dingen mag verstandesmäßig nicht klar
und präzis sein. Es ist verknüpft mit den unmittelbaren Erscheinungen des

Lebens. Der Nichtintellcktuclle unterscheidet nicht gedanklich zwischen Idee
und Wirklichkeit. Darum wird der nichtintellektuelle Arbeiter in der
sozialistischen Gesellschaftsordnung die Verwirklichung seines Bildes von den
letzten Dingen erblicken, und daher spricht er gefühlsbetont von sozialistischer

Weltanschauung. Und im tiefsten Grunde hat er sogar recht! Was nämlich

Eugen Steinemann und wir andern Intellektuellen vornehmen, das sind
ziwar notwendige, aber trotzdem nur behelfsmäßige Denkprozesse. Auch bei

210



uns, wie bei den Nichtintellektuellen, besteht eine unlösbare Verbindung
zwischen unsern Anschauungen von den letzten Dingen und den
Verwirklichungen, die wir im gesellschaftlichen Leben anstreben. Wir sind jedoch
verpflichtet, mit unserm geschulten Denkapparat den Impulsen, den
Triebkräften unseres Denkens und Handelns nachzugehen.J&-

Es zeigt sich nämlich, daß sich Menschen ganz verschiedener Denklage
als Sozialisten betrachten, aber bezüglich der Gestaltung der Gesellschaftsordnung

weitgehend bereit sind, gleiche Wege zu gehen. Dabei aber wird
immer wieder die Versuchung wach, seine eigene Denklage als «die richtige»
zu betrachten, was dann Anlaß zu Spannungen persönlicher und sachlicher
Art gibt. Darum ist es notwendig, daß die Intellektuellen die verschiedenen
Denklagen zu klären suchen, um dem einzelnen eine saubere Stellungnahme
zu ermöglichen, und vor allem, um die Beeinträchtigung praktischer
Zusammenarbeit infolge verschiedener weltanschaulicher Ausgangspunkte
auszuschalten.

Insofern ist die von Stocker geforderte Diskussion mit den religiösen
Sozialisten dringlich. Aber es kann sich dabei keinesfalls um gegenseitige
Bekehrungsversuche handeln, sondern nur um Abgrenzungen, nicht nur
zwischen den Religiösen und Nichtreligiösen, sondern auch zwischen den
Nichtreligiösen verschiedener Richtung. Zur — groben — Klärung der damit
angeschnittenen Fragen soll hier für einmal der Begriff Weltanschauung im
Steinemannschen Sinne, also ohne Bezugnahme auf die praktische Verwirklichung,

gebraucht werden.

Die religiösen Sozialisten sind in diesem Sinne Idealisten. Die materielle,
die dingliche Welt ist eine Schöpfung Gottes und Gott ist Geist. Die Welt ist
das Bild seiner Idee. Die göttliche Wahrheit ist in der Bibel niedergelegt. Das

glauben die religiösen Sozialisten, und daher bedarf es für sie eines weitern
Beweises für die Wahrheit der christlichen Lehre nicht mehr.

Die nichtreligiösen Sozialisten zerfallen in zwei Hauptgruppen. Eine ist
zu den Idealisten zu zählen, die andere zu den Materialisten — diese
Begriffe immer noch weltanschaulich-philosophisch verwendet.

Die nichtreligiösen sozialistischen Idealisten glauben nicht an die Bibel,
und deren Lehren bedeuten ihnen daher nicht unverbrüchliche Gesetze.

Aber sie sind, wie die Christen, der Überzeugung, daß es absolute Wahrheiten

gebe und daß es unsere Aufgabe sei, sie zu erkennen und aus dem
Wust der Erscheinungen herauszuschälen, um sie dann zu den Richtlinien
unseres Verhaltens zu machen. Der deutsche Philosoph Leonhard Nelson
zählte sich zu den nichtchristlichen idealistischen Sozialisten, und seinem Einfluß

unterstehen heute noch nicht die schlechtesten schweizerischen Sozia-

211



listen. Beweisbar ist aber auch diese Auffassung nicht, sondern was letzte,
absolute Wahrheit sei, darüber entscheidet in letzter Linie eben auch die
Überzeugung, das heißt der Glaube der Philosophen.

Diesen religiösen und nichtreligiösen sozialistischen Idealisten stehen die
weltanschaulichen Materialisten gegenüber. Sie sagen: «Nicht das Bewußtsein

bestimmt das Sein, sondern das Sein bestimmt das Bewußtsein!» Nicht
Gott und nicht ein Weltgeist hat die Welt erschaffen und dirigiert sie,
sondern zuerst war die Welt als Materie, als Sache da, und das Bewußtsein des

Menschen, sein Denken und Handeln ist lediglich eine Frucht der Materie.
Oder etwas anschaulicher formuliert: Wenn der Mensch über die Gestaltung
der Welt nachdenkt und zur Überzeugung gelangt, daß die heutige Ordnung
zu ändern sei, so glaubt er vielleicht, daß er dank der Überlegenheit des

Geistes über die Materie auf das Leben einwirken könne. In Wirklichkeit
aber ist sein Denken aus den gegenwärtigen — materiellen — gesellschaftlichen

Verhältnissen herausgewachsen: Das Sein hat sein Bewußtsein
bestimmt!

Ist diese Weltanschauung beweisbar? Keineswegs, sondern auch sie
beruht letztlich auf einem Glauben.

Wie aber, so fragen wir diese sozialistischen Materialisten, geht die
Entwicklung der Materie, oder sagen wir es bildhafter, unserer kleinen Erde
und ihrer Lebewesen vor sich? Zufällig, zickzackartig oder nach bestimmten
Gesetzen?

Selbstverständlich gesetzmäßig, wird die Antwort des Marxisten — des

für uns hauptsächlichen Trägers der materialistischen Weltauffassung —
sein: Das gesellschaftliche Leben ist in dauernder Entwicklung begriffen.
Jeder gegenwärtige Zustand trägt den Keim der Entartung in sich. Dagegen
bilden sich Gegenkräfte, und aus dem Kampf des Bestehenden mit den

Gegenkräften entsteht etwas Neues, Weiterentwickeltes, und so immer weiter:
These, Antithese, Synthese.

Ist beweisbar, daß die Entwicklung so gesetzmäßig verläuft? Nein, auch
diese Annahme beruht letztlich auf einem Glauben.

Ich persönlich würde gern an Gott glauben oder an eine auf anderm
Wege gesicherte Wahrheit, denn das würde einen guten Ankerplatz in einem

gesicherten Hafen bedeuten, und manche quälende Unruhe wäre beseitigt.
Aber Glauben kann man weder kaufen noch sich ihn durch eine

Willensanstrengung aneignen. Man hat ihn oder man hat ihn nicht. Ich habe ihn
nicht. Ich lasse die letzten Fragen unentschieden, weil sie letztlich nicht
entscheidbar sind. Aber ich stehe mitten in unserer Zeit und sehe Aufgaben,
die heute nach Erfüllung drängen. Also versuche ich mein Bestes zu ihrer
Erfüllung beizutragen. Menschen von solcher geistiger Ausgangslage nennt
man Relativisten.

212



Wenn wir Umschau halten, so zeigt sich, daß religiöse und — sagen wir
— geistig-philosophische Idealisten und Materialisten und Relativisten am
gleichen Strick zum Aufbau einer sozialistischen Welt ziehen. Können wir
uns dahin verständigen, daß wir die verschiedenen Antriebe dazu, das heißt
die verschiedenen glaubensmäßigen Ausgangspunkte tolerant nebeneinander
gelten lassen? Dann wäre Sozialismus als eine Weltanschauung zu verstehen,
deren Träger auf Grund verschiedener geistiger Ausgangspunkte eine im
wesentlichen übereinstimmende Gesellschaftsordnung errichten möchten. Unter

Gesellschaftsordnung wäre aber nicht nur eine technische Ordnung des

menschlichen Zusammenlebens verstanden, sondern ein «Klima» der Freiheit

und der Gelöstheit der Menschen, in dem sie sich entfalten könnten.

Wenn man von den weltanschaulichen Ausgangspunkten des Sozialismus

spricht, so kommt man um die Auseinandersetzung mit den philosophischen
Begriffen des fdealismus und Materialismus, wie sie oben skizzenhaft
versucht wurden, nicht herum. Es bleibt aber noch eine recht schwierige
Aufgabe:

Diese beiden Begriffe werden leider nicht nur philosophisch gebraucht,
sondern auch im Sinne ethischer Wertung, und die klare Abgrenzung der
verschiedenen Wortbedeutungen ist unumgänglich. Die unklare und
unscharfe Abtrennung hat der sozialistischen Bewegung sehr geschadet und
schadet ihr immer noch.

Zuerst bedeutet ethisch nichts anderes, als sittlich wertend, und so
betrachtet versteht man landläufig unter materialistischer Haltung eine
eigennützige, nur auf das persönliche Wohlergehen eingestellte Haltung. Damit
ist zumeist auch noch, mehr oder weniger bewußt, die Meinung verbunden,
daß die materiellen Genüsse niedriger Art seien (Essen und Trinken, statt
schöne Musik oder schöne Bücher!). Unter ethisch idealistischer Haltung
begreift man eine altruistische, den Mitmenschen helfende und dem Gemeinwohl

dienende Einstellung, auch wenn sie auf Kosten des eigenen Wohl-
ergchens geht und Opfer fordert. Es ist augenfällig, daß sich die ethischen
und die philosophischen Begriffe von Idealismus und Materialismus nicht
decken. Im allgemeinen Sprachgebrauch wird leider der Ausdruck «ethisch»
anders verwendet, das heißt einseitig als Ausdruck des sittlich Guten. So im
Slogan, den man August Forel zuschreibt: Der Sozialismus wird ethisch,
oder er wird nicht sein! Dieser Ausspruch gehört in die Reihe der gefährlichen

Halbwahrheiten.
Zur Erleichterung der Diskussion ist es zweckmäßig, das Wort «ethisch»

nur in seiner Bedeutung als sittlich wertend zu gebrauchen und es im Slogan
zu ersetzen durch «sittlich gut». Was durch «ethisch» ausgedrückt werden
will, wird dadurch nicht verändert. Und nun stellt sich die Frage, ob zum
Sozialismus das sittlich Gute elementar gehöre.

213



Für die religiösen Sozialisten ist die Antwort eindeutig, im Grunde auch
für die geistig-philosophischen Idealisten: Ja!

Für den philosophischen Materialisten — der auch Determinist ist, weil
er keinen freien Willen des Menschen anerkennt, da ja das Leben
naturgesetzlich abrollt — wäre wohl die Antwort folgerichtig: Nein, denn wo
bleibt Raum für gut und böse, wenn das gesellschaftliche Leben durch die
materiellen Verhältnisse naturgesetzlich bestimmt wird? Aber im Grunde
liegt bei diesen Materialisten ein innerer Zwiespalt vor zwischen ihren
Triebkräften einerseits und ihrer Denkart anderseits: Karl Marx und seine
philosophischen Freunde werden sichtlich angetrieben durch das sittlich Gute, und
ihr Endziel ist eine sittliche gute Gesellschaftsordnung, die klassenlose
Gesellschaft, in der jeder Mensch sich, entsprechend seinen Anlagen, frei soll
entfalten können.

Die Haltung der sozialistischen Relativisten ist nicht anders, so daß wir
sagen können, daß die Sozialisten aller Richtungen zum mindesten auch das

sittlich Gute wollen und so ethisch gesehen Idealisten sind. Wie ist aber mit
solcher Annahme die Denkart der materialistischen Marxisten in Einklang
zu bringen? Ist sie für die sozialistische Bewegung bedeutungslos und
unwichtig oder sogar schädlich?

Nein, sie repräsentiert eine notwendige Komponente der sozialistischen

Bewegung: Sie appelliert an das unmittelbare Interesse der Unterdrückten
und Ausgebeuteten. Sie appelliert also an den menschlichen Egoismus und
ist insofern ethisch eindeutig materialistisch. An dieser Stelle decken sich

philosophischer und ethischer Materialismus. Die Wirkung des Kommunistischen

Manifests ist gewiß nicht zuletzt darauf zurückzuführen, daß Karl
Marx die Unterdrückten auf ihre eigene Macht hingewiesen und sie

aufgefordert hat, sie in ihrem ureigenen Interesse zu verwenden.

Die utopischen Sozialisten können wohl als Sozialisten bezeichnet werden,
die in erster Linie an das sittlich Gute appellierten. Sie waren ethische
Idealisten. Sie blieben aber Sekten, das heißt sie konnten nie und nirgends die
Massen erfassen. Die marxistischen Sozialisten — obwohl in ihren
Führerschichten, von deren Impulsen her gesehen, eindeutig das sittlich Gute
erstrebend — gaben sich als ethische Materialisten, indem sie an das unmittelbare

Klasseninteresse der Arbeiter appellierten: Die Befreiung der Arbeiterklasse

kann nur ihr eigenes Werk sein! Sie blieben keine Sekte, sondern
schufen die sozialistische Massenbewegung. Sekten allein können die Gesellschaft

nicht umgestalten. Das ist den Massenbewegungen vorbehalten. Daher
wäre der Forelsche Slogan zu ergänzen:

Sozialismus muß auch sittlich gut oder er wird nicht sein,

Sozialismus muß auch ethisch materialistisch oder er wird nicht sein!

214



Anders formuliert: Die Verwirklichung einer sozialistischen Gesellschaftsordnung

ist nur möglich durch das Zusammenwirken materieller Interessen
mit sittlich guten Bestrebungen.

Aber damit ist die Begriffsklärung noch nicht zu Ende: Es ist oben

gesagt worden, daß — ethisch gewertet — materialistische Haltung
landläufig als eigennützige, nur auf das persönliche Wohl eingestellte Haltung
verstanden werde. Damit wird ein deutliches Unwerturteil ausgesprochen:
Die Idealisten sind die Guten, die Materialisten die Schlechten! Wollen wir
Sozialisten uns mit dieser Schwarz-Weiß-Malerei abfinden?

Nein. Wer wollte das — eigennützige — Streben des ausgebeuteten
Arbeiters nach gerechtem Lohn mißbilligen, als verwerflichen Materialismus
bezeichnen? Das Streben nach höherem Verdienst, nach Ferien, nach sozialer

Sicherheit an sich ist durchaus gerechtfertigt, auch wenn es eindeutig
dem persönlichen Interesse dient. Es gibt so einen berechtigten «sacro
egoismo», und wir wollen zu ihm stehen und ihn nicht verleugnen. Verwerflich

wäre er erst, wenn der Arbeiter ihn gegenüber dem Nebenarbeiter
anwenden würde, das heißt wenn er seine Lage unsolidarisch auf Kosten des

Nebenarbeiters verbessern wollte, statt auf Kosten des Profits des Arbeitgebers.

Nur zur Vereinfachung der Diskussion wird hier vom Arbeiter
gesprochen. Was für ihn gilt, gilt ebenso für den Angestellten, für alle, denen
nicht die angemessene Entschädigung für ihre Leistung zukommt.

Es mag bei dieser Gelegenheit auch deutlich gesagt werden, daß die
sozialistische Bewegung in ihrer Grundhaltung nicht asketisch, das heißt den
Freuden des materiellen Lebens abhold ist, im Gegenteil will sie den
Menschen ein freudvolles Leben ermöglichen, und zu den Freuden des Lebens

gehören auch Essen und Trinken wie Hören und Lesen, Spielen und Reisen,
schöpferisch Arbeiten und anschauend Genießen. Darum sagt unsere Bewegung

überzeugt ja zum Streben, die materiellen Mittel zu erwerben, die
solche Lebensgenüsse erst ermöglichen, solange nicht die Solidarität mit den
Mitmenschen gleichen Anspruchs verletzt wird!

Gewiß geben sich auch viele Sozialisten mit allzu billigem Lebensgenuß
zufrieden — ich wage auch hier, auf den alkoholischen Genuß hinzuweisen.
Es gehört zu den wesentlichen Kulturaufgaben der sozialistischen Intellektuellen,

die Wege vom billigen zum schönern, beglückenderen Lebensgenuß
zu weisen.

Zusammenfassend soll festgehalten werden: Es dient dem gegenseitigen
Verständnis, wenn die sozialistischen Intellektuellen sich über die
philosophischen Begriffe von Idealismus und Materialismus und Relativismus usw.
klar werden. Für die politische und kulturelle Arbeit aber ist es — sagen wir
es vorsichtig — fast belanglos, wo der einzelne Sozialist mit seinen
philosophischen Anschauungen steht.

215



Soweit Idealismus und Materialismus als ethische, das heißt als sittlich
wertende Begriffe verwendet werden, wollen wir anerkennen, daß im
Sozialismus sowohl idealistische wie materialistische Triebkräfte wirksam sind,
und wir bejahen beide. Dabei freilich unterscheiden wir bei den
materialistischen Bestrebungen sehr scharf zwischen — sagen wir — berechtigten
und unberechtigten. Berechtigt ist das materielle Streben um gerechten Anteil
an der gesellschaftlichen Produktion, unberechtigt solches Streben auf Kosten
der Mitbenachteiligten.

Diese Scheidung ist in der These einfach. Bei der praktischen Verwirklichung

ist sie oft sehr schwer, wie überhaupt das fruchtbare Zusammenklingen

— ethisch — idealistischer und materialistischer Bestrebungen
menschlich und sachlich auf viele Schwierigkeiten stößt und nicht immer
gelingt. Den Blick für diese Probleme zu haben und zu ihrer Meisterung
beizutragen, muß wiederum besonders von den intellektuellen Sozialisten
erwartet werden.

Bringolf möchte durch die Betonung der kulturellen Seite der sozialistischen

Bewegung besonders die vielen abseits stehenden Intellektuellen für
den Sozialismus und für die Sozialdemokratie gewinnen. Diese Hoffnungen
dürfen aber nicht überschätzt werden. Das materialistische Interesse wird
nicht viele Intellektuelle in unsere Reihen führen, weil wir zuwenig
gutbezahlte Stellen zu vergeben haben. Ja, es muß anerkannt werden, daß mancher

Intellektuelle innerlich zu uns gehört, aber es nicht wagen darf, zu uns
zu stoßen, weil er sonst seine wirtschaftliche Existenz gefährdet, die ihm das

Bürgertum bietet. Und der idealistische Appell zur solidarischen Mitarbeit
klingt nicht allzu häufig an, wozu noch kommt, daß es oft eine recht dicke
Haut braucht, um dem Mißtrauen standzuhalten, das uns Intellektuellen in
der Arbeiterbewegung häufig begegnet: «Was will der wohl bei uns? Welche
Stelle, welches Amt?»

Aber allerlei Anzeichen, zum Beispiel der starke Besuch der Kulturkonferenz,

sprechen doch dafür, daß einsatzbereite Intellektuelle noch zu gewinnen
sind, wenn wir sie vor befriedigende Aufgaben stellen können, besonders vor
Kulturaufgaben.

Ringt man um Begriffsklärungen, so muß man auch klarzustellen suchen,

was unter Kultur und Kulturaufgaben in sozialistischer Sicht zu verstehen ist.
Das aber ist eine Aufgabe, die besonderer Bearbeitung ruft.

Der vorstehende Versuch, einigen Begriffen näher auf den Leib zu rük-
ken und sie abzugrenzen, hat dem Verfasser buchstäblich Schweiß gekostet,
und er gibt ihn nicht gern in Druck, weil er die Unzulänglichkeit des
Versuchs kennt. Er möge als Zeichen guten Willens freundlich aufgenommen —
und dann verbessert werden.

216


	Die Intellektuellen in der sozialistischen Bewegung

