
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 34 (1955)

Heft: 5-6

Artikel: Friedrich Schiller als Religionsphilosoph

Autor: Wanner, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-347010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-347010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu den Aufgaben der Sozialdemokratischen Partei gehört es, sich mit
diesem Problem eingehend zu befassen und die nötigen Schlüsse daraus zu
ziehen. Es gibt keine andere größere Partei in unserem Lande, die in der Lage
ist, die Interessen der Angestellten in gleicher Weise zu wahren. Die großen
sozialen Postulate, die die Sozialdemokratische Partei vertritt, lagen seit jeher
auch im Interesse der Angestellten. Dies ist der Grund, weshalb große
Angestelltenkreise sich der Partei angeschlossen haben oder sich zu ihr hingezogen

fühlen. Es wird aber notwendig sein, sich noch vermehrt der Angestell-
ten-Postulate anzunehmen. Dabei geht es nicht um Stimmenfang; dies wäre
unehrlich. Im Mittelpunkt steht die Interessenwahrung einer bestimmten
Gruppe von Arbeitenden, die gleiche und ähnliche Nöte und Sorgen wie
andere Arbeitnehmer haben und Anspruch auf Anerkennung ihrer Arbeit
erheben dürfen.

J. WANNER

Friedrich Schiller als Religionsphilosoph
Zur Erinnerung an den 150. Todestag am 9. Mai 1955

«Wir sind zum Denken auf die Welt gekommen.» H. G. Wells

Von Schillers Leben und Schaffen ist den meisten seiner Nachkommen
nur ein Bruchteil bekannt. Obwohl es in seinen Werken, namentlich auch in
seinen Gedichten, von religions- und geschichtsphilosophischen Gedanken
wimmelt, ist es nicht gar so leicht, dasjenige herauszuschälen und zusammenzufassen,

was seine philosophische Grundhaltung ausmacht. Schiller selber,
dessen Leben in die karge Frist von sechsundvierzig Jahren eingesperrt war,
eines Lebens, das nur ernsten und ewigen Dingen geweiht war, hat sein
religiöses und philosophisches Weltbild in den Worten geprägt: «Unter der
Hülle aller Religionen liegt die Religion.» Und von der Philosophie bekennt
er: «Welche wohl bleibt von allen Philosophien? Ich weiß nicht. Aber die
Philosophie, hoff ich, soll ewig bestehn.»

Die religiösen Anschauungen Schillers kommen schon in seinem ersten
größeren Werk, in den «Räubern», sodann in den Gedichten der zweiten
Periode zum Ausdruck. Das Lied «An die Freude» (1788) ist ein Gedicht, in
dem die Glückseligkeitslehre die höchste dichterische Verklärung gefunden
hat; die Freude ist die Mittlerin zwischen Gott und der Schöpfung und wird
zu einer göttlichen Macht erhoben, zu einem Wesen göttlichen Ursprungs,

127



göttlicher Kraft, Milde, Weisheit und Duldung. Das Lied «An die Freude» ist
geradezu eine Verherrlichung des Glaubens an einen liebenden Vater und
gerechten Weltenrichter, der über dem Sternenzelt wohnt. Vertiefter dringt
wohl kaum eine Dichtung in unsere Seele als in den freudvollen Tönen der
Neunten, in der Beethoven seine gewaltige Sinfonie ausklingen läßt.

Für die religionsphilosophische Entwicklung Schillers sind auch vier
andere Gedichte besonders kennzeichnend: «Freigeisterei der Leidenschaft»,
«Resignation», «Götter Griechenlands» und «Die Künstler». In «Resignation»
bricht Schiller mit der überlieferten Vorstellung, daß der sittlich ringende
Mensch für die Entsagungen und Opfer dieses Lebens Ersatz und Lohn im
Jenseits finden werde: an die Stelle des Glaubens an eine Vergeltung nach
dem Tode tritt die Einsicht, daß sich die sittliche Weltordnung schon in
diesem Leben verwirklicht und das sittlich-geistige Streben seinen Lohn in sich
selbst trägt, daß somit die Weltgeschichte das Weltgericht ist. In den «Göttern

Griechenlands» vollzieht sich weiter der Bruch mit der herrschenden
Lehre vom Theismus. Dieses Gedicht ist ein Lied der Sehnsucht nach Poesie
und Natur; es ist gegen die bloß «mechanische» Wissenschaft gerichtet, die
«knechtisch dem Gesetz der Schwere» dienende «entgötterte» Natur. Aber so

wenig sich Schiller zum Glauben an den einen Gott, den das Christentum
fordert, zurückfinden kann, so unmöglich ist ihm eine Rückkehr zu der
griechischen Religion mit ihren heiteren Gottwesen. Unwiederbringlich ist die
lichte Zauberwelt, «da die Götter menschlicher noch waren».

Im Gedicht «Der Künstler» geht es Schiller nicht mehr um Wahrheit oder
Schönheit, sondern um Wahrheit in der Schönheit. Er setzt hier die Kunst
an die höchste Stelle unter allen geistigen Mächten, höher selbst als Erkenntnis.

Moral und Religion; als das Ziel der Menschheitsgeschichte und als
Endzweck der Weltentwicklung erblickt Schiller die Harmonie und Freiheit des

Geistes. In einem Brief an Goethe aus dem Jahre 1796 gibt er diesem recht,
wenn er in «Wilhelm Meister» schreibt: «Die gesunde und schöne Natur
braucht keine Moral», und er fügt hinzu: «auch keinen Gott und keine
Unsterblichkeit.» Hatte Schiller in seinen «Philosophischen Briefen» die Natur
als einen «unendlich geteilten Gott» betrachtet, so erkennt er in den Jahren

größerer Reife, daß unser Wissen an bestimmte Grenzen gebunden ist, so daß

keine Forschung das geheimnisvolle Innere der Natur zu enthüllen vermag;
er ist sich bewußt, daß wir bei den unserem Denken gezogenen Schranken
die «größere Menge von Mißtönen» nicht aufzulösen imstande sind.

Noch in verschiedenen anderen Kulturdichtungen hat Schiller von seiner

religiösen Haltung Zeugnis abgelegt, so im «Eleusischen Fest», im «Spaziergang»,

im «Ideal und Leben», im «Lied von der Glocke» usw. Am kürzesten
kennzeichnet sich sein Verhältnis zur Religion in seinem Gedicht «Mein
Glaube». Er bekennt darin, daß er sich aus Religion zu keiner überlieferten

128



Religion bekenne. Als der reifere Schiller über seine Stellung zur Religion
befragt wurde, äußerte er sich in dem berühmt gewordenen Epigramm in
folgender Weise:

«Welche Religion ich bekenne? Keine von allen,
Die du mir nennst. Und warum keine? — Aus Religion.»

In diesem Vers betont Schiller deutlich genug, daß er sich jeden Eingriff von
außen in die innerste religiöse Welt des eigenen Lebens verbittet.

Einen weiteren Einblick in seine religiösen Grundgedanken gibt uns Schiller

in seinen Gedichten «Die Worte des Glaubens» und «Die Worte des
Wahns» sowie in einer Reihe epigrammatischer Dichtungen aus den Jahren
1795 bis 1800. In «Worte des Glaubens» geht der Dichter davon aus, daß der
frei geschaffene Mensch die Kraft hat, nach der göttlichen Tugend zu streben
und sie im Leben zu üben. «Es muß», so äußert sich Schiller, «eine Tugend
geben, die ohne den Glauben an Unsterblichkeit auslangt.» Im Gedicht
«Worte des Wahns» warnt er vor einer seicht vertrauensseligen Lebensansicht.

Er bezeichnet es als einen dreifach verhängnisvollen Wahn, wenn der
Mensch glaubt, daß das Rechte und Gute auf Erden siegt, das Glück sich mit
dem Edlen vereinigt und der irdische Verstand zu der vollen Erkenntnis der
Wahrheit gelangt. Trotz den unlösbaren Rätseln des Daseins fordert uns Schiller

auf, an der unsichtbaren, sittlich-idealen Weltordnung festzuhalten und
den für den Verstand unfaßbaren Glauben an das Reich der Ideale zu
bewahren. Im Gedicht der «Sehnsucht» schildert er in ergreifenden Worten sein
Heimweh nach der Welt der Ideale und schließt mit dem Aufruf:

Du mußt glauben, du mußt wagen,
Denn die Götter leihn kein Pfand;
Nur ein Wunder kann dich tragen
In das schöne Wunderland.

Im Gedicht «Ideal und Leben» ist der Zwiespalt zwischen Sinnlichkeit und

Geist, Neigung und Pflicht überwunden durch den sittlichen Willen. Von
diesem Gedicht heißt es, daß Schiller darin das Allerheiligste seines Fühlens und
Denkens zu vollendetem künstlerischen Ausdruck gebracht hat. In keinem
anderen Gedicht ist seine Weltanschauung, die sich aus dem Gegensatz von
Ideal und Leben ergibt, so unmittelbar und bildkräftig dargestellt. Von
diesem Gedicht schrieb Wilhelm Humboldt an Schiller, es trage die höchste

Reife und sei ein getreues Abbild seines Wesens. Es liegt ihm die Idee

zugrunde, daß die Menschen sich vom Leben nicht abwenden, sondern streben

und kämpfen sollen als rechte Kinder der Welt; aber ebenso wenig wie in
nichtigen Träumen sollen sie im Staube der Erde verkommen, sondern auf-

129



wärts blicken zu den höchsten Idealen und sich der hohen menschlichen
Bestimmung freuen.

Gegen Ende seines Lebens gelangte aber Schiller zu der bitteren Erkenntnis,

daß er in seinem Idealismus einem Trugbilde nachgewandelt sei. Im letzten

seiner philosophischen Gedichte, im «Pilgrim» (1803), schildert er, wie
er das Erbteil frommen Väterglaubens und seine Habe fröhlich glaubend
hingeworfen habe. In der letzten Strophe bricht der Enttäuschte in die Klage
aus:

Ach, kein Steg will dahin führen,
Ach, der Himmel über mir
Will die Erde nie berühren,
Lind das Dort ist niemals hier!

Die Unerforschlichkeit des unendlichen Alls: das ist die Grundstimmung am
Ende der Schillerschen Lebenspilgerfahrt. Aber durch alle Erdenplagen
hindurch, die nur je einen Sterblichen bedrängt haben, hat sich der Mensch
Schiller zum Evangelium der Arbeit bekannt; ihr hat er sein Leben geweiht
bis zum letzten Atemzuge. In Karl Bergers Biographie finden wir eine Stelle,
die uns zeigt, was für Schiller die Arbeit und das unablässige Wirken an den

großen Zwecken der Menschheit bedeutet hat. Berger schreibt: «Zwei Gestalten,

die unscheinbarsten von allen, die seinen Lebensweg begleitet haben,
sind ihm treu geblieben: verständnisvoll teilnehmende Freundschaft und
unermüdliche männliche Arbeit, die in sich selbst Wonne genug birgt und im
Gelingen ihren reichsten Lohn findet.» In seinem Gedicht «Die Ideale», von
dem Goethe am höchsten begeistert war, beklagt sich Schiller über die

zerronnenen Ideale der Jugend. In den Schlußversen des Gedichtes, das zum
persönlichsten Bekenntnis Schillers gehört, sagt er:

Beschäftigung, die nie ermattet,
Die langsam schafft, doch nie zerstört,
Die zu dem Bau der Ewigkeiten
Zwar Sandkorn nur für Sandkorn reicht,
Doch von der großen Schuld der Zeiten

Minuten, Tage, Jahre streicht.

Gewaltiger noch als in den philosophischen Dichtungen findet Schillers
Weltanschauung ihren Niederschlag in seinen dramatischen Meisterwerken
«Wallenstein», «Maria Stuart», «Die Jungfrau von Orleans», «Die Braut von
Messina» und «Wilhelm Teil». Alles, was sich der Dichter unter dem Einfluß der
Kantschen Philosophie in harter Lebensarbeit und eiserner Selbsterziehung

errungen hatte: die innere Freiheit und Selbständigkeit, die Harmonie des

Geistes, die Achtung vor der Würde des eigenen Wesens. Es wäre verfehlt,

130



aus diesen Kunstwerken einzelne Worte und Taten herauszugreifen und als
«Selbstbekenntnisse» des Dichters gegen seine eigene Welt- und
Lebensanschauung ins Feld zu führen. Alle seine Dramen gehen aus von der Gesamtidee

der sittlichen Freiheit. Dabei legt er seinen Gestalten die verschiedensten
religiösen Anschauungen in den Mund. Schiller will dem Dichter das Recht
einräumen, die Idee eines Göttlichen auszusprechen, in welcher Form er es

am bequemsten und am treffendsten findet. Wer diese Idee erkannt hat, wer
in dem Glauben an eine sittliche Weltordnung lebt und webt, der bedarf nicht
mehr der Hülle irgendeines kirchlichen Glaubensbekenntnisses; er steht als
freie Persönlichkeit in der ewigen, unendlichen Wahrheit selbst und darf
seine Bilder und Gleichnisse aus allen religiösen Bekenntnissen auswählen.
In seiner Stellung zum kirchlichen Dogma teilte Schiller ebenso wie Kant die
kritischen Grundsätze der Aufklärung. Den Glauben an einen übernatürlichen
Ursprung des Christentums lehnte er ab, anerkannte aber den veredelnden
Einfluß der christlichen Lehre, die allerdings unter den untreuen Händen
vieler seiner Apologeten an Ursprünglichkeit, Kraft und Einfluß verloren hat»

Was Schiller bei vielen seiner Zeitgenossen, namentlich bei den empfindlichen

Hütern eines dogmatischen Christentums unbeliebt und als
«Gottesleugner» verdächtig machte, das war seine kritische Stellung zum offiziellen
Christentum. Zu der Zeit, da er seine Idee der ästhetischen Erlösung zum
Ausdruck brachte, sprach er sein tiefstes Urteil über das Wesen des Christentums

aus. Die verschiedenen Erscheinungen in der christlichen Religion schienen

ihm deshalb widrig, weil sie verfehlte Darstellungen des Höchsten und
Edelsten sind. Wenn er sich auch mit einigen der im Christentum enthaltenen
Lehren einverstanden erklären konnte und namentlich Verständnis hatte für
dessen sittlich-geistigen Kern, so hegte er doch Bedenken gegen den pädagogischen

Zweck, den Kant in seiner Religionsschrift verfolgte. So galt es in
den Konventikeln christlicher Eiferer wie in den literarischen Salons jener
Zeit als das Beste, dem gefährlichen «Freigeist» fern zu bleiben und über
Schiller die Nase zu rümpfen.

Im Gedicht «Die vier Weltalter» (1802) läßt der Dichter die
Entwicklungszeiten der Menschenkultur an uns vorüberziehen. Das Christentum ist
die notwendige Durchgangsstufe zur vollen Harmonie und Freiheit des

Geistes. Über das engere Verhältnis Schillers zum Christentum schrieb seine

Schwägerin Karoline von Wolzogen (1763 bis 1847) folgendes: «Die
welthistorische Wirkung der Christuslehre, die reine, heilige Gestalt ihres Stifters
erfüllten ihn mit einer Ehrfurcht, die gegen das Ende seines Lebens immer
tiefer wurde.» Die christliche Religion bezeichnet er als eine Tatsache, die
wie jede andere Weltbegebenheit von dem ununterbrochen fortfließenden
Strom der Weltgeschichte getragen wurde. Im vierten Weltalter, dem Zeitalter
des Christentums, tritt eine Entzweiung ein, da der strenge Geist der Lehre

131



Jesu die flüchtige Lust der Sinne verbannt und anstelle einer künstlerischen
Lebensfreude Entsagung und Weltflucht treten läßt. Aber diese Entzweiung
ist nicht das Letzte; durch die Kunst wird die Menschheit zu einem fünften
Weltalter emporgeführt, in dem der Mensch das Gesetz der Vernunft in
seinen Willen aufnimmt und so als freie, harmonisch geeinte Persönlichkeit
sittlichen Lebensernst und künstlerische Lebensfreude, Schönheit und Wahrheit

miteinander vermählt. Das Christentum gilt somit für Schiller nicht als

die höchste abschließende Religion, sondern als die unumgängliche
Entwicklungsstufe zum Zeitalter der Vollendung, in dem der sittlich geadelte Mensch
die innere Einheit seines Wesens erringt.

So erkennen wir in Schiller einen Christ eigener Prägung; er ist ein
Christ, der das Christentum als weltgeschichtliche Notwendigkeit in der
Entwicklung des Menschengeistes gesehen und gewürdigt hat, dem es aber auch

möglich war, im kirchlichen Christentum Schale und Kern zu scheiden; alles
Große und Edle, das in der ursprünglichen Religion Jesu verborgen ist, nahm

er freudig in sich auf, um sich dadurch zu einer noch freieren Stufe des

Geistes emporzuheben.

JULES HUMBERT-DROZ

Der Canossa-Gang der Russen

Der Besuch allerhöchster Persönlichkeiten des Sowjetstaates und der
russischen Kommunistischen Partei, der Ende Mai in Belgrad zustandekam,
hat in der ganzen Welt lebhaftes Interesse erweckt. Dieser Besuch war von
den Russen gewünscht und vorgeschlagen worden. Er fand im Anschluß an
die Warschauer Konferenz der Satellitenstaaten statt, an welcher diese Staaten

militärische Zusammenarbeit und den Zusammenschluß ihrer Streitkräfte
unter dem einheitlichen Kommando eines russischen Marschalls beschlossen

hatten.
Was war mit einer solchen repräsentativen Delegation Rußlands im Lande

des Ketzers Tito beabsichtigt? Eine Entspannung und Normalisierung der

Beziehungen zwischen den beiden Staaten? Oder noch mehr, eine Versöhnung

der Kommunisten beider Länder und eine Rückkehr der Kommunistischen

Partei Jugoslawiens in den Ostblock?

Aus der Zusammensetzung der russischen Delegation war offen ersichtlich,

daß letzteres, das heißt die Versöhnung, das Ziel der Russen war. Führer
der Delegation war nicht der Regierungschef Bulganin, auch nicht der
Außenminister Molotow, sondern der Parteisekretär Chruschtschow. Außenminister

132


	Friedrich Schiller als Religionsphilosoph

