
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 33 (1954)

Heft: 10

Artikel: Humanismus und Sozialismus

Autor: Burg, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336827

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NORBERT BURG

Humanismus und Sozialismus

Die Begriffe Humanismus und Sozialismus sind uns sowohl in ihrer
historischen als auch in ihrer abgeleiteten Bedeutung geläufig. Wir bedienen uns
ihrer, bald um eine kulturhistorische Epoche, bald um eine typische
Geisteshaltung zu bezeichnen. Beide Kulturepochen, die abgelaufene humanistische
und die sich noch entfaltende sozialistische, sowie die diesen entstammende
Mentalität sind legitime Geschöpfe des abendländischen Kulturkreises.
Humanismus und Sozialismus sind sowohl in der hellenischen als auch in der
christlichen Gedankenwelt verwurzelt. In der Gegenwart bestehen im Abendlande

trotz der pessimistischen Grundstimmung starke Tendenzen zur
Verschmelzung dieser beiden geistigen Strömungen in einer neuen, über sie
hinausführenden Synthese.

Vielleicht vermag ein kurzer entwicklungsgeschichtlicher und analytischer
Abriß der humanistischen und der sozialistischen Bewegung den
Orientierungssinn jener geistig Interessierten zu schärfen, denen das Berufsleben eine

gründlichere Befassung mit dem Problem verwehrt.

Der Frühhumanismus

Der Bezeichnung Humanismus — als einer kulturhistorischen Epoche — ist
das unverdiente Schicksal widerfahren, als Unterbegriff der Renaissance ihr
Dasein zu fristen: Man versteht darunter das Schrifttum der Renaissance. Der

Begriff Renaissance wiederum, unter den die gesamte geistige Bewegung des

Abendlandes zwischen dem 14. und 17. Jahrhundert subsummiert wird,
erscheint bei näherer Betrachtung unzutreffend; denn die Renaissance war,
heute wissen wir es, ohne Zweifel mehr als eine solche: Nicht Wiedergeburt
der Antike allein, sondern deren Vermählung mit dem Christentum. Ihr ist
ein neues Ethos entsprossen: Der Glaube an die autonome irdische Mission
des verinnerlichten Menschen und die beiderseitig fruchtbare Abgrenzung
der metaphysischen von der empirischen Sphäre.

Als die weltlichen und geistlichen Kleriker des Mittelalters, in die Antike
hinabtauchend, Hellas und Roms Schätze zutage gefördert hatten, war ihnen

nur teilweise bewußt, welche Entwicklung sie anbahnten. Sie flohen aus der
scholastischen, mystisch-dogmatischen Sackgasse des Mittelalters und wandten

sich den heiteren Gefilden Griechenlands und der klaren Architektonik
Roms zu. Über dem Studium der Antike, die sie mit Vorliebe überbewerteten,
vergaßen sie nicht selten die Gegenwart. Nichtsdestoweniger blieb die
Wirkung auf diese nicht aus. Der Entdeckung der menschlichen Werte der
Antike war die Erweckung des aus dem heidnisch-hellenischen Paradies in das

Fegefeuer des mittelalterlichen Pseudo-Christentums herabgestoßenen Men-

266



sehen gefolgt: Der durch die langwährende physische und geistige Hörigkeit
demoralisierte Mensch begann sein Haupt zu erheben; die Antike wurde
seine Sehnsucht, und das Christentum erwuchs ihm zum Problem.

Der Zusammenfluß der zwei großen abendländischen Ströme — der Antike
und des Christentums — hatte ein neues, über die Renaissance hinaus gültiges
Ideal geformt: Den Humanismus. Die Synthese enthielt: Hellenische Anmut,
römische Logik und christliche Vertiefung. Zum corpus sanus und der mens
sana war die anima profunda hinzugekommen: Die Innerlichkeit, die Achtung

vor dem menschlichen Individuum. Modern ausgedrückt: Die antike
Ästhetik und Logik waren durch die Psychologie ergänzt worden. Der
allseitig gebildete, universelle, dem Diesseits zugewandte und gleichzeitig
gemütstiefe Mensch wurde zum Idealtyp. Von Petrarca, Boccaccio und Ariost,
über Reuchlin, Ulrich von Hütten, Jakob Böhme — bis Kopernikus, Erasmus

von Rotterdam, Giordano Bruno, Thomas Morus und Shakespeare spannt
sich jener weite Bogen, unter dem im Laufe von knapp dreihundert Jahren
der Grund der abendländischen Kultur neu gelegt wurde.

Der Späthumanismus
Das Zeitalter der großen Entdeckungen, der Entstehung des modernen

Staates, der Ausbreitung des Städtewesens und einer auf Geldbesitz begründeten

unternehmerischen Wirtschaftsweise bahnte im 14., 15. und 16.
Jahrhundert auch einem Reiche menschlicher Bildung und Erkenntnis den Weg:
Die Entwicklung des Späthumanismus und der Aufstieg des Bürgertums fielen

zeitlich zusammen. So wurde das Bürgertum der frühkapitalistischen Ära
zum Träger des Humanismus. Barock, Grand siecle, Aufklärung, Neuhumanismus,

Romantik, Realismus — all diese aufeinanderfolgenden Kulturepochen -
sind noch von humanistischen Ideen durchtränkt.

Allmählich rückte jedoch das Bürgertum von den Idealen des Humanismus

ab, deren Verbreitung in Gegensatz zu seinen ökonomischen
Expansionsbedürfnissen stand. Die entscheidende Abkehr des Bürgertums von der
humanistischen Tradition war im 19. Jahrhundert, in der Ära des Hochkapitalismus,

erfolgt. Die neue Geisteshaltung der herrschenden Klassen fand in der
Kunst ihren Ausdruck durch die Entpersönlichung des Menschen im Naturalismus

und in der Philosophie durch den gesellschaftszersetzenden Nihilismus.
Nicht für lange Zeit sollte der Humanismus heimatlos bleiben. Bereits die

erste neuzeitliche sozialistische Utopie des Thomas Morus (1515) hat auf die
neuen Bedingungen der Weiterentwicklung des humanistischen Gedankens

hingewiesen. Auf dem Umweg über seine «Utopia» hat Morus eine sozialistische

Gesellschaftsordnung postuliert. Damit hat er den Reigen der modernen

sozialistischen Utopien eröffnet, die bis in die Mitte des vorigen
Jahrhunderts in verschiedenen Fassungen erschienen sind. Dem Morus an Geniali-

267



tat ebenbürtig, an Geschichtserfahrung jedoch um dreihundert Jahre
überlegen, schlössen die drei großen Vorläufer des wissenschaftlichen Sozialismus,

St-Simon, Fourrier und Owen, die Epoche der sozialistischen Utopien ab. Bei

allen Unterschieden in Weltanschauung, Kritik, Methode und Gesellschaftsauffassung

postulierten sie gleicherweise - als unentbehrliche Voraussetzung
einer humanistisch inspirierten Gesellschaft - die Forderung nach einer
geplanten, auf dem Kollektiveigentum und der gerechten Distribution der Güter

basierenden Wirtschaftsordnung.

Das humanistische Moment im Marxismus *

Im zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts hat die seit Plato brütende
sozialistische Idee im Marxismus ihre geschlossenste Formulierung gefunden. In
die politisch-geschichtliche Arena tritt Karl Marx und prägt, wie wir heute

wissen, für das nächste Jahrhundert das Antlitz des europäischen Sozialismus.
War die Entfaltung des Späthumanismus vom Aufstieg des Bürgertums

begleitet, so stößt die geistige Welle des neuzeitlichen Sozialismus auf den

emporkommenden Quatrieme Etat, das Proletariat; dieses wird zum Objekt,
gleichsam zum materiellen Substrat der Evolution des sozialistischen
Gedankens.

Wenn wir die Zusammenhänge zwischen dem europäischen Sozialismus
der Gegenwart und der humanistischen Bewegung am Ausgang des Mittelalters

auch nur an der Oberfläche bloßlegen wollen, müssen wir den Marxismus

seiner doktrinären Hülle entkleiden und deren ethischen Kern, die

Entfremdungs-Konzeption (welche Marx in seinen Jugendschriften festgehalten
hat) einer Betrachtung unterziehen. Allein von dieser seiner eschatologisch-
utopischen Anlage her kann der Marxismus in seiner ganzen Tiefe erfaßt
werden; um sie, beziehungsweise um die Aufhebung der menschlichen

«Selbstentfremdung» kreist das gesamte Werk Marxens. Die Darstellung der
menschlichen Entfremdung in der Gegenwart und die Begründung ihrer
Überwindung durch die künftige Revolution: Diese beiden miteinander verbundenen

Motive liegen der humanistischen Zeitkritik des jungen Marx zugrunde.
Zum Modell für die menschliche «Entfremdung» in der Gegenwart wird

für Marx die Lage des Proletariers, werden für ihn die «Verhältnisse, in
denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes, ein
verächtliches Wesen ist». Die Lebensbedingungen des modernen Proletariats sind

für Marx der Reflex der unmenschlichen Lebensbedingungen der kapitalistischen

Gesellschaftsordnung überhaupt. Sie stellen die «Abstraktion von aller
Menschlichkeit selbst vom Schein der Menschlichkeit» dar. «In ihm (im
Proletariat; d. A.) hat der Mensch sich selbst verloren.»

Allmählich weitet Marx seine Analyse zu einem System aus, welche alle
* Sämtliche in diesem Abschnitt vorkommenden Zitierungen sind den Frühschriften

Marxens entnommen.

268



hervorragenden Entfremdungs-Phänomene des sozialen Lebens der Gegenwart

umschließt. Der eklatanten Entfremdung des Proletariats im
Produktionsprozeß entspricht auf dem anderen Pol des ökonomischen und sozialen
Lebens die Entmenschlichung des Kapitalisten. Denn: «Das Verhältnis der

Vermögenden zu den Gegenständen der Produktion und der produktiven
Tätigkeit des Arbeiters ist eine Konsequenz des Verhältnisses des Arbeiters zu
seinem Produkt und seiner Produktion.» Aber noch als Konsument wird der
Mensch in das Joch einer fremden «Ding»-Welt gespannt, die mit der Masse

der Waren wächst, welche die einzelnen Produzenten ohne Rücksicht auf die

wirklichen Konsumbedürfnisse der Gesellschaft zur Befriedigung des eigenen
Profitstrebens produzieren. So steht der Mensch selbst seinem eigenen menschlichen

Bedürfnis entfremdet im «Reich der fremden Wesen, denen der Mensch

unterjocht ist, und jedes neue Produkt ist eine Potenz der wechselseitigen
Ausplünderung».

In der auf dem Privateigentum, der Konkurrenz und dem Profit begründeten

Gesellschaftsordnung treten die Menschen nicht in Beziehung zueinander,

um aus freiem Willen und im gemeinsamen Interesse ihre wirtschaftlichen

Verhältnisse zu regeln, sondern als unabhängige Besitzer von Waren,
als Verkäufer und Käufer. Nicht die Menschen, sondern die Gesetze der
kapitalistischen Produktion beherrschen die menschlichen Beziehungen. Von der

naturwüchsig-kollektiven Existenzweise des dem eigenen Wesen und der
Gesellschaft verbundenen Menschen ist die kapitalistische Gesellschaftsordnung
weiter entfernt als jede vorhergegangene soziale Formation: Brutaler Egoismus,

Zynismus, Ausbeutung des Menschen durch den Menschen — mit einem

Wort, der Kampf aller gegen alle ist ihr Charakteristikum. Die aus diesem
Zustand resultierenden Klassenverhältnisse entmenschlichen sowohl
Unterdrücker als auch Unterdrückte, entfremden die Menschen ihrem eigenen Wesen

und einander. Dem «völligen Verlust» des Menschen stellt Marx die «völlige

Wiedergewinnung» des Menschen gegenüber: Durch die Aufhebung der

kapitalistischen Gesellschaftsordnung und die Errichtung einer klassenlosen,
auf der Grundlage des Kollektiveigentums, der wirtschaftlichen Gleichheit
und der politischen Freiheit funktionierenden Gesellschaft. Keineswegs
versucht jedoch Marx — der seine Idee der menschlichen «Entfremdung» in
Anlehnung an Hegel und in der Auseinandersetzung mit diesem und mit Feuerbach

konzipiert — die Entfremdungsphänomene der kapitalistischen
Gesellschaftsordnung aus der Entwicklung des Privateigentums im allgemeinen
abzuleiten. Im Gegenteil: In der auf dem Privateigentum basierenden
Gesellschaftsordnung sieht er eine Konsequenz der ursprünglichen menschlichen

Entfremdung. Nur dadurch, daß Marx seine Kritik auf die historische
Gesetzmäßigkeit des Produktionsverhältnisses beschränkt, kann ihm die Überwindung

des von ihm kritisierten Phänomens durch ein reines Gesellschaftsideal

269



möglich erscheinen — durch eine gesellschaftliche Organisation, durch die
alle Antagonismen ausgeschaltet werden. Empirische Grundlage seiner Ge-

schichtstheodizee und Revolutionstheorie ist somit einzig und allein die
Erkenntnis der unmittelbaren Zusammenhänge zwischen der kapitalistischen
Gesellschaftsordnung und deren äußersten Konsequenzen.

Die Frage, ob sein «entfremdeter Mensch» nicht ein Problem des technischen

Zeitalters überhaupt ist, bleibt offen. Seine Affirmation, die den
Menschen entfremdenden Produktionsverhältnisse würden durch die soziale
Revolution beseitigt werden, gibt darauf keine Antwort. Ausschlaggebend für
Marxens Konzeption konnte somit ausschließlich der eschatologische Glaube

an die Überwindung der menschlichen Entfremdung innerhalb der
kommunistischen Gesellschaft sein — der Glaube an die selbstbefreiende Mission des

menschlichen Geschlechtes. Von diesem humanistischen, idealen, wertenden,
letzten Endes irrationalen Moment blieb Marxens Wirken bis zum Schluß
beherrscht, wenn auch durch seine ökonomischen Lehren und der durch Engels
weiterentwickelte dialektische Materialismus dieses Moment stark überlagert
haben. Auf diese Tatsache ist es denn auch zum Teil zurückzuführen, daß das

wirkliche Verhältnis, in dem Marxismus und Humanismus zueinander stehen,
vielfach verkannt wurde und noch wird.

Hat die humanistische Synthese am Ausgang des Mittelalters es

unternommen, den Menschen mit der äußeren und seiner inneren Natur zu
versöhnen und auf diese Weise ein neues, vollkommeneres Menschenbild zu

formen, so hat der Sozialismus der Neuzeit — der im Marxismus die bisher
vielseitigste Interpretation gefunden hat - sich die Aufgabe gestellt, den
Menschen als soziales und arbeitendes Wesen mit sich selbst und seiner Mitwelt
auszusöhnen und dadurch einer weiteren Vervollkommnung des Menschen
den Weg zu ebnen. Der Sozialismus hat jenen Weg fortgesetzt, den seinerzeit
der Humanismus in der Absicht beschritten hatte, die Evolution des homo

sapiens zu beschleunigen. Karl Marx ist es vorbehalten geblieben, dieses Streben

vielleicht am treffendsten zu definieren, als er in jugendlicher Frische
daran ging, seinen Beitrag zur Geburt des totalen, «all- und tiefsinnigen
Menschen» zu leisten.

Hat die Epoche des Humanismus der Neugestaltung der modernen Psychologie

den Weg gebahnt, so war es dem Sozialismus vorbehalten, die moderne

Soziologie zu befruchten. Der sozialistische Gedanke erweist sich — unter
Einschluß seiner marxistischen Variante und dank deren tiefer Wirksamkeit -
als die direkte Weiterentwicklung der humanistischen Mentalität.

Der Sozialismus in der Gegenwart

Die Stagnation der sozialistischen Idee in der ersten Hälfte des zwanzigsten

Jahrhunderts war vom Schwinden humanistischen Denkens und Fühlens

270



begleitet. Der Erste Weltkrieg und die Nachkriegsereignisse haben die Ära
des Rückfalles der europäischen Mentalität in einen teils rational und teils
irrational bedingten, anachronistischen Totalitarismus eröffnet, der die
Senkung des ethischen Durchschnittsniveaus widerspiegelte und es weiterhin
herabdrückte.

Während an der Peripherie des abendländischen Kulturkreises, unter dem

Vorwand, eine international orientierte Ordnung zu errichten, sich ein
barbarischer Despotismus byzantinischer Prägung festsetzte, schändete im Herzen

Europas eine verabscheuungswürdige Tyrannei das Abendland im Namen
eines sogenannten nationalen Sozialismus.

Der Zweite Weltkrieg hat das Abendland zunächst zum Objekt im
Weltgeschehen gemacht. Ein Anlaß mehr, sich auf jene Werte zu besinnen, die
eine kontinuierliche und die originellste Leistung des Abendlandes darstellen:
Humanismus und Sozialismus.

Der europäische Sozialismus ist in eine neue Phase seiner Entwicklung
getreten: Während die Revision seiner ethischen Grundlagen ihn fortschreitend

vom Marxschen Absolutheitsanspruch distanziert, zwingen ihn auch die
sozialpolitischen Notwendigkeiten, neue Wege einzuschlagen. Das traditionelle

Klassenkampfschema ist auf die heutigen Verhältnisse in Europa längst
nicht mehr anwendbar. Die Mittelschichten (besonders der arbeitnehmende
Mittelstand) haben sich neben der Arbeiterschaft als bedeutende,
gesellschaftsbildende Kraft erwiesen. Und die Arbeiterschaft nähert sich dem
Mittelstand sozial, wirtschaftlich und kulturell immer mehr. Zusammengenommen

bilden die beiden Schichten eine unwiderstehliche physische und moralische

Kraft innerhalb der europäischen Gesellschaft. Das stolze Erbe des
Humanismus und das hohe Ethos des Sozialismus im Abendlande zu verwalten,
immer aufs neue zu realisieren und in einer neuen, der Zeit gerecht werdenden

Synthese zusammenfließen zu lassen, wird kaum möglich sein ohne eine
tiefgehende Allianz der Arbeiterschaft mit dem Mittelstande.

Die Ereignisse zwischen den zwei Weltkriegen sind ein nicht außer acht
zu lassendes Menetekel. Der abendländische Mensch, gebildet an den Ideen
Piatos, an der subtilen Religiosität des Christentums, am kritischen Geiste
Kants, am Kulturoptimismus Goethes und am Ethos des Sozialismus steht vor
neuen Aufgaben. Wie immer er diese definieren und welcher politischen
Richtung er im Augenblick angehören mag - sein geistiges Programm kann
kaum etwas anderes beibehalten als: Humanistischen Sozialismus oder
sozialistischen Humanismus.

271


	Humanismus und Sozialismus

