
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 32 (1953)

Heft: 7-8

Artikel: Ein Philosoph kritisiert Marx : eine kritische Auseinandersetzung mit
Jaspers

Autor: Kaplan, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den Gründen dafür nachzugehen. Im übrigen bestätigt gerade der Weg, den
Rußland von der Oktoberrevolution 1917 bis zum heutigen System einer
oligarchischen Diktatur gegangen ist, mit eindringlicher Überzeugungskraft
die Richtigkeit der Marxschen These, daß eine bestimmte ökonomische
Entwicklung die Voraussetzung und Vorbedingung zur Verwirklichung des
Sozialismus ist (vergleiche besonders: Marx «Zur Kritik der Politischen
Ökonomie»). Ob, wann und vor allem wie die forcierte Industrialisierung
des Landes, anders: die Entwicklung seiner Produktivkräfte zu einer
gesellschaftlichen Umbildung in Richtung auf den Sozialismus führen mag, ist
eine offene Frage, die unter anderem auch mit dem Problem der These vom
«Sozialismus in einem Lande» sehr eng verknüpft ist.

Mag unsere Annahme, daß der historische Materialismus noch immer
das umfassendste Prinzip zur Erkenntnis und Bewältigung der gesellschaftlichen

Wirklichkeit darbietet, bestritten werden, nicht zu bestreiten ist, daß

die sozialistische Bewegung unter dem Mangel einer theoretischen Grundlage

leidet; daß die sozialistischen Parteien in allen Ländern aus dem
gleichen Grund eine mehr oder weniger opportunistische, auf den Tag
zugeschnittene Politik führen, daß ihr Wirken in erschreckendem Maße fast
ausschließlich auf die Probleme «ihres» Nationalstaates beschränken, also eine

im Hinblick auf die revolutionierende Wirkung der weltwirtschaftlichen
Tendenz des Finanzkapitals faktisch reaktionäre Haltung einnehmen; und
daß schließlich die internationale sozialistische Zusammenarbeit, die heute

notwendiger wäre denn je, kaum mehr als eine «papierene Angelegenheit»

ist.
Alles bewußte Handeln geht schließlich «durch den Kopf». Ohne die

Möglichkeit theoretischer Orientierung muß die sozialistische Bewegung
in ihrem Verhalten weiter unsicher bleiben. Theoretische Klärung, eine

«Klärung der Köpfe», ist daher zu einem dringenden Erfordernis für die
sozialistische Bewegung geworden, wenn nicht gar zur Bedingung ihres
«Überlebens». Die Aufgabe ist als eine Notwendigkeit gestellt; sie zu lösen
muß der Weg gesucht werden.

LEO KAPLAN

Ein Philosoph kritisiert Marx
Eine kritische Auseinandersetzung mit Jaspers

Der Marxismus war und ist immer kritischen Einwendungen ausgesetzt.
Und das ist begreiflich: der Marxismus beunruhigt den bürgerlichen
Menschen, stellt ihn vor Probleme, die er lieber nicht berühren möchte. Am
besten geht man den sozialen Problemen, die der Marxismus aufwirft, aus

185



dem Wege, indem man die Marxsche Denkweise mit «philosophischen»
Argumenten als unwissenschaftlich erklärt. Hat man einmal bewiesen, daß die
Marxsche Methode unwissenschaftlich ist, so ist sie «erledigt», man braucht
dann nicht an die konkrete Problemstellung des Marxismus heranzutreten,
braucht nicht von der marxistischen Problematik beunruhigt zu sein, sie ist
doch nur eine Scheinproblematik!

Diese Art Kritik übt nun Jaspers am Marxismus. Er wirft Marx vor:
Marxismus will Universalmethode sein, ist eigentlich nur Politik, sogar
bloßer Glaube und verwechselt Dialektik mit Kausalität. Wir wollen diese

kritischen Vorwürfe unserseits Punkt für Punkt kritisch prüfen.
Jaspers sagt:

«Die echte moderne Wissenschaft jeder Gestalt — in der zwingend
und allgemein gültig methodisch und objektiv erkannt wird — ist im
Gegensatz zur marxistischen Einheitswissenschaft partikular, kennt keine
Universalmethode, richtet sich mit je besonderen Methoden auf
bebestimmte Gegenstände.»

«Wissenschaft als marxistische Einheitswissenschafl hat mit dieser
modernen Wissenschaft grundsätzlich nichts zu tun1.»

Wir nehmen das grundlegende Werk von Marx, nämlich «Das Kapital»,
und sehen nach, was sein Inhalt ist. Dieses Werk fängt mit den Worten an:
«Der Reichtum der Gesellschaften, in welchen kapitalistische Produktionsweise

herrscht, erscheint als eine ,ungeheure Warensammlung', die einzelne
Ware als seine Elementarform. Unsere Untersuchung beginnt daher mit der
Analyse der Ware.» Das heißt Marx nahm die kapitalistische Gesellschaft,
ihre Produktionsform, zum Gegenstand seiner Forschung. Der Marxismus
ist also, wie jede Wissenschaft, partikular, will nicht alles mögliche
erforschen, sondern eben eine bestimmte Wirklichkeit, nämlich die
kapitalistische Geseilschaft. Die Analyse der Ware führt (bei Marx) zur
Unterscheidung von Gebrauchswert und Tauschwert. Wenn zwei qualitativ
unterschiedene Dinge gegeneinander ausgetauscht werden können — wie es im
Waren tausch vor sich geht —, so müssen die ausgetauschten Waren quantitativ

einander gleich sein. Das quantitativ Gleiche, das in den gegeneinander
ausgetauschten Waren enthalten ist, führt Marx, in Übereinstimmung mit
der klassischen Schule, auf die gleiche Quantität gesellschaftlich notwendiger
Arbeit zurück. Nun ist ein charakteristischer Grundzug der kapitalistischen
Produktionsweise die Benutzung fremder Arbeit. Ein zweiter charakteristischer

Zug ist das Profitstreben. Das Hauptverdienst Marx' besteht darin,
daß er diese beiden Grundzüge der kapitalistischen Produktionsweise in
Beziehung zueinander bringt. Nämlich: Der Arbeiter wird in der kapitalistischen

Gesellschaft selbst als eine Ware behandelt, er bekommt einen Lohn,

1 Karl laspers. Marx und Freud. Universitas, Bd. VII, H. 3, S. 230.

186



der notwendig und ausreichend ist, um seine Arbeitsfähigkeit zu erhalten,
er muß aber eine Arbeit leisten, die wertmäßig größer ist. Die Differenz
zwischen dem Arbeitsertrag und dem Arbeitslohn, der Mehrwert, fällt dem

Kapitalisten zu: so enträtselt sich das Geheimnis der Profitmacherei. Daraus

folgt der Klassengegensatz von Proletariat und Kapital, von Arbeitnehmer
und Arbeitgeber. Hat man einmal den Interessengegensatz von Proletariat
und Kapital erfaßt, so liegt es nahe, zu vermuten, daß dieser Gegensatz auch

gegensätzliche Ideologien erzeugen muß; darum bleibt der Marxismus nicht
bei der Untersuchung bloß der ökonomischen Wirklichkeit stehen, sondern
nimmt auch Philosophie und sonstige geistige Produkte der Gegenwart und
Vergangenheit unter die kritische Lupe. Das ist es, was einem Jaspers so am
Marxismus mißfällt, und was er als Totalwissen und vermeintliches Wissen
herabzusetzen sucht.

Im Marxismus handelt es sich nicht um ein angebliches Totalwissen,
sondern um ein ganz bestimmtes Wissen, nämlich um das Wissen von der

kapitalistischen Wirklichkeit mit allen ihren Ausstrahlungen. Da die
kapitalistische Gesellschaft nicht nur Waren produziert, sondern darüber hinaus
noch bestimmte Lebensformen, die irgendwie mit der Warenproduktion auf

kapitalistischer Grundlage in Zusammenhang stehen, so zieht der Marxismus
das alles in seine Betrachtungsweise hinein. Ob man das Totalwissen

schimpft, ist als Affektausdruck des Geärgertseins nicht maßgebend zur
kritischen Beurteilung des Marxismus. Um wirklich Kritik zu üben, müßte
der Kritiker versuchen, die Wertlehre Marx', seine Mehrwertlehre, seine

Erklärung der Entstehung des Profits, woraus logisch der Gegensatz der
Klasseninteressen der kapitalistischen Gesellschaft resultiert, kritisch zu
bekämpfen. Das läßt sich allerdings mit den Argumenten Jasperscher
Philosophie nicht gut bewerkstelligen.

Ferner sagt Jaspers:
«Marx als Wissenschaftler und als philosophisch Glaubender ist

untrennbar vom Politiker. Vielmehr hat der politische Wille den Vorrang.
Seine politische Wirkung ist Glaubenswirkung, der Glaube selber schon
politisch. Marx und die Marxisten sind Glaubenskämpfer.»
Geben wir uns Rechenschaft darüber, was ist Politik, insbesondere was

ist marxistische Politik? Die Antwort muß so lauten: Nachdem der Marxismus

als soziologische Forschungsmethode den Mechanismus der
kapitalistischen Gesellschaft aufgedeckt hat, das heißt erkannt hat, daß der Profit
aus der Ausbeutung unbezahlter Arbeit stammt (Theorie des Mehrwertes),
daß die kapitalistische Gesellschaft auf der Disharmonie der Klassengegensätze

basiert, strebt er eine gesellschaftliche Ordnung an, in der diese

unerträgliche Disharmonie aufgehoben sein soll. Die Ausbeutungsfunktion des

Kapitals kann nur aufgehoben werden, indem man das Kapital vergesellschaftet,

darum die Forderung der «Expropriation der Expropriatäre». —

187



Was ist also hier Politik? Nichts anderes als die Anwendung einer
theoretischen Einsicht in die Praxis. Politik ist die Technik des gesellschaftlichen
Zusammenlebens; wie jede Technik muß sie sich auf Erkenntnisse gründen.

Nun meint aber unser Kritiker, daß die marxistische Theorie bloße
Glaubenssache ist. Hätte der Kritiker aus seiner philosophischen Isolation
auf unsere arme Erde herabsteigen wollen, würde er leicht den disharmonischen

Charakter der bürgerlichen Wirklichkeit einsehen. Hier das Zeugnis
eines unverdächtigen Beobachters. Nämlich der Dichter Ramuz sagt einmal:

«Hierauf beruht auch das wirkliche Leiden des heutigen Arbeiters,
des Fabrikarbeiters, der alle diese Vervollkommnungen des Lebens

erzeugt und durch seine Arbeit erst möglich macht, während er selbst
davon ausgeschlossen bleibt Wer rollt im Automobil, wer hat sich
prächtig eingerichtet in einem Delahaye oder in einem Hotchkiss, der

glänzend von Nickel und Lack mitten über die Concorde fährt? Der
Arbeiter hat sie gemacht, aber der Arbeiter sitzt nicht darin. Das ist im
wesentlichen, worunter er leidet, vielleicht sogar ohne es selber recht zu
wissen. Er leidet darunter, ausgeschlossen zu sein; und dieses

Ausgeschlossensein dauert schon seit langer Zeit''.»

Die Disharmonie der heutigen Gesellschaft kann nur ein geistig Blinder
nicht sehen, weil er es nicht sehen will. Ramuz sagt ganz richtig, daß der

Arbeiter unter dem Ausgeschlossensein aus den Vervollkommnungen des

Lebens leidet, ohne vielleicht selber davon zu wissen. Der Marxismus tut
nichts anderes, als diesem Arbeiter sein Leiden zum Bewußtsein bringen
und den Weg weisen, aus diesem Leiden herauszukommen.

Nun meint endlich Jaspers:

«Die Dialektik wird Kausalität. Das heißt konkret: Wenn ich die
Zerstörung der kapitalistischen Welt und all ihrer Ideologien, die Ethik und
die sogenannten Menschenrechte, die doch nur dem bürgerlichen
Zeitalter zugehören, bis zum äußersten treibe, dann erwarte ich den
Umschlag in die Geburt des neuen eigentlichen, totalen Menschen. Das
Zerstörende ist das Schöpferische. Indem ich das Nichts herbeiführe, ist von
selbst das Sein da. Das aber ist in der Tat in Begreifen und Tun eine
Wiederholung magischen Handelns in dem Gewände einer Pseudowissen-
schaft. Der Magie entspricht bei den Marxisten die Behauptung, ein
höheres Wissen zu besitzen.»

Die Marxisten sind nicht so naiv, zu glauben, daß durch die bloße
Zerstörung der kapitalistischen Welt der Umschlag in die Geburt der neuen
sozialistischen Welt von selbst sich vollziehen wird. Richtig verstanden wollen

sie gar nicht zerstören, sondern übernehmen. Denn was bedeutet die
kapitalistische Welt? Was bedeutet Kapitalismus? Wenn die Industrieanlagen,

die Fabriken, die Maschinen, kurz gesagt die Produktionsmittel als

2 C. F. Ramuz, Paris. Zürich 1939, S. 194 ff.

188



Eigentum privater Personen oder Aktiengesellschaften bestehen, über die
diese Privateigentümer im eigenen Interesse vollständig verfügen können,
haben wir die kapitalistische Welt vor uns. Die Marxisten sind nur bestrebt,
den gesamten Produktionsapparat aus dem Privateigentum in Gemeineigentum

zu überführen. Was dabei zerstört wird, ist nur die Möglichkeit,
unbezahlte menschliche Arbeit auszubeuten.

Ob man nun das Umschlagen der kapitalistischen Gesellschaft in die
sozialistische Dialektik nennen soll oder Kausalität, kann nur jene beunruhigen,

die Zeit haben, sich über abstrakte Spitzfindigkeiten den Kopf zu
zerbrechen. Für die Sache des Sozialismus ist das irrelevant.

Es klingt in der Jaspersschen Kritik des Marxismus auch der Vorwurf
mit, als werfen die Marxisten die Ethik und die «sogenannten Menschenrechte»

über Bord. Wenn Jaspers unter den «sogenannten Menschenrechten»
das Recht, den Mehrwert sich anzueignen, das heißt die unbezahlte Arbeit
auszubeuten versteht, so ist darauf zu antworten: Die Ausbeutung fremder
Arbeit, die mit dem Kapitalismus zusammenhängt, ist — um mit Schopenhauer

zu sprechen — eine Verneinung des Willens des andern, das heißt
eine Vergewaltigung. Und wenn dieser andere, der Arbeiter, sich dagegen
wehrt, sogar bis zur Anwendung offener Gewalt (Streiks, Revolution), so

begeht er noch kein Unrecht, er bekämpft bloß die Verneinung seines Willens

(zum Leben) durch jenen. Somit ist die Expropriation der Expropria-
täre keine Mißachtung der «sogenannten Menschenrechte».

Die Aufhebung des arbeitslosen Einkommens, die der Sozialismus
anstrebt, ist also keineswegs ein Unrecht. Noch mehr: Mit der Aufhebung des

arbeitslosen Einkommens macht der Sozialismus eine Unmoralität für immer
unmöglich, und das ist eine höchst moralische Tat.

Bereits als junger Student schrieb Marx an seinen Vater:

«Von dem Idealismus, den ich, beiläufig gesagt, mit Kantischem und
Fichteschem verglichen und genährt, geriet ich dazu, im Wirklichen
selbst die Idee zu suchen. Hatten die Götter früher über der Erde
gewohnt, so waren sie jetzt das Zentrum derselben geworden.

Ich hatte Fragmente der Hegeischen Philosophie gelesen, deren
groteske Felsenmelodie mir nicht behagte. Noch einmal wollte ich
hinabtauchen in das Meer, aber mit der bestimmten Absicht, die geistige Natur
ebenso notwendig, konkret und festgerundet zu finden wie die körperliche,

nicht mehr Fechterkünste zu üben, sondern die reine Perle ans
Sonnenlicht zu halten.»

In diesen hingeworfenen Worten, andeutungsweise, tritt die Tendenz klar
zutage, nicht aus voreingenommenen Ideen über die Wirklichkeit zu
entscheiden, sondern diese Wirklichkeit zuerst zu untersuchen. Und die
Untersuchung der Wirklichkeit, der kapitalistischen Wirklichkeit, die Erkenntnis

189



ihrer Widersprüche, ihrer Klassengegensätze, führte Marx zum Sozialismus.
Im Marxismus geht die Theorie in Praxis über. Denn:

«Es ist ein psychologisches Gesetz, daß der in sich frei gewordene
theoretische Geist zur praktischen Energie wird, als Wille sich gegen
die weltliche, ohne ihn vorhandene Wirklichkeit kehrt» (Marx.
Doktordissertation3.

Das heißt Erkenntnis verpflichtet. Darum kehren sich diejenigen gegen
die Erkenntnis, die die aus der Erkenntnis fließende Verpflichtung nicht
übernehmen wollen.

PIERRE BRETON

Wege zur Macht

Die Diskussionen über Weg und Ziel der sozialistischen Bewegung sind
so alt wie die Arbeiterbewegung selbst. Wir verstehen dabei unter Macht

keineswegs die Herrschaft einer Partei oder einer Klasse in der Gesellschaft.
Der Sozialismus hat zum Ziel die Abschaffung der Klassengegensätze, die
Aufhebung der Ausbeutung des Menschen durch den Menschen — ein Ziel,
das weit über den Rahmen einer Klasse, auch der Arbeiterklasse, hinausstrebt.

Es ist kein Klassen-, sondern ein gesellschaftliches Ziel.
Die Sozialisten aller Richtungen sind sich über diese einfache Wahrheit

einig; Uneinigkeit besteht über die Wege. Das russische Beispiel hat dem
westlichen Sozialismus die Augen darüber geöffnet, daß der russische Weg
in keiner Weise zum Sozialismus führt. Die Genossen, die uns bei aller Kritik
zu bedenken geben, daß in Rußland eben doch das Privateigentum an den

Produktionsmitteln zerstört ist, Planwirtschaft, Verstaatlichung und
Kollektivierung bestehen, übersehen völlig, daß es sich um rein ökonomisch-technische

Kategorien handelt. Planwirtschaft, Verstaatlichung, Kollektivierung
ohne konkreten sozialen Inhalt, veränderte menschliche Beziehungen bleiben
leere Formeln. Wir erleben in Rußland, wie trotz der Abschaffung des

Privateigentums die Ausbeutung weiterbesteht; die private Ausbeutung hat der
kollektiven staatlichen Ausbeutung Platz gemacht. Die veränderten sozialen

Beziehungen geschahen auf Kosten der Arbeitenden, ihr Anteil an den Gütern
des Landes ist gesunken, die sozialen Arbeitsbedingungen sind vom Sozialismus

weiter wie je entfernt. Eine solche Aufhebung des Privateigentums, der

Verstaatlichung, brauchen wir nicht, lehnen wir auf das schärfste ab. Der
Sozialismus ist zuerst und zuletzt humanitär, oder er ist kein Sozialismus.

3 Karl Marx. Der historische Materialismus. Die Frühschriften, Bd. I. Herausgegeben
von S. Landshut und J. P. Mayer. Alfred-Kröner-Verlag, Leipzig 1932.

190


	Ein Philosoph kritisiert Marx : eine kritische Auseinandersetzung mit Jaspers

