
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 31 (1952)

Heft: 11-12

Artikel: Simone Weil

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POLYBIOS

Simone Weil

Unter den neueren französischen Autoren gibt es nur wenige Erscheinungen

von derart eindrucksvollen Konturen wie Simone Weil, die während des

Krieges in London verstorbene Verfasserin einer ganzen Reihe von Werken,
deren philosophisch-soziologische Bedeutung immer mehr anerkannt wird.
In der Verborgenheit des heimlichen Asyls entstanden, treten diese Werke
nach und nach ans Tageslicht, herausgegeben von jenen, die die ständig unter
Lebensgefahr lebende Philosophieprofessorin (sie war jüdischer Herkunft)
versteckt gehalten haben, und auch von andern, wie Camus, die sich
gesinnungsmäßig mit Simone Weil verwandt fühlen. So abenteuerlich wie ihre
Schriften, in denen der Gedanke pulsierendes Leben verkündet, ist auch ihr
Lebenslauf, der Simone Weil aus bürgerlichem Milieu in die Kreise der
Arbeiterschaft, der republikanischen Armee Spaniens und in ihr Londoner Exil
geführt hat.

Schon sehr früh hat sie sich der revolutionären Bewegung zugewendet. Die
soziale Ungerechtigkeit hatte sie auf die Seite der Enterbten und Entrechteten
gestellt, und ihr ganzes Leben galt dem Kampfe um gesellschaftliche Erneuerung.

Der Bolschewismus war zunächst auch für sie eine große Hoffnung,
aber sie erkannte bald, daß man in Rußland Industrialisierung mit Sozialismus

verwechselt. Ihr ging es vor allem auch um die Freiheit des Einzelnen;
sie war nicht gewillt, die individuelle Freiheit preiszugeben für ein illusionäres

Freiheitsparadies, das für Kind und Kindeskinder versprochen wurde.
Nach ihrer Abkehr vom Stalinismus näherte sich Simone Weil den übrigen
revolutionären Gruppen. Sie bewegte sich in den Kreisen der Anarchisten,
revolutionären Syndikalisten und Trotzkisten, wahrte aber immer die
Unabhängigkeit ihres Denkens, das sich nie voll und ganz mit einer bestimmten
Doktrin deckte. Die Kreise um die Zeitschrift «Revolution proletarienne» nahmen

sie auf, und sie empfing die stärksten Eindrücke von diesen kommunistischen

Syndikalisten, die auch dem Anarchismus nahestanden.

Im Jahre 1931 wurde Simone Weil Professorin am Lyzeum von Puy.
Sofort wandte sie sich an die syndikalistische Gruppe dieses Bezirkes und
begann an Aktionen und Studienzirkeln mitzuarbeiten. Sie studierte die
sozialistischen Theoretiker und bemühte sich um ein vertieftes Verständnis der

Lage der Arbeiterklasse. Im Umgang mit den Arbeitern suchte sie sich ihnen
anzugleichen; sie nahm an ihrem Leben teil, sie ging in ihre Wohnungen, sie

arbeitete und vergnügte sich mit ihnen. Ihre Kleider waren gewöhnlich
einfacher als diejenigen der Arbeiterfrauen. Die ungeheure Gelehrsamkeit und
die Kultur ihres Geistes wußte sie im Zusammensein mit dem arbeitenden

301



Menschen zurückzustellen, und sie gab sich dabei so natürlich, daß niemals
der geringste Verdacht von Herablassung hätte entstehen können. Die
Teilnahme am Leiden der andern war für sie ein Entrinnen von ihrem eigenen
Leid. Wir wissen von ihr selbst, daß sie ständig an Kopfschmerzen litt, die ihr
das Leben zur Qual machten und sie nur selten zur Ruhe kommen ließen.
Darüber hinaus litt sie an den moralischen Übeln der Zeit, an der Ungerechtigkeit

der Welt — die Melancholie begleitete sie auf ihrem Lebensweg, eine
tiefe Trauer über «das Unglück dieses Jahrhunderts und aller vergangenen
Jahrhunderte». Es mag vielleicht an dieser Stelle auch erwähnt werden, daß
Simone Weil häßlich war, und die Häßlichkeit hat ihr — wie es im Leben
einer Frau begreiflich ist — manches Leid gebracht; denn es war nicht
jedermanns Sache, das große Herz zu erkennen, das dieser wenig schöne und
schwächliche Körper in sich verbarg.

Einen Großteil ihres Salärs übergab sie in Puy der Arbeiterklasse zum
Ankauf von Büchern usw. Sie entschloß sich, mit fünf Franken im Tag zu
leben: dies war die Summe der Arbeitslosenunterstützung, und sie erachtete
es für ein unerträgliches Privileg, mehr zu verbrauchen als jene, die ihres
Arbeitsplatzes beraubt waren. Sie stellte sich an die Spitze einer Arbeitslosenkampagne.

Im August 1933 veröffentlichte sie in der «Revolution proleta-
rienne» einen Aufsatz «Perspektiven — Gehen wir einer proletarischen
Revolution entgegen?», worin sie sich mit den Möglichkeiten einer Revolution
auseinandersetzt. Die proletarische Lebensweise schien ihr unvereinbar mit
der Menschenwürde. Aus ihrem Mitgefühl mit dem arbeitenden Menschen
erwuchs ihr schließlich der Gedanke, die Beziehung zwischen Arbeit und
Arbeiter durch eigenes Erlebnis zu erfahren: Sie entschloß sich, selber
Lohnarbeiterin zu werden. In großbürgerlichem Milieu aufgewachsen, durch
Philosophie und Geisteswissenschaften in einem bewundernswürdigen Grade

geschult, trat Simone Weil trotz ihrer mangelhaften Gesundheit in eine Fabrik
ein, um die Tragik der Arbeiterexistenz im Kapitalismus am eigenen Leibe
zu verspüren. Die Fabrikpraxis bedeutete für sie kein «Experiment», denn sie

war sich bewußt, daß der Gedanke an ein bloßes «Experimentieren» ihre
Erfahrung verfälschen würde. Das Schicksal des Arbeiters wurde zu dem ihrigen,

und es gibt keine Nuance im Beruf des gelernten und ungelernten Arbeiters,

die sie nicht beobachtet und verstanden hätte. Sie vergaß die «Professorin»

und nahm das Leben als Lohnarbeiterin so, als ob es für sie keinen

Ausweg und keine Veränderung geben könnte. Und da trat ihr die Unmenschlichkeit

in den Lebensbedingungen der Arbeiterklasse erschreckend vor Augen.
Bis zu ihrem Tode litt sie an dem, was sie als Fabrikarbeiterin erfahren hatte.
Diese Erfahrung läßt sich schwerlich in wenigen Worten andeuten; sie ist
niedergelegt in dem Buche «La condition ouvriere» (Das Leben des Arbeiters),

dem Aufschrei einer humanen Seele, die die Ungerechtigkeit in den

Lebensbedingungen des Proletariers zutiefst mitgefühlt hat. Nicht nur als

302



Opfer der materiellen Ungleichheit erkannte Simone Weil den arbeitenden
Menschen; sie sah die erschöpfende Arbeit für ein Minimum an Lohn, und
sie sah die moralische Ungleichheit, das seelische Manko, das daraus
erwächst, daß dem Arbeiter das Interesse an seiner Arbeit fehlt. Indem man
den Arbeiter immer denselben Bestandteil produzieren läßt, entzieht man ihm
durch diesen menschenunwürdigen Mechanismus die wahre Schöpferfreude,
die Lust am Schaffen, die durch die Teilnahme an einem sinnvollen Werk
entsteht. Die Menschheit ist jahrhundertelang durch die Waffen und das Geld
unterdrückt worden; Simone Weil zeigt nun auf, daß die Funktionalisierung
des Menschen eine ebenso verheerende Unterdrückung ist — der Mensch zum
Werkzeug degradiert: das ist die Bedingung des proletarischen Lebens.

In «La condition ouvriere» findet sich auch das «Fabriktagebuch», worin
Simone Weil ihre Erlebnisse in umfassender Weise dargestellt hat. Aber auch

an andern Orten hat sie sich über ihre erschütternden Einsichten ausgesprochen.

So schreibt sie zum Beispiel:
«Ich wußte wohl, daß es viel Unglück in der Welt gibt, ja ich war von

dieser Tatsache geradezu besessen, aber ich war mit diesem Unglück nie in
einen andauernden Kontakt getreten. Aber in der Fabrik, wo ich ganz in der

anonymen Masse der arbeitenden Menschen aufging, ist das Unglück der
andern in meinen Körper und in meine Seele eingetreten. Nichts trennte mich
davon ab, denn ich hatte wirklich meine Vergangenheit vergessen und erwartete

nichts mehr von der Zukunft, denn ich konnte mir schwerlich vorstellen,
daß ich diese physischen und psychischen Beanspruchungen sollte überleben
können. Was ich dabei erlebt habe, hat mein Leben für immer gezeichnet;
ich stehe noch immer derart unter dem Einfluß dieser Leiden, daß jedes Wort,
das ohne Brutalität zu mir gesprochen wird, mir immer den Eindruck eines
Irrtums erweckt, einer Sinnestäuschung, die sich früher oder später verflüchtigen

muß. Ich habe in der Fabrik den Stempel der Sklaverei erhalten, ähnlich
wie die römischen Sklaven, die auf der Stirne mit glühendem Eisen gezeichnet
wurden. Seit dieser Zeit habe ich nicht aufgehört, mich als Sklave zu
betrachten ...»

Nach 1934 begab sich Simone Weil nach Spanien, um auf der Seite der

Republikaner gegen den Faschismus zu kämpfen. Das Leben als Arbeiterin
hatte die Schlagkraft dieses freiheitsliebenden Herzens nicht erschöpfen können

; als es galt, die Freiheit gegen die Diktatur zu verteidigen, gewann dieser
schwächliche Körper neue Spannkraft, und der niemals erlahmende Wille
trieb zu neuen Leistungen der Selbstaufopferung und der Selbsthingabe. Der
Einmarsch der Deutschen in Frankreich zwang sie «unterzutauchen»; sie

wurde eine Zeitlang von Geistlichen verborgen gehalten und konnte im Jahre
1942 Frankreich verlassen, von wo aus sie — über Amerika — nach England
reiste. Die Nachrichten über diese Zeit ihres Lebens sind spärlich; wir wissen,
daß sie sich auf die knappe Lebensmittelration der Franzosen einschränkte

303



und dabei Hunger litt; sie starb am 24. August 1943, «gebrochen durch den

Hunger und die Schwindsucht».
Ihre Werke sind erst nach dem Kriege erschienen; sie wurden posthum

herausgegeben und haben den Namen der Verfasserin rasch berühmt gemacht.
In jedem dieser Bücher tritt uns Simone Weil entgegen als ein wahrhaft
«existentieller Denker», eine Philosophin, die von der Not der Zeit ausgeht
und deren Denken immer wieder darum bemüht ist, einen Ausweg aus dem

gegenwärtigen Chaos zu finden. Ihre Größe besteht darin, daß sie das soziale
Problem in seinem ganzen Umfang erfaßt und Metaphysik und Ethik in den
Dienst der gesellschaftlichen Erneuerung gestellt hat. Wir müssen allerdings
feststellen, daß nicht alle Werke Simone Weils von gleichem Gewicht sind —
die im Vichy-Frankreich sich Verbergende geriet unter den Einfluß von
katholischen Geistlichen und neigte in den letzten Jahren ihres Lebens zu
einem Mystizismus, in dessen Bereich wir ihr nicht folgen können. Dies zeigt
sich besonders ausdrücklich in dem Buche «Die Gnade und die Schwerkraft»
sowie in dem aus Notizen und flüchtigen Entwürfen zusammengestellten «La
connaissance surnaturelle» (Die übernatürliche Erkenntnis). Es wäre jedoch
verfehlt, Simone Weil in ihrer späteren Entwicklung dem kirchlichen Denken
zuzurechnen; ihr Mystizismus hat eine durchaus persönliche Prägung, und
ihre Religiosität führt sie oft genug zu einer scharfen Kritik an den Religionen.

Vier Bücher von Simone Weil sind von Albert Camus in seiner Sammlung
«Espoir» herausgegeben worden; es sind dies die bereits erwähnten «Condition

ouvriere» und «Connaissance surnaturelle» wie auch «Lettre ä un reli-
gieux» (Brief an einen Religiösen) und «Uenracinement» (Die Einwurze-

lung), alle erschienen im Verlag Gallimard, Paris. Von allen diesen Arbeiten
ist wohl «L'enracinement» die bedeutendste; sie trägt den Untertitel «Präludium

zu einer Erklärung der Pflichten gegenüber dem menschlichen Wesen»
und ist in der Tat die Leistung einer Gesetzgeberin, die alle Pflichten und
Rechte des Menschen einander gegenüberstellt. Von ungewöhnlicher Aktualität

sind die sorgfältigen Analysen der «Bedürfnisse des Menschen», in denen

die Probleme der Ordnung, Freiheit, Verantwortlichkeit, Ehre, Sicherheit,
Wahrheit usw. erörtert werden. Nach diesem Katalog dessen, was die menschliche

Natur bedarf, um sich entfalten zu können, zeigt Simone Weil die große
Zeitkrankheit der Entwurzelung auf — ihre Hauptformen sind die Entwurzelung

des Arbeiters und diejenige des Bauern: das soziale Problem ist
wesentlich ein Problem der Arbeiterschaft und des Bauerntums, bzw. deren

Lage im gegenwärtigen Entwicklungszustand des Kapitalismus. In der
Einleitung zu «Deracinement ouvrier» lesen wir:

«Es gibt eine gesellschaftliche Lebensbedingung, die gänzlich und ständig
vom Geld abhängt, und dies ist die Lohnarbeit, besonders seit dem Zeitpunkt,
wo die Stückentlöhnung den Arbeiter zu zwingen begann, ständig mit dem

Geld zu rechnen. Unter dieser Bedingung ist die Krankheit der Entwurzelung

304



besonders schwer Obwohl sie (die Arbeiter) geographisch auf ihrem
Platze bleiben, sind sie moralisch entwurzelt, exiliert und zurückgerufen wie
aus Toleranz, aber immer als bloße ,Arbeitskraft'. Die Arbeitslosigkeit ist,
wohlverstanden, eine Entwurzelung in der zweiten Potenz. Die Arbeiter sind
weder bei sich noch in der Fabrik zu Hause, weder in ihren Wohnungen noch
in ihren Syndikaten, weder an ihren Vergnügungsstätten noch in der intellektuellen

Kultur, die sie sich anzueignen versuchen ...»
Als Heilmittel für die Krankheit der Entwurzelung erscheint Simone Weil

eine durchgreifende soziale Neugestaltung. Ihr kurzes, unruhvolles Leben hat
ihr nicht Zeit gelassen, ihre Auffassungen über dieses Problem in einer
abschließenden Weise zu formulieren. Aus ihrem Leben wie aus ihren Büchern
ist zu entnehmen, daß sie ihren Weg auf der Seite der Arbeiterschaft gesucht
hat. Sie war ein freier Geist, und sie war Sozialistin im schönsten Sinne des

Wortes; wir mögen nur bedauern, daß dieser hellsichtige Geist sich schließlich

im Netzwerk des Mystizismus verfangen und die Erkenntnis zuletzt dem

Glauben aufgeopfert hat. Wenn uns Simone Weil heute noch und in Zukunft
etwas zu sagen hat, so ist es vor allem deshalb, weil in ihr ein Herold der

Gerechtigkeit erschienen ist, durch dessen Wort das Verantwortungsbewußtsein
der Menschen geschärft wird für die Tatsache, daß jeder Mensch für alle

andern Menschen verantwortlich ist.

PIERRE BRETON

Gibt es eine faschistische Gefahr in Frankreich

Paris, im November 1952

Immer wieder stößt man in der kommunistischen Presse und Literatur
auf die Behauptung, diese oder jene Partei oder politische Gruppierung in
Frankreich sei faschistisch. Einmal sind es natürlich General de Gaulle und
seine Bewegung, dann wieder Paul Reynaud und seine Unabhängigen oder

gleich die ganze Regierung Pinay, die als Faschisten denunziert werden.

Jegliche soziologische Bewertung wird dabei peinlich vermieden: Faschist
wird von den Kommunisten betitelt, wer ihnen irgendwie mißfällt, sich ihnen

politisch entgegenstellt. Die Vernebelung der Begriffe gehört zu den
taktischen Bedürfnissen der Kommunistischen Partei; je nach der Situation,
wie sie von ihnen eingeschätzt wird, sind die Sozialisten Sozialfaschisten, die
Gaullisten Faschisten. Damit wird ein bestimmter Zweck verfolgt, auf den

wir später hinweisen.
Die geschichtliche Erfahrung in Italien und Deutschland hat gelehrt, daß

zur Entstehung einer faschistischen Bewegung eine Reihe wirtschaftlicher,

305


	Simone Weil

