
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 31 (1952)

Heft: 7

Artikel: Albert Camus

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


diesem aber überaus kritisch begegnende Franzose Georges Bernanos. Setzen

wir freiheiüich gesinnten Sozialisten uns daher unermüdlich ein für einen

neuen Humanismus; kämpfen wir unentwegt gegen eine an mittelalterliche
religiöse Dogmen gebundene Weltanschauung, mit welcher Kirchen und Sekten

die ethisch-moralischen Zustände auf der Erde nicht ändern werden, weil
sie sie nicht ändern wollen. J. Wr.

POLYBIOS

Albert Camus

Unter den Repräsentanten des französischen Existentialismus atheistischer Prägung

ragt neben Jean-Paul Sartre der Schriftsteller und Philosoph Albert Camus hervor. Das

Problem der menschlichen Existenz, das Grundmotiv des existentialistischen Philosophierens,

wird von ihm mit hoher Originalität und eindrücklichem Ernst abgewandelt. Dichtung

und Philosophie durchdringen hierbei einander wechselseitig, indem Camus sich für
die Darstellung seiner Lehre der literarischen Formen, des Dramas, des Romans und des

philosophischen Essays bedient. Alle diese Gestaltungen sind durch eine vollendete Sprachkunst

und eine leidenschaftliche Diktion ausgezeichnet. Camus spricht die Sprache der
Leidenschaft, und seine Leidenschaft ist die der Revolution. Dieselbe Radikalität des

Denkens, die für Sartre charakteristisch ist, gilt auch für den Verfasser von «Die Pest», «Der
Fremde», «Der Mythos von Sisyphos», «Die Gerechten» usw. Diese Werke Camus' sind im
Laufe weniger Jahre erschienen, und sie bezeugen die außerordentliche geistige Produktivität,

die den noch jungen Autor zu einem der bedeutendsten Philosophen-Schriftsteller
der Gegenwart macht. Der Erfolg Camus' ist aber zweifellos nicht nur auf literarische
Qualitäten zurückzuführen. Selbst die Gegner — gleichviel ob religiöser oder politischer
Observanz — müssen anerkennen, daß nur wenige zeitgenössische Autoren das Ethos der
Gerechtigkeit derart entschieden verkünden wie Camus. Es handelt sich hier nicht um die

feige Gerechtigkeit der Abstraktion, die sich im Bereich ideal angesetzter Normen bewegt
— die Gerechtigkeit Camus' wagt es, sich mit der ungerechten Welt in den notwendigen
Kampf einzulassen. In diesem Sinne bedeuten Camus' Bücher eine Schulung im Geiste der
Revolte, jener Geisteshaltung, die die Gerechtigkeit auf dieser Erde, und nicht erst im
Himmel, verwirklichen will. Und bei aller Erkenntnis der Absurdität des Weltenlaufes und
der Dämonie der Menschheitsgeschichte ist es eine große Liebe zur Welt und zum
Menschen, die die düsteren Schilderungen Camus' überstrahlt. Die tapfere Diesseitsbejahung,
die in diesem Werk ein und alles bedeutet, läßt sich etwa zusammenfassen durch den Satz

Pindars, der der Abhandlung über Sisyphos vorangestellt ist: «Liebe Seele, trachte nicht
nach dem ewigen Leben, sondern schöpfe das Mögliche aus.»

Die Absurdität der Welt

Die entscheidendste Frage, die sich nach Camus jeglichem Menschen stellen muß, ist
die Frage nach dem Sinn des Lebens. Zuerst und vor allem müssen wir wissen, ob wir dieses

196



Dasein rückhaltlos bejahen können — nachher erst können wir uns dazu entschließen, das

Wie unseres Lebens zu bestimmen. Die Regel ist, daß der Mensch diesem Problem wie
keinem anderen auszuweichen geneigt ist. Aber die Schleichwege und Ausflüchte nützen
hier wenig. Es gibt keine menschliche Größe, die sich nicht in erster Line hier bewähren

müßte. Hier muß man ja oder nein sagen und sich der Konsequenz dieser Antworten
bewußt sein. Das Problem, ob das Leben einen Sinn habe, kann unter Umständen das Leben

kosten. Wenn alles als absurd erkannt würde, würde es sich nicht mehr lohnen zu existieren.

In einem sinnlosen Universum scheint es zunächst für den Menschen keine andere

Lösung zu geben als den Selbstmord. Das erhebt den Selbstmord in den Rang eines

philosophischen Problems.
Von den Selbstmördern wird gesagt, daß sie durch Kummer oder Sorgen in den Tod

getrieben werden. Richtiger wäre die Feststellung, daß der Selbstmord die Verzweiflung
voraussetzt. Um sich selber töten zu können, muß ein Mensch davon überzeugt sein, daß

es für ihn keinen Ausweg mehr gibt. Nur die Hoffnungslosigkeit, in die kein Schimmer

von Zuversicht mehr einzudringen vermag, ermöglicht das Paradox, daß sich das Leben

selber gegen das Leben wendet. Der Entschluß, der in der Stille einer verzweifelten Seele

heranreift, ist der absurdeste aller Entschlüsse und demgemäß auch derjenige, der am
schwersten zu fassen ist. In diesem Sinne ist der Selbstmord auch ein Bekenntnis. Ihn
auszuführen heißt, ein Urteil über sich selbst und über das Leben abgeben. Der Selbstmörder

spricht durch seine Tat das einfache Faktum aus, daß er mit dem Leben nicht fertig
wird. Er bekennt seine Niederlage. Er tut damit auch kund, daß ihn das Leben seiner

Freiheit beraubt hat — die einzige Freiheit, die ihm noch zu bleiben scheint, ist die zum
Tode. Der Selbstbehauptungswille, der sich in ihm aufbäumt, fordert die Selbstvernichtung

— ein Pyrrhussieg, wie er schlimmer nicht gedacht werden kann.
Es wäre verfehlt, zu glauben, daß das Problem des Selbstmordes nur in die «Pathologie»

gehört und den normalen Menschen nicht berührt. Auch der Mensch der Normalität

kennt Lebenssituationen, in denen im Menschenherzen der Wunsch aufsteigt,
Mühseligkeit und Qual dieses Daseins von sich zu werfen. Man soll weder bagatellisieren
noch übertreiben; immerhin mag es sich lohnen, jene Logik kennenzulernen, die in ihrer
letzten Konsequenz auf den Entschluß zum Tode führt. Der Selbstmörder durchstößt die

Mauern, die uns vom Tode trennen; er überwindet die Angst, die den Menschen
überkommt, wenn er ans Nichtsein denkt; dem Tode, vor dem alle flüchten, wirft er sich in
die Arme. Um all dies vollbringen zu können und seinem Entschluß die notwendige Härte
und Entschiedenheit zu geben, muß er über das Leben und die Welt ein endgültiges,
vernichtendes Urteil gefällt haben. Er muß postulieren, daß ihm das Leben nichts mehr

zu bieten habe und daß die Welt im Grunde absurd sei. Es gibt keine Hilfe mehr —
weder von Gott noch von den Menschen. Jeder Einzelne ist auf sich gestellt in diesem

hoffnungslosen Universum, das keinen Sinn verwirklicht und den Menschen in die
Verzweiflung treibt. Und das Menschenleben selbst: das Netz von Gewohnheiten, in dem wir
uns Tag für Tag wiederfinden, die Monotonie des Alltags und der Arbeit, der fremde

Mechanismus, der unseren Pulsschlag erstarren läßt? Ein sinnloses Leben ist nur erträglich,

wenn man sich seiner Sinnlosigkeit nicht bewußt ist. In dem Augenblick aber, wo
die Stunde des Bewußtseins anbricht und der Mensch seinem Dasein gegenübertritt mit
der schonungslosen Hellsichtigkeit des Erkennenden, ist die Wahl unausbleiblich. Hat

man die Absurdität des Lebens erkannt, dann muß man auch dazu Stellung nehmen.

Nach Camus ist der Selbstmörder ein Philosoph, dessen konsequente Erkenntnishaltung

auch dann bewundernswert bleibt, wenn sie in einem Fehlschlag endet. Der

197



Selbstmörder hält die von ihm erfaßte Absurdität der Welt nicht aus und entflieht ihr.
Sieht man von der daraus folgenden Tat ab, so liegt darin durchaus nichts Ungewöhnliches.

Der Einsicht in die Absurdität der Welt vermögen nur wenige standzuhalten —
die Flucht davor ist die Regel, im Alltagsleben wie in Philosophie, Religion oder Wissenschaft.

Der religiöse Mensch klammert die Absurdität der Welt durch die Hoffnung aus,
daß eine göttliche Instanz einen höheren Sinn verbürge. Selbst Naturkatastrophen größten

Ausmaßes und das durch menschliche Verblendung in Kriegen heraufbeschworene
Massensterben hindern den Gläubigen nicht, das Walten einer gütigen, überirdischen
Macht anzunehmen. Der Gläubige stellt sich auf den Boden der Hoffnung, auch wenn
sie durch nichts gerechtfertigt ist. Das ist eine Methode, den Blick vom Absurden
abzulenken. Hierin liegt aber auch ein Quietismus, der den Menschen beschwichtigt und ihn
über das Übel, das weiter besteht, hinwegtröstet. Mit Camus wäre zu sagen, daß sich die
Feigheit nicht rühmen soll, wenn sie ihre Karte auf die Hoffnung setzt. Denn nichts ist
leichter als das: das Wünschbare für wahr zu halten. Der tapfere Mensch will jedoch
nicht Wünschbarkeiten, sondern Wahrheiten, selbst wenn sie unangenehm bis zur Un-

erträglichkeit sind. So gesehen, ist die Philosophiegeschichte weithin eine Geschichte

von Niederlagen des Geistes, der sich aus der Absurdität in unbegründete Hoffnungen
flüchtete. Die Philosophen waren religiös, das heißt feige, selbst wenn sie ihre Philosophie
außerhalb der Religion konzipiert wissen wollten. Wenn Hegel behauptet, daß das Wirkliche

vernünftig sei, und daß das geschichtliche Werden die Vernunft zwangsläufig
realisiere, so predigt er Religion. Kierkegaard, der aus seinem absurden Leben in das Paradox

des Glaubens flüchtet, opfert den Verstand um einer beruhigenden Gewißheit willen.
Nicht anders Jaspers, der beweist, daß die Transzendenz (das heißt Gott) unerkennbar
sei, und sich doch vor dieser Transzendenz demütigt. Der «höhere Sinn» hat es diesen

Philosophen angetan, und sie folgen im wesentlichen den Spuren von Leibniz, dem das

Kunststück gelang, die Übel in der Welt auf die «grenzenlose Güte Gottes» zurückzuführen.

Sisyphos

Der Selbstmord, faktisch oder im philosophischen Sinne, ist aber durchaus nicht die

einzig mögliche Haltung des Menschen gegenüber dem Absurden. Wenn das Leben
tatsächlich keinen Sinn hat, so bedeutet das noch keine Nötigung, sich umzubringen — auch
die Flucht in irdische oder überirdische Hoffnungen kann vermieden werden. Es handelt
sich vor allem darum, das angesichts der Absurdität gewonnene Bewußtsein nicht
preiszugeben. Im Erlebnis der Absurdität klärt sich das Verhältnis des Menschen zur Welt.
Wir wissen hernach, was wir von der Welt zu erwarten haben. Wir empfinden das Leben
als absurd, weil es unseren Willen verneint. Das bedeutet: der Lauf der Dinge folgt
seinen eigenen Gesetzen (Naturkausalität oder Zufall), und es besteht nur wenig Chance,
daß sich die Ereignisse unseren Hoffnungen fügen. Diese Einsicht ist schlimm genug,
aber sie besagt nicht, daß unser Handeln aussichtslos sei. Im Gegenteil, man kann daraus

die Lehre ziehen: Handeln ohne zu hoffen! Hat man sich diesen Gesichtspunkt zu
eigen gemacht, so weiß man, daß Leben mit Überwindung identisch ist. Der Gemeinplatz,
daß das Leben ein Kampf sei, enthält viel Wahrheit. Und die Behauptung, daß alles
Große aus einem «Dennoch» erwachse, besteht zu recht. Die Erkenntnis des Absurden
enthält in sich die Aufforderung, der Absurdität Herr zu werden.

Camus schildert den Menschen, der die Absurdität erkannt hat und sich lächelnd

198



in einem illusionslosen Universum zu behaupten versucht. Wie alle Gespenster, so

entweicht auch das Gespenst der Absurdität, wenn man nur den Mut hat, es zu stellen. Dies

ist jedoch nur möglich, wenn der Mensch nicht zu seinen Göttern flüchtet. Er muß sich

daran gewöhnen, einen gleichgültigen Himmel über sich zu sehen und eine Sonne, die
sowohl auf seine Freuden als auch seine Leiden unbeteiligt herabscheint. Und der
Verzicht auf die Götter lehrt den Menschen, den lebenslänglichen Kampf gegen die Absurdität

aufzunehmen in der Absicht, dieser sinnlosen Welt doch noch ein Maß von Sinn

aufzuzwingen. Und wenn die Qual auch ins Übermenschliche wächst, ist der Mensch

immer noch frei, sie lächelnd zu ertragen.
Am Mythos von Sisyphos veranschaulicht Camus sein Bild vom Menschen. Die Sage

erzählt, daß die Götter Sisyphos verurteilt hätten, in der Unterwelt einen Stein auf einen

Hügel zu wälzen, und dies bis in alle Ewigkeit, da der Stein, jedesmal, wenn der Gipfel
erreicht wird, den Abhang hinunterrollt. Mit einem Wort: Sisyphos, der Held des Absurden,

ist zu ewiger Qual verdammt. Seine Anstrengungen haben keinen Sinn, denn er
weiß, daß der Stein immer aufs neue rollen wird. Die fortgesetzte Mühsal zeitigt keinen

Erfolg, und die Flucht in die Hoffnung ist Sisyphos versagt. Er hat es aufgegeben zu
hoffen und wälzt dennoch seinen Stein. Man kann Sisyphos nur verstehen, wenn man ihn
auf dem Abstieg zu seinem Stein betrachtet. Der Abstieg ist die Zeit des Bewußtseins.

Sisyphos überblickt den nutzlosen Kraftaufwand, an dem er sich verschwendet hat, und

er denkt an die vergebliche Bemühung, die seiner wartet. Trotzdem ist er weit davon

entfernt, den Kampf aufzugeben. Er erkennt, daß das Schicksal vom Menschen abhängt,
und daß das Leben nur Sinn hat, wenn man die Steine wälzt. Die schmerzliche Qual, die

solange dauert wie das Menschenleben selbst, bezieht Sisyphos in sein Dasein ein, ohne

daß er einen Trost zu suchen gewillt wäre. Er bekennt sich zur Erde und verleugnet
den Himmel. Er geht seinen Weg durch das Land der Hoffnungslosigkeit, ohne zu

fragen, wie weit er sich seinem Ziele genähert habe. Sisyphos gebührt Ruhm dafür, daß er
bereit ist, seine Last bis zum Tode zu tragen. Er jammert nicht, weil er weiß, daß das

Jammern die Steine nicht bewegt. In seinem frohmütigen Herzen, das sich keinem Gott

unterwirft, wächst kein Groll gegen diese Welt, in der das Abenteuer eines Menschenlebens

abläuft. Da es nur diese eine Welt gibt, wäre es widersinnig, sie nicht zu bejahen,
selbst dann, wenn sie für den Menschen nur die zu wälzenden Steine bereit hält. Die

Auflehnung und der endlose Kampf von Sisyphos enthält keine Bitterkeit; Camus sagt:
«Man muß sich Sisyphos als einen glücklichen Menschen vorstellen.»

Die Pest

Sisyphos ist nicht nur ein Held der Sage — er ist eine Wirklichkeit des Alltags,
sichtbar werdend in ebensovielen Varianten wie die Absurdität der Welt, die durch ihn
negiert wird. In seinem Roman «Die Pest» hat Camus das Drama von Sisyphos auf die

Gegenwart übertragen. Die Stadt Oran wird eines Tages — man befindet sich in den

Jahren um 1940 — von der Pest überfallen. Die Ratten, die den Bazillus in sich tragen,
drängen sich massenweise aus den Kellern auf die Straßen, wo sie verenden. Die Krankheit

greift auf die Menschen über. Die Pest hält ihren Einzug in die Stadt und macht
sich darin heimisch. Von der Außenwelt vollständig isoliert, ist die Stadt mehr oder

minder hilflos — die spärlichen Impfstoffe, die die Regierung sendet, erweisen sich als

wirkungslos — der rasenden Epidemie ausgeliefert. Es bleibt nichts anderes übrig, als

mit den verfügbaren Hilfsmitteln den Kampf gegen die Seuche aufzunehmen. Die Spiel-

199



regeln dieses grausamen Spiels werden vom Tode diktiert. Die Schilderung Camus' zeichnet

die verschiedensten Charaktere und folgt mit bewundernswertem psychologischem
Feinsinn den Lebensäußerungen derer, die nicht mehr auf ihr Leben hoffen dürfen —
die Chancen des Todes stehen in dieser Wette, an der jeder Stadtbewohner teilhat, von
vornherein zehn zu eins.

Der Roman eröffnet zahlreiche Möglichkeiten zur Deutung. Daß er symbolisch
gemeint ist, zeigt schon sein Motto: «Es ist ebenso vernünftig, eine Art Gefangenschaft
durch eine andere darzustellen, wie irgend etwas wirklich Vorhandenes durch etwas, das

es nicht gibt» (Daniel Defoe). Zweifelsohne ist es richtig, darauf hinzuweisen, daß die
in der Chronik dieser Epidemie berichteten Ereignisse weitgehende Parallelen mit dem

Verlauf des Zweiten Weltkrieges — Vordringen der Deutschen in Afrika usw. —
aufweisen. Das ist jedoch nicht das Wesentliche. Wenn Camus auch dieses zeitgenössische
Geschehen bei der Ausarbeitung seines Romanes vor Augen gehabt hat, erhebt sich seine

Darstellung zu einer Allgemeingültigkeit, die sich nur einer Deutung unter weitestem
Horizont erschließt. Sowohl die Figuren als auch die Szenerie dieses Schauspieles weisen
über sich selbst hinaus. Der eigentliche Schauplatz des Dramas ist nicht die Stadt Oran,
sondern die Welt — und in den verschiedenen Personen, die Camus in ihrem Leben,
Lieben und Sterben schildert, erblicken wir den lebenden, liebenden und sterbenden

Menschen, der im Grunde den Zeitenlauf überdauert.

Der Arzt Bernhard Rieux ist ein Bruder von Sisyphos. Er nimmt den hartnäckigen
und hoffnungslosen Kampf gegen die Seuche auf. Er sieht die Absurdität der Welt und

weiß, daß es keine Hoffnung gibt. Epidemien lassen sich nicht durch Hoffnungen
bekämpfen, und wenn selbst die Medikamente versagen, kann der Mensch nichts anderes

tun als das aussichtslose Spiel zu Ende zu spielen. Rieux glaubt nicht an Gott, und seine

Religion ist einzig die Gemeinschaft mit dem leidenden Menschen. Er verzichtet auf den

metaphysischen Trost und hat das Ziel gewählt, dem Tode seine Opfer nach Möglichkeit
zu entreißen. In diesem Universum ohne Götter gibt es für den Menschen nur noch die
Pflicht gegenüber dem Mitmenschen. Sisyphos versteht die Qual, die jeder empfindet,
der Steine wälzt, und er weiß auch, daß jeder Mensch seinen Stein zu wälzen hat. Der
Mensch, der um die Absurdität weiß, kennt nur die Religion der Brüderlichkeit.

Wenn der Himmel über uns stumm geworden ist und der Mensch sich auf sich
selber zurückgeworfen sieht, gibt es nichts Höheres, als mit sich selbst und der Welt ins
reine zu kommen. Das heißt mit andern Worten: man muß sich mit seinem Stein
abfinden können. Da ist Tarrou, der Freund Rieux', der aus eigenem Antrieb einen
«Gesundheitsdienst» organisiert. Da ist Castel, der alte Arzt, der einen Impfstoff
herzustellen versucht. Und die vielen anderen, die sich der Einsicht nicht verschließen, daß in
der Gemeinschaft der Leidenden jeder seinen Beitrag zur Linderung des allgemeinen
Übels zu leisten hat.

Aber es fehlen auch nicht die, die nicht auf der Ebene der Verantwortlichkeit
stehen, und denen die Sorge um sich selbst mehr bedeutet als die Mitmenschlichkeit. Der
Journalist Rambert, der durch Zufall in die allgemeine Quarantäne der Stadt einbezogen

wird, versucht lange Zeit, aus der Stadt zu flüchten. Rieux versagt ihm hierzu

keineswegs die Hilfe; der verantwortliche Mensch entschlägt sich der Moral, mittels derer
die Selbstgerechtigkeit leicht geneigt ist, zu verurteilen, Camus lehrt eine Ethik des

guten Beispiels, nicht einen selbstgerechten Moralismus. Wer die Moral vorlebt, hat es

nicht nötig, sie durch großsprecherische Worte zu verkünden. Auch Verantwortungs-

200



bewußtsein kann ansteckend wirken — Rambert weist die Möglichkeit der Flucht von
sich und gliedert sich in den «Gesundheitsdienst» ein.

Die Stellung Camus' zur Religion wird in der «Pest» mit außergewöhnlicher Klarheit

zum Ausdruck gebracht. Der Jesuitenpater Paneloux hält eine Predigt, in der er das

Unheil, das über die Stadt hereingebrochen ist, als eine Strafe Gottes erklärt. «Meine

Brüder, ihr seid im Unglück, meine Brüder, ihr habt es verdient.» Das ist die Moral des

Sich-Abfindens mit dem Übel, die in der Geschichte der Religionen eine ungeheure Rolle

spielt. Die Absurdität der Welt, hier als Epidemie in Erscheinung tretend, wird nicht nur
kampflos akzeptiert, sondern auch von menschlicher Schuld hergeleitet. Der religiöse
Mensch betrachtet das Mißgeschick als eine Prüfung, die ihm sein Gott auferlegt. Er
verbindet mit dem Quietismus das Schuldgefühl. In diesem Sinne ist er das absolute

Gegenteil des Menschen der Auflehnung und der Empörung. Rieux gegen Paneloux,

Sisyphos gegen die Götter. Tarrou fragt Rieux, ob er nicht auch der Meinung sei, daß

die Krankheit ihr Gutes habe, indem sie die Menschen zum Denken zwinge, wie Paneloux

behauptet. Rieux verneint — das allgemeine Leiden ist zu groß, als daß es sich mit
der Hoffnung auf sittliches Größerwerden Einzelner bagatellisieren ließe. Und auf die

Frage, ob er an Gott glaube, antwortet er — und damit Camus — «Nein». «Sehen Sie»,

sagte Tarrou, «weshalb zeigen Sie selbst so viel Aufopferung, wenn Sie doch nicht an

Gott glauben? Ihre Antwort wird mir vielleicht helfen, die meine zu finden.»
Ohne aus dem Schatten herauszutreten, erwiderte Rieux, daß er bereits geantwortet

habe. Wenn er an einen allmächtigen Gott glaubte, würde er aufhören, die Menschen zu

heilen und die Sorge ihm überlassen. Aber kein Mensch auf der ganzen Welt, nein,

nicht einmal Paneloux, glaube an einen solchen Gott, obwohl er an ihn zu glauben

glaube; denn es gebe sich ihm ja niemand völlig hin, und er, Rieux, glaube wenigstens
in dieser Beziehung auf dem Weg zur Wahrheit zu sein, indem er gegen die Schöpfung,

so wie sie sei, ankämpfe. («Die Pest», S. 122.) Und zu Paneloux selbst sagt Rieux: «Nein,

Pater... ich werde mich bis in den Tod hinein weigern, diese Schöpfung zu lieben, in
der Kinder gemartert werden.» Das heißt: Selbst wenn Gott existierte, wäre ein Zustand

der Versöhnung unmöglich, denn die Gottheit, die diese Welt geschaffen hätte, könnte

nur als böswillig und satanisch gedacht werden.
Der hellsichtig gewordene Mensch, der sich als Herr seines Schicksals weiß, verschreibt

sich dem Geist der Revolte. Die Liebe, die frühere Generationen an ein eingebildetes,
himmlisches Wesen verschwendet haben, richtet er nur noch auf die Erde und die Mitmenschen.

Das ist sein Glaube, seine Leidenschaft und seine Zukunft. Wer die Existenz Gottes

negiert, darf nicht auf halbem Wege stehen bleiben. Sobald man auf den Himmel verzichtet

hat, wird die Vertrautheit mit dem Diesseits zum höchsten Ziel. Der Mensch kann die

Fremdheit in dieser Welt nur dann überwinden, wenn er sich in der mitmenschlichen
Gemeinschaft eine Heimstätte schafft, ein Zuhause, das ihm aus seiner Anteilnahme an den

Freuden und Leiden des Mitmenschen erwächst. Der Roman

Der Fremde

zeichnet einen Menschen, der wohl die Illusionen verloren hat, aber sie nicht durch
leidenschaftliches Realitätsbewußtsein zu ersetzen vermag; so bleibt der Angestellte Meursault
«fremd» in dieser Welt, die uns nur dann ein Antlitz der Vertrautheit zuwendet, wenn wir
sie durch Fleisch von unserem Fleisch und Blut von unserem Blut zu beleben gewillt sind.

Der «Fremde» ist nicht nur der Welt, sondern auch sich selbst entfremdet. Er lebt ohne

201



Innerlichkeit, sieht sich gleichsam nur von außen — er hat «zu viel» Distanz von sich.
So nimmt er gleichmütig den Tod seiner Mutter hin, verliebt sich mit derselben
Gleichmütigkeit, die kein entschiedenes Gefühl kennt. An einem heißen Sommertag tötet Meursault

am Strande des Meeres einen Araber. Der Mann hatte ihm nichts angetan und
interessierte ihn im Grunde nicht. Es war der Bruder einer Frau, die von einem Bekannten
Meursaults beleidigt wurde. Die Sommerhitze und das Meer, ein Schwindel und eine

dumpfe Betäubung und die drohende Gebärde des anderen haben den Pistolenschuß
ausgelöst, der Meursault selbst am meisten überrascht. Er hat gemordet ohne Bewußtsein. Er
wird nie begreifen, was er getan hat.

Da setzt nun die Maschinerie der Justiz ein, die ein Opfer gewonnen hat. Mit stärkster

Eindrücklichkeit schildert Camus das Verfahren, in dem die Gesellschaft das Schauspiel

der Gerechtigkeit aufführt. Der Staatsanwalt entwickelt jene für den Angeklagten
grauenhafte Beredsamkeit, die das ganze Vorleben des Mörders in Schuldhaftigkeit zu
verwandeln weiß. Die Chancen vor den Geschworenen sind durchaus ungleich — Meursault
hat Mühe, dem verwirrenden Gang der Verhandlungen zu folgen, und er weiß nicht recht,
was mit ihm geschieht. Er vermag sich nicht einmal richtig zu verteidigen. Als Anwalt hat
ihm der Staat einen alten Verteidiger gestellt, der seinen Schützling eher belastet als

verteidigt. So ist denn alles dazu bereit, die Hetzjagd zu ihrem bitteren Ende zu führen — das

Wild, längst betäubt vom Lärm der Treiber, der von allen Seiten auf es eindringt, muß nur
noch abgeschlachtet werden. Das vom Staatsanwalt in eleganter Rede geforderte Todesurteil

wird von den Geschworenen angenommen.
Es ist wahr, daß Meursault gemordet hat. Aber, so fragt Camus, ist nicht die Gesellschaft,

die sich nun zum Richter aufwirft, selber auch Mörder? Das Wort Gerechtigkeit
ist eine Floskel. Man muß die Dinge sehen, wie sie wirklich sind. Richter, Staatsanwalt,
Geschworene, Priester in den Gefängnissen — und der Gefangene, der sich unbegreiflichen
Mächten ausgeliefert sieht. Der Mord, den er begangen hat, geschah in einem krankhaften

Bewußtseinszustand, einer momentanen Verrücktheit, die von ihm Besitz ergriffen
hatte. Die Gesellschaft aber, die ihm den Prozeß erklärt, mordet kalt und bewußt. Sie

wird selbst dann mit dem Pathos der Gerechtigkeit morden, wenn sie durch ihre
wirtschaftlichen Zustände den Menschen in das Verbrechen treibt. Die gegenwärtige
Gesellschaftsordnung hat nach Camus keinen Grund, sich über den Verbrecher erhaben zu
fühlen — sie ist die Quelle der Kriminalität, die Pflanzstätte des Verbrechens. Die
Absurdität der Welt ist nirgends so offensichtlich wie im sozialen Bereich.

Der zum Bewußtsein seiner selbst gelangte Mensch kann nichts anderes tun, als sich

gegen die Bedingungen der gegenwärtigen Sozialordnung aufzulehnen. Die ihm entsprechende

Lebensform ist die der permanenten Empörung. Camus' Buch

Der Empörer (L'homme revolte)

das soeben erschienen ist, führt Sisyphos in den Bereich der Sozietät ein. Es handelt sich

um eine philosophische Untersuchung, die das Problem der Revolte an Hand von historischen,

politischen, philosophischen und ästhetischen Fragen aufzeigt. Die ganze
abendländische Vergangenheit —¦ Griechenland und Rom, Rousseau, Saint-Juste, Sade, die

Hegeische Philosophie, Nietzsche, Marx, die russischen Nihilisten, Dostojewskij usw. —
wird unter dem Gesichtspunkt der Empörung behandelt.

Wenn der Mensch in seiner Verlassenheit zu sich kommt und sich einer absurden
Welt gegenübersieht, kann er, nach Camus, entweder den Selbstmord wählen oder sich

202



entschlossen diesem Dasein zuwenden, das nur durch diese Zuwendung Sinn erhält.

Gleichgültigkeit ist hier ausgeschlossen. Das Ich hat die Welt absurd genannt und bekennt

sich somit zum Willen, diese Welt zu verändern. Die Absurdität der Welt zur Kenntnis zu

nehmen, heißt: sich gegen sie auflehnen. In diesem Akte der Empörung findet der Mensch

zu sich selbst — in Abwandlung der Formel von Descartes: Ich empöre mich, deshalb bin
ich! Einmal auf dem Standpunkt der Revolte stehend, erblickt der Mensch in seinen

Mitmenschen Bedrückte seiner Art, er sieht sich in der Gemeinschaft der Leidenden, zu der

er sich selbst als zugehörig betrachten muß. Die Auflehnung im Namen von Menschenrecht

und Menschenwürde kann nie für den Einzelnen allein geschehen — sie geschieht

für alle Menschen. «Ich empöre mich, deshalb sind wir!»
Empörung oder Revolte sind nicht dasselbe wie die Revolution. Der Revolutionär will

zwar auch im Endergebnis die allgemeine Freiheit, aber für den Augenblick fordert er die

Diktatur. Der Empörer jedoch will das größtmögliche Maß von Freiheit schon in diesem

Augenblick, und er ist nicht geneigt, für die vage Versprechung einer Freiheit künftiger
Generation die Verwirklichung gegenwärtiger Tyrannei zuzulassen. Er behält das

Gleichgewicht dort, wo der Revolutionär es verliert. Er strebt nicht nach Totalität, sondern will
die fortgesetzte Empörung, die die Grenzen der menschlichen Freiheit immer weiter
hinausschiebt. Er will weder irdische Verheißungen noch Vertröstungen auf das Jenseits. Die

Ankündigung eines zukünftigen Gottesreiches, auf Erden oder im Himmel, ist ihm gleichgültig.

«In beiden Fällen muß man warten, und während dieser Zeit hört der Unschuldige
nicht auf zu sterben... Die Arbeitermassen, müde geworden des Leidens und des Sterbens,

sind Menschen ohne Gott. Unser Platz ist von nun an an ihrer Seite.» Für den freien
Menschen gibt es kein höheres Ziel, als die Verwirklichung der Freiheit aller. Er gibt sich der

Leidenschaft der Revolte hin, dieser «unbegreiflichen Großzügigkeit, dieser seltsamen

Liebe. Ihr Stolz ist, keine Berechnungen auf die Zukunft anzustellen und alles an das

gegenwärtige Leben und die lebenden Brüder zu verschwenden. Gerade das ist die eigentliche

Hingabe an die Menschen der Zukunft. Die wahre Großzügigkeit gegenüber der
Zukunft besteht darin, alles der Gegenwart zu geben.»

Camus' Denken kulminiert in der Aufforderung zur Revolte im Sinne eines unablässigen

Kampfes um ein höheres Maß von Freiheit. Das Ideal des Menschen ohne Gott ist die

Befreiung der Menschheit; sein Glaubensbekenntnis lautet: «Der Empörer verneint Gott

und hat teil an den Kämpfen und am gemeinsamen Schicksal. Wir werden Ithaka wählen,
die treue Erde, den einfachen und kühnen Gedanken, die hellsichtige Handlung, die

Großzügigkeit des Menschen, der weiß. In diesem Lichte bleibt die Erde unsere erste und
letzte Liebe. Unsere Brüder atmen unter dem selben Himmel wie wir, und die Gerechtigkeit

ist lebendig... Die Zukunft ist die einzige Transzendenz der Menschen ohne Gott.»

203


	Albert Camus

