Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 31 (1952)

Heft: 7

Artikel: Albert Camus

Autor: Polybios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-336654

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-336654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

diesem aber tiberaus kritisch begegnende Franzose Georges Bernanos. Setzen
wir freiheitlich gesinnten Sozialisten uns daher unermiidlich ein fiir einen
neuen Humanismus; kdmpfen wir unentwegt gegen eine an mittelalterliche
religiose Dogmen gebundene Weltanschauung, mit welcher Kirchen und Sek-
ten die ethisch-moralischen Zustinde auf der Erde nicht @ndern werden, weil
sie sie nicht dndern wollen. J. Wr.

POLYBIOS

Albert Camus

Unter den Reprisentanten des franzosischen Existentialismus atheistischer Prigung
ragt neben Jean-Paul Sartre der Schriftsteller und Philosoph Albert Camus hervor. Das
Problem der menschlichen Existenz, das Grundmotiv des existentialistischen Philosophie-
rens, wird von ihm mit hoher Originalitit und eindriicklichem Ernst abgewandelt. Dich-
tung und Philosophie durchdringen hierbei einander wechselseitig, indem Camus sich fiir
die Darstellung seiner Lehre der literarischen Formen, des Dramas, des Romans und des
philosophischen Essays bedient. Alle diese Gestaltungen sind durch eine vollendete Sprach-
kunst und eine leidenschaftliche Diktion ausgezeichnet. Camus spricht die Sprache der
Leidenschaft, und seine Leidenschaft ist die der Revolution. Dieselbe Radikalitat des Den-
kens, die fiir Sartre charakteristisch ist, gilt auch fiir den Verfasser von «Die Pesty, «Der
Fremdey, «<Der Mythos von Sisyphoss, ¢«Die Gerechtens usw. Diese Werke Camus’ sind im
Laufe weniger Jahre erschienen, und sie bezeugen die aullerordentliche geistige Produk-
tivitdt, die den noch jungen Autor zu einem der bedeutendsten Philosophen-Schriftsteller
der Gegenwart macht. Der Erfolg Camus’ ist aber zweifellos nicht nur auf literarische
Qualitdten zuriickzufihren. Selbst die Gegner — gleichviel ob religioser oder politischer
Observanz — miissen anerkennen, daf} nur wenige zeitgenossische Autoren das Ethos der
Gerechtigkeit derart entschieden verkiinden wie Camus. Es handelt sich hier nicht um die
feige Gerechtigkeit der Abstraktion, die sich im Bereich ideal angesetzter Normen bewegt
— die Gerechtigkeit Camus’ wagt es, sich mit der ungerechten Welt in den notwendigen
Kampf einzulassen. In diesem Sinne bedeuten Camus’ Biicher eine Schulung im Geiste der
Revolte, jener Geisteshaltung, die die Gerechtigkeit auf dieser Erde, und nicht erst im
Himmel, verwirklichen will. Und bei aller Erkenntnis der Absurditit des Weltenlaufes und
der Ddamonie der Menschheitsgeschichte ist es eine groBe Liebe zur Welt und zum Men-
schen, die die diisteren Schilderungen Camus’ iiberstrahlt. Die tapfere Diesseitshejahung,
die in diesem Werk ein und alles bedeutet, 146t sich etwa zusammenfassen durch den Satz
Pindars, der der Abhandlung iiber Sisyphos vorangestellt ist: «Liebe Seele, trachte nicht
nach dem ewigen Leben, sondern schopfe das Mogliche aus.»

Die Absurditit der Welt

Die entscheidendste Frage, die sich nach Camus jeglichem Menschen stellen muB, ist
die Frage nach dem Sinn des Lebens. Zuerst und vor allem miissen wir wissen, ob wir dieses

196



Dasein riickhaltlos bejahen konnen — nachher erst konnen wir uns dazu entschlieflen, das
Wie unseres Lebens zu bestimmen. Die Regel ist, dal der Mensch diesem Problem wie
keinem anderen auszuweichen geneigt ist. Aber die Schleichwege und Ausfliichte niitzen
hier wenig. Es gibt keine menschliche Gril3e, die sich nicht in erster Line hier bewihren
miiflte. Hier mull man ja oder nein sagen und sich der Konsequenz dieser Antworten be-
wullt sein. Das Problem, ob das Leben einen Sinn habe, kann unter Umstdnden das Leben
kosten. Wenn alles als absurd erkannt wiirde, wiirde es sich nicht mehr lohnen zu existie-
ren. In einem sinnlosen Universum scheint es zunidchst fir den Menschen keine andere
Losung zu geben als den Selbstmord. Das erhebt den Selbstmord in den Rang eines philo-
sophischen Problems.

Von den Selbstmordern wird gesagt, dal sie durch Kummer oder Sorgen in den Tod
getrieben werden. Richtiger wire die Feststellung, dafl der Selbstmord die Verzweiflung
voraussetzt. Um sich selber toten zu konnen, mul3 ein Mensch davon uberzeugt sein, dal}
es fiir ihn keinen Ausweg mehr gibt. Nur die Hoffnungslosigkeit, in die kein Schimmer
von Zuversicht mehr einzudringen vermag, ermoglicht das Paradox, dafl sich das Leben
selber gegen das Leben wendet. Der Entschluf}, der in der Stille einer verzweifelten Seele
heranreift, ist der absurdeste aller Entschliisse und demgemil3 auch derjenige, der am
schwersten zu fassen ist. In diesem Sinne ist der Selbstmord auch ein Bekenntnis. IThn aus-
zufithren heif3t, ein Urteil iiber sich selbst und iiber das Leben abgeben. Der Selbstmor-
der spricht durch seine Tat das einfache Faktum aus, daf} er mit dem Leben nicht fertig
wird. Er bekennt seine Niederlage. Er tut damit auch kund, dal} ihn das Leben seiner
Freiheit beraubt hat — die einzige Freiheit, die ihm noch zu bleiben scheint, ist die zum
Tode. Der Selbstbehauptungswille, der sich in ihm aufbaumt, fordert die Selbstvernich-
tung — ein Pyrrhussieg, wie er schlimmer nicht gedacht werden kann.

Es wiare verfehlt, zu glauben, dall das Problem des Selbstmordes nur in die «Patho-
logie» gehort und den normalen Menschen nicht beriihrt. Auch der Mensch der Normali-
tit kennt Lebenssituationen, in denen im Menschenherzen der Wunsch aufsteigt, Miih-
seligkeit und Qual dieses Daseins von sich zu werfen. Man soll weder bagatellisieren
noch iibertreiben; immerhin mag es sich lohnen, jene Logik kennenzulernen, die in ihrer
letzten Konsequenz auf den Entschlufl zum Tode fiihrt. Der Selbstmérder durchstof3t die
Mauern, die uns vom Tode trennen; er iiberwindet die Angst, die den Menschen iiber-
kommt, wenn er ans Nichtsein denkt; dem Tode, vor dem alle fliichten, wirft er sich in
die Arme. Um all dies vollbringen zu konnen und seinem Entschlufl die notwendige Hérte
und Entschiedenheit zu geben, mul er iber das Leben und die Welt ein endgiiltiges,
vernichtendes Urteil gefillt haben. Er muBl postulieren, dal ihm das Leben nichts mehr
zu bieten habe und dal3 die Welt im Grunde absurd sei. Es gibt keine Hilfe mehr —
weder von Gott noch von den Menschen. Jeder Einzelne ist auf sich gestellt in diesem
hoffnungslosen Universum, das keinen Sinn verwirklicht und den Menschen in die Ver-
zweiflung treibt. Und das Menschenleben selbst: das Netz von Gewohnheiten, in dem wir
uns Tag fiir Tag wiederfinden, die Monotonie des Alltags und der Arbeit, der fremde
Mechanismus, der unseren Pulsschlag erstarren 1df3t? Ein sinnloses Leben ist nur ertrig-
lich, wenn man sich seiner Sinnlosigkeit nicht bewuflt ist. In dem Augenblick aber, wo
die Stunde des BewuBtseins anbricht und der Mensch seinem Dasein gegeniibertritt mit
der schonungslosen Hellsichtigkeit des Erkennenden, ist die Wahl unausbleiblich. Hat
man die Absurditit des Lebens erkannt, dann mufl man auch dazu Stellung nehmen.

Nach Camus ist der Selbstmorder ein Philosoph, dessen konsequente Erkenntnis-
haltung auch dann bewundernswert bleibt, wenn sie in einem Fehlschlag endet. Der

197



Selbstmorder hilt die von ihm erfafte Absurditit der Welt nicht aus und entflieht ihr.
Sieht man von der daraus folgenden Tat ab, so liegt darin durchaus nichts Ungewthn-
liches. Der Einsicht in die Absurditdt der Welt vermdgen nur wenige standzuhalten —
die Flucht davor ist die Regel, im Alltagsleben wie in Philosophie, Religion oder Wissen-
schaft. Der religiose Mensch klammert die Absurditdt der Welt durch die Hoffnung aus,
dall eine gottliche Instanz einen hoheren Sinn verbiirge. Selbst Naturkatastrophen groB3-
ten Ausmalles und das durch menschliche Verblendung in Kriegen heraufbeschworene
Massensterben hindern den Gldubigen nicht, das Walten einer giitigen, iiberirdischen
Macht anzunehmen. Der Gldubige stellt sich auf den Boden der Hoffnung, auch wenn
sie durch nichts gerechtfertigt ist. Das ist eine Methode, den Blick vom Absurden abzu-
lenken. Hierin liegt aber auch ein Quietismus, der den Menschen beschwichtigt und ihn
iiber das Ubel, das weiter besteht, hinwegtrostet. Mit Camus wire zu sagen, daf} sich die
Feigheit nicht rihmen soll, wenn sie ihre Karte auf die Hoffnung setzt. Denn nichts ist
leichter als das: das Wiinschbare fiir wahr zu halten. Der tapfere Mensch will jedoch
nicht Wiinschbarkeiten, sondern Wahrheiten, selbst wenn sie unangenehm bis zur Un-
ertraglichkeit sind. So gesehen, ist die Philosophiegeschichte weithin eine Geschichte
von Niederlagen des Geistes, der sich aus der Absurditdt in unbegriindete Hoffnungen
fliichtete. Die Philosophen waren religis, das heif3t feige, selbst wenn sie ihre Philosophie
auflerhalb der Religion konzipiert wissen wollten. Wenn Hegel behauptet, daf} das Wirk-
liche verniinftig sei, und dal} das geschichtliche Werden die Vernunft zwangsldufig reali-
siere, so predigt er Religion. Kierkegaard, der aus seinem absurden Leben in das Para-
dox des Glaubens fliichtet, opfert den Verstand um einer beruhigenden GewiB3heit willen.
Nicht anders Jaspers, der beweist, dal die Transzendenz (das hei3t Gott) unerkennbar
sei, und sich doch vor dieser Transzendenz demiitigt. Der «hohere Sinny hat es diesen
Philosophen angetan, und sie folgen im wesentlichen den Spuren von Leibniz, dem das
Kunststiick gelang, die Ubel in der Welt auf die «grenzenlose Giite Gottesy zuriickzu-
fuhren.

Sisyphos

Der Selbstmord, faktisch oder im philosophischen Sinne, ist aber durchaus nicht die
einzig mogliche Haltung des Menschen gegeniiber dem Absurden. Wenn das Leben tat-
sichlich keinen Sinn hat, so bedeutet das noch keine Notigung, sich umzubringen — auch
die Flucht in irdische oder iiberirdische Hoffnungen kann vermieden werden. Es handelt
sich vor allem darum, das angesichts der Absurditat gewonnene BewuBtsein nicht preis-
zugeben. Im Erlebnis der Absurditat klart sich das Verhaltnis des Menschen zur Welt.
Wir wissen hernach, was wir von der Welt zu erwarten haben. Wir empfinden das Leben
als absurd, weil es unseren Willen verneint. Das bedeutet: der Lauf der Dinge folgt sei-
nen eigenen Gesetzen (Naturkausalitit oder Zufall), und es besteht nur wenig Chance,
daf} sich die Ereignisse unseren Hoffnungen fiigen. Diese Einsicht ist schlimm genug,
aber sie besagt nicht, dal unser Handeln aussichtslos sei. Im Gegenteil, man kann dar-
aus die Lehre ziehen: Handeln ohne zu hoffen! Hat man sich diesen Gesichtspunkt zu
eigen gemacht, so weill man, daB Leben mit Uberwindung identisch ist. Der Gemeinplatz,
dal das Leben ein Kampf sei, enthélt viel Wahrheit. Und die Behauptung, dafl alles
GroBle aus einem «Dennochy erwachse, besteht zu recht. Die Erkenntnis des Absurden
enthdlt in sich die Aufforderung, der Absurditit Herr zu werden.

Camus schildert den Menschen, der die Absurditat erkannt hat und sich liachelnd

198



in einem illusionslosen Universum zu behaupten versucht. Wie alle Gespenster, so ent-
weicht auch das Gespenst der Absurditat, wenn man nur den Mut hat, es zu stellen. Dies
ist jedoch nur moglich, wenn der Mensch nicht zu seinen Gottern fliichtet. Er muf} sich
daran gewohnen, einen gleichgiiltigen Himmel iiber sich zu sehen und eine Sonne, die
sowohl auf seine Freuden als auch seine Leiden unbeteiligt herabscheint. Und der Ver-
zicht auf die Gotter lehrt den Menschen, den lebenslinglichen Kampf gegen die Absur-
ditit aufzunechmen in der Absicht, dieser sinnlosen Welt doch noch ein Mall von Sinn
aufzuzwingen. Und wenn die Qual auch ins Ubermenschliche wiachst, ist der Mensch
immer noch frei, sie ldchelnd zu ertragen.

Am Mythos von Sisyphos veranschaulicht Camus sein Bild vom Menschen. Die Sage
erziahlt, dal die Gotter Sisyphos verurteilt hitten, in der Unterwelt einen Stein auf einen
Hiigel zu wilzen, und dies bis in alle Ewigkeit, da der Stein, jedesmal, wenn der Gipfel
erreicht wird, den Abhang hinunterrollt. Mit einem Wort: Sisyphos, der Held des Absur-
den, ist zu ewiger Qual verdammt. Seine Anstrengungen haben keinen Sinn, denn er
weil}, dal} der Stein immer aufs neue rollen wird. Die fortgesetzte Mihsal zeitigt keinen
Erfolg, und die Flucht in die Hoffnung ist Sisyphos versagt. Er hat es aufgegeben zu
hoffen und wilzt dennoch seinen Stein. Man kann Sisyphos nur verstehen, wenn man ihn
auf dem Abstieg zu seinem Stein betrachtet. Der Abstieg ist die Zeit des BewuBtseins.
Sisyphos iiberblickt den nutzlosen Kraftaufwand, an dem er sich verschwendet hat, und
er denkt an die vergebliche Bemiihung, die seiner wartet. Trotzdem ist er weit davon
entfernt, den Kampf aufzugeben. Er erkennt, dall das Schicksal vom Menschen abhingt,
und daf} das Leben nur Sinn hat, wenn man die Steine wilzt, Die schmerzliche Qual, die
solange dauert wie das Menschenleben selbst, bezieht Sisyphos in sein Dasein ein, ohne
dall er einen Trost zu suchen gewillt wire. Er bekennt sich zur Erde und verleugnet
den Himmel. Er geht seinen Weg durch das Land der Hoffnungslosigkeit, ohne zu fra-
gen, wie weit er sich seinem Ziele genihert habe. Sisyphos gebiihrt Ruhm dafiir, dal} er
bereit ist, seine Last bis zum Tode zu tragen. Er jammert nicht, weil er weil}, dafl das
Jammern die Steine nicht bewegt. In seinem frohmiiticen Herzen, das sich keinem Gott
unterwirft, wichst kein Groll gegen diese Welt, in der das Abenteuer eines Menschen-
lebens ablauft. Da es nur diese eine Welt gibt, wire es widersinnig, sie nicht zu bejahen,
selbst dann, wenn sie fiir den Menschen nur die zu wilzenden Steine bereit hilt. Die
Auflehnung und der endlose Kampf von Sisyphos enthilt keine Bitterkeit; Camus sagt:
«Man muf3 sich Sisyphos als einen gliicklichen Menschen vorstellen.y

Die Pest

Sisyphos ist nicht nur ein Held der Sage — er ist eine Wirklichkeit des Alltags,
sichtbar werdend in ebensovielen Varianten wie die Absurditdt der Welt, die durch ihn
negiert wird. In seinem Roman «Die Pesty hat Camus das Drama von Sisyphos auf die
Gegenwart iibertragen. Die Stadt Oran wird eines Tages — man befindet sich in den
Jahren um 1940 — von der Pest iiberfallen. Die Ratten, die den Bazillus in sich tragen,
dringen sich massenweise aus den Kellern auf die StraBBen, wo sie verenden. Die Krank-
heit greift auf die Menschen iiber. Die Pest halt ihren Einzug in die Stadt und macht
sich darin heimisch. Von der Aullenwelt vollstindig isoliert, ist die Stadt mehr oder
minder hilflos — die sparlichen Impistoffe, die die Regierung sendet, erweisen sich als
wirkungslos — der rasenden Epidemie ausgeliefert. Es bleibt nichts anderes iibrig, als
mit den verfiigharen Hilfsmitteln den Kampf gegen die Seuche aufzunehmen. Die Spiel-

199



regeln dieses grausamen Spiels werden vom Tode diktiert. Die Schilderung Camus’ zeich-
net die verschiedensten Charaktere und folgt mit bewundernswertem psychologischem
Feinsinn den LebensiuBerungen derer, die nicht mehr auf ihr Leben hoffen diirfen —
die Chancen des Todes stehen in dieser Wette, an der jeder Stadtbewohner teilhat, von
vornherein zehn zu eins.

Der Roman erdffnet zahlreiche Moglichkeiten zur Deutung. Dall er symbolisch ge-
meint ist, zeigt schon sein Motto: «Es ist ebenso verniinftig, eine Art Gefangenschaft
durch eine andere darzustellen, wie irgend etwas wirklich Vorhandenes durch etwas, das
es nicht gibty (Daniel Defoe). Zweifelsohne ist es richtig, darauf hinzuweisen, dal} die
in der Chronik dieser Epidemie berichteten Ereignisse weitgehende Parallelen mit dem
Verlauf des Zweiten Weltkrieges — Vordringen der Deutschen in Afrika usw. — auf-
weisen. Das ist jedoch nicht das Wesentliche. Wenn Camus auch dieses zeitgendssische
Geschehen bei der Ausarbeitung seines Romanes vor Augen gehabt hat, erhebt sich seine
Darstellung zu einer Allgemeingiiltigkeit, die sich nur einer Deutung unter weitestem
Horizont erschlielt. Sowohl die Figuren als auch die Szenerie dieses Schauspieles weisen
Uber sich selbst hinaus. Der eigentliche Schauplatz des Dramas ist nicht die Stadt Oran,
sondern die Welt — und in den verschiedenen Personen, die Camus in ihrem Leben,
Lieben und Sterben schildert, erblicken wir den lebenden, liebenden und sterbenden
Menschen, der im Grunde den Zeitenlauf iiberdauert.

Der Arzt Bernhard Rieux ist ein Bruder von Sisyphos. Er nimmt den hartnickigen
und hoffnungslosen Kampf gegen die Seuche auf. Er sicht die Absurditit der Welt und
weill, dal} es keine Hoffnung gibt. Epidemien lassen sich nicht durch Hoffnungen be-
kdmpfen, und wenn selbst die Medikamente versagen, kann der Mensch nichts anderes
tun als das aussichtslose Spiel zu Ende zu spielen. Rieux glaubt nicht an Gott, und seine
Religion ist einzig die Gemeinschaft mit dem leidenden Menschen. Er verzichtet auf den
metaphysischen Trost und hat das Ziel gewidhlt, dem Tode seine Opfer nach Maglichkeit
zu entreiflen. In diesem Universum ohne Gotter gibt es fiir den Menschen nur noch die
Pflicht gegeniiber dem Mitmenschen. Sisyphos versteht die Qual, die jeder empfindet,
der Steine wilzt, und er weill auch, dall jeder Mensch seinen Stein zu walzen hat. Der
Mensch, der um die Absurditdt weill, kennt nur die Religion der Briiderlichkeit.

Wenn der Himmel iiber uns stumm geworden ist und der Mensch sich auf sich sel-
ber zuriickgeworfen sieht, gibt es nichts Hoheres, als mit sich selbst und der Welt ins
reine zu kommen. Das heifit mit andern Worten: man muf} sich mit seinem Stein ab-
finden konnen. Da ist Tarrou, der Freund Rieux’, der aus eigenem Antrieb einen «Ge-
sundheitsdiensty organisiert, Da ist Castel, der alte Arzt, der einen Impistoff herzu-
stellen versucht. Und die vielen anderen, die sich der Einsicht nicht verschlieBen, daf} in
der Gemeinschaft der Leidenden jeder seinen Beitrag zur Linderung des allgemeinen
Ubels zu leisten hat.

Aber es fehlen auch nicht die, die nicht auf der Ebecne der Verantwortlichkeit
stehen, und denen die Sorge um sich selbst mehr bedeutet als die Mitmenschlichkeit. Der
Journalist Rambert, der durch Zufall in die allgemeine Quarantine der Stadt einbezo-
gen wird, versucht lange Zeit, aus der Stadt zu fliichten. Rieux versagt ihm hierzu kei-
neswegs die Hilfe; der verantwortliche Mensch entschligt sich der Moral, mittels derer
die Selbstgerechtigkeit leicht geneigt ist, zu verurteilen, Camus lehrt eine Ethik des
guten Beispiels, nicht einen selbstgerechten Moralismus. Wer die Moral vorlebt, hat es
nicht nétig, sie durch grollsprecherische Worte zu verkiinden. Auch Verantwortungs-

200



bewuBtsein kann ansteckend wirken — Rambert weist die Moglichkeit der Flucht von
sich und gliedert sich in den «Gesundheitsdiensty ein.

Die Stellung Camus’ zur Religion wird in der ¢Pest» mit aulergewohnlicher Klar-
heit zum Ausdruck gebracht. Der Jesuitenpater Paneloux hélt eine Predigt, in der er das
Unheil, das iiber die Stadt hereingebrochen ist, als eine Strafe Gottes erklart. «Meine
Briider, ihr seid im Ungliick, meine Briider, ihr habt es verdient.» Das ist die Moral des
Sich-Abfindens mit dem Ubel, die in der Geschichte der Religionen eine ungeheure Rolle
spielt. Die Absurditit der Welt, hier als Epidemie in Erscheinung tretend, wird nicht nur
kampflos akzeptiert, sondern auch von menschlicher Schuld hergeleitet. Der religiose
Mensch betrachtet das MiBgeschick als eine Priiffung, die ihm sein Gott auferlegt. Er
verbindet mit dem Quietismus das Schuldgefiihl. In diesem Sinne ist er das absolute
Gegenteil des Menschen der Auflehnung und der Emporung. Rieux gegen Paneloux,
Sisyphos gegen die Gotter. Tarrou fragt Rieux, ob er nicht auch der Meinung sei, dafl
die Krankheit ihr Gutes habe, indem sie die Menschen zum Denken zwinge, wie Pane-
loux behauptet. Rieux verneint — das allgemeine Leiden ist zu groB}, als dal} es sich mit
der Hoffnung auf sittliches Groflerwerden Einzelner bagatellisieren lieffe. Und auf die
Frage, ob er an Gott glaube, antwortet er — und damit Camus — «Neiny. «Sehen Siey,
sagte Tarrou, «weshalb zeigen Sie selbst so viel Aufopferung, wenn Sie doch nicht an
Gott glauben? Thre Antwort wird mir vielleicht helfen, die meine zu finden.»

Ohne aus dem Schatten herauszutreten, erwiderte Rieux, dafl er bereits geantwortet
habe. Wenn er an einen allmichtigen Gott glaubte, wiirde er aufhoren, die Menschen zu
heilen und die Sorge ihm iiberlassen. Aber kein Mensch auf der ganzen Welt, nein,
nicht einmal Paneloux, glaube an einen solchen Gott, obwohl er an ihn zu glauben
glaube; denn es gebe sich ihm ja niemand vollig hin, und er, Rieux, glaube wenigstens
in dieser Beziehung auf dem Weg zur Wahrheit zu sein, indem er gegen die Schopfung,
so wie sie sei, ankampfe. («Die Pest», S. 122.) Und zu Paneloux selbst sagt Rieux: «Nein,
Pater... ich werde mich bis in den Tod hinein weigern, diese Schopfung zu lieben, in
der Kinder gemartert werden.y Das heillt: Selbst wenn Gott existierte, wire ein Zustand
der Versohnung unmoglich, denn die Gottheit, die diese Welt geschaffen hitte, konnte
nur als boswillig und satanisch gedacht werden.

Der hellsichtig gewordene Mensch, der sich als Herr seines Schicksals weif}, verschreibt
sich dem Geist der Revolte. Die Liebe, die frithere Generationen an ein eingebildetes,
himmlisches Wesen verschwendet haben, richtet er nur noch auf die Erde und die Mitmen-
schen. Das ist sein Glaube, seine Leidenschaft und seine Zukunft. Wer die Existenz Gottes
negiert, darf nicht auf halbem Wege stehen bleiben. Sobald man auf den Himmel verzichtet
hat, wird die Vertrautheit mit dem Diesseits zum hochsten Ziel. Der Mensch kann die
Fremdheit in dieser Welt nur dann iiberwinden, wenn er sich in der mitmenschlichen Ge-
meinschaft eine Heimstitte schafft, ein Zuhause, das ihm aus seiner Anteilnahme an den
Freuden und Leiden des Mitmenschen erwichst. Der Roman

Der Fremde

zeichnet einen Menschen, der wohl die Illusionen verloren hat, aber sie nicht durch leiden-
schaftliches RealitdtshewuBtsein zu ersetzen vermag; so bleibt der Angestellte Meursault
«fremdy in dieser Welt, die uns nur dann ein Antlitz der Vertrautheit zuwendet, wenn wir
sie durch Fleisch von unserem Fleisch und Blut von unserem Blut zu beleben gewillt sind.
Der «Fremdey ist nicht nur der Welt, sondern auch sich selbst entfremdet. Er lebt ohne

201



Innerlichkeit, sieht sich gleichsam nur von auflen — er hat «zu viely Distanz von sich.
So nimmt er gleichmiitig den Tod seiner Mutter hin, verliebt sich mit derselben Gleich-
miitigkeit, die kein entschiedenes Gefiihl kennt. An einem heillen Sommertag totet Meur-
sault am Strande des Meeres einen Araber, Der Mann hatte ihm nichts angetan und inter-
essierte ihn im Grunde nicht. Es war der Bruder einer Frau, die von einem Bekannten
Meursaults beleidigt wurde. Die Sommerhitze und das Meer, ein Schwindel und eine
dumpfe Betdubung und die drohende Gebirde des anderen haben den Pistolenschufl aus-
gelost, der Meursault selbst am meisten uberrascht. Er hat gemordet ohne Bewultsein. Er
wird nie begreifen, was er getan hat.

Da setzt nun die Maschinerie der Justiz ein, die ein Opfer gewonnen hat. Mit stirk-
ster Eindriicklichkeit schildert Camus das Verfahren, in dem die Gesellschaft das Schau-
spiel der Gerechtigkeit auffiihrt. Der Staatsanwalt entwickelt jene fiir den Angeklagten
grauenhafte Beredsamkeit, die das ganze Vorleben des Morders in Schuldhaftigkeit zu
verwandeln weill. Die Chancen vor den Geschworenen sind durchaus ungleich -— Meursault
hat Miihe, dem verwirrenden Gang der Verhandlungen zu folgen, und er weill nicht recht,
was mit ihm geschieht. Er vermag sich nicht einmal richtig zu verteidigen. Als Anwalt hat
ihm der Staat einen alten Verteidiger gestellt, der seinen Schiitzling eher belastet als ver-
teidigt. So ist denn alles dazu bereit, die Hetzjagd zu ihrem bitteren Ende zu filhren — das
Wild, langst betdubt vom Larm der Treiber, der von allen Seiten auf es eindringt, muf} nur
noch abgeschlachtet werden. Das vom Staatsanwalt in eleganter Rede geforderte Todes-
urteil wird von den Geschworenen angenommen.

Es ist wahr, dall Meursault gemordet hat. Aber, so fragt Camus, ist nicht die Gesell-
schaft, die sich nun zum Richter aufwirft, selber auch Morder? Das Wort Gerechtigkeit
ist eine Floskel. Man mul} die Dinge sehen, wie sie wirklich sind. Richter, Staatsanwalt,
Geschworene, Priester in den Gefdngnissen — und der Gefangene, der sich unbegreiflichen
Michten ausgeliefert sieht. Der Mord, den er begangen hat, geschah in einem krank-
haften Bewulltseinszustand, einer momentanen Verriicktheit, die von ihm Besitz ergriffen
hatte. Die Gesellschaft aber, die ihm den Prozel3 erklart, mordet kalt und bewuf3t. Sie
wird selbst dann mit dem Pathos der Gerechtigkeit morden, wenn sie durch ihre wirt-
schaftlichen Zustinde den Menschen in das Verbrechen treibt. Die gegenwirtige Gesell-
schaftsordnung hat nach Camus keinen Grund, sich iiber den Verbrecher erhaben zu
fiihlen — sie ist die Quelle der Kriminalitdt, die Pflanzstitte des Verbrechens. Die Ab-
surditdt der Welt ist nirgends so offensichtlich wie im sozialen Bereich.

Der zum Bewulltsein seiner selbst gelangte Mensch kann nichts anderes tun, als sich
gegen die Bedingungen der gegenwirtigen Sozialordnung aufzulehnen. Die ithm entspre-
chende Lebensform ist die der permanenten Emporung. Camus’ Buch

Der Emporer (L’ homme révolté)

das soeben erschienen ist, fiihrt Sisyphos in den Bereich der Sozietat ein. Es handelt sich
um eine philosophische Untersuchung, die das Problem der Revolte an Hand von histori-
schen, politischen, philosophischen und dsthetischen Fragen aufzeigt. Die ganze abend-
landische Vergangenheit — Griechenland und Rom, Rousseau, Saint-Juste, Sade, die
Hegelsche Philosophie, Nietzsche, Marx, die russischen Nihilisten, Dostojewskij usw. —
wird unter dem Gesichtspunkt der Emporung behandelt.

Wenn der Mensch in seiner Verlassenheit zu sich kommt und sich einer absurden
Welt gegeniibersieht, kann er, nach Camus, entweder den Selbstmord wihlen oder sich

202



entschlossen diesem Dasein zuwenden, das nur durch diese Zuwendung Sinn erhilt.
Gleichgiiltigkeit ist hier ausgeschlossen. Das Ich hat die Welt absurd genannt und bekennt
sich somit zum Willen, diese Welt zu verindern. Die Absurditdt der Welt zur Kenntnis zu
nehmen, heilt: sich gegen sie auflehnen. In diesem Akte der Emp6rung findet der Mensch
zu sich selbst — in Abwandlung der Formel von Descartes: Ich empore mich, deshalb bin
ich! Einmal auf dem Standpunkt der Revolte stehend, erblickt der Mensch in seinen Mit-
menschen Bedriickte seiner Art, er sieht sich in der Gemeinschaft der Leidenden, zu der
er sich selbst als zugehorig betrachten muf}, Die Auflehnung im Namen von Menschen-
recht und Menschenwiirde kann nie fiir den Einzelnen allein geschehen — sie geschieht
fiir alle Menschen. «Ich empore mich, deshalb sind wir!»

Empérung oder Revolte sind nicht dasselbe wie die Revolution. Der Revolutionir will
zwar auch im Endergebnis die allgemeine Freiheit, aber fiir den Augenblick fordert er die
Diktatur. Der Emporer jedoch will das groBtmogliche Mall von Freiheit schon in diesem
Augenblick, und er ist nicht geneigt, fiir die vage Versprechung einer Freiheit kiinftiger
Generation die Verwirklichung gegenwartiger Tyrannei zuzulassen. Er behilt das Gleich-
gewicht dort, wo der Revolutionir es verliert. Er strebt nicht nach Totalitat, sondern will
die fortgesetzte Emporung, die die Grenzen der menschlichen Freiheit immer weiter hin-
ausschiebt. Er will weder irdische VerheiBungen noch Vertrostungen auf das Jenseits. Die
Ankiindigung eines zukiinftigen Gottesreiches, auf Erden oder im Himmel, ist ihm gleich-
giiltig. «In beiden Fillen mul man warten, und wihrend dieser Zeit hort der Unschuldige
nicht auf zu sterben. .. Die Arbeitermassen, miide geworden des Leidens und des Sterbens,
sind Menschen ohne Gott. Unser Platz ist von nun an an ihrer Seite.» Fiir den freien Men-
schen gibt es kein hoheres Ziel, als die Verwirklichung der Freiheit aller. Er gibt sich der
Leidenschaft der Revolte hin, dieser <unbegreiflichen GroBlziigigkeit, dieser seltsamen
Liebe. Ihr Stolz ist, keine Berechnungen auf die Zukunft anzustellen und alles an das
gegenwirtige Leben und die lebenden Briider zu verschwenden. Gerade das ist die eigent-
liche Hingabe an die Menschen der Zukunft. Die wahre GroBziigigkeit gegeniiber der Zu-
kunft besteht darin, alles der Gegenwart zu geben.»

Camus’ Denken kulminiert in der Aufforderung zur Revolte im Sinne eines unablassi-
gen Kampfes um ein hoheres Mal} von Freiheit. Das Ideal des Menschen ohne Gott ist die
Befreiung der Menschheit; sein Glaubensbekenntnis lautet: «Der Empérer verneint Gott
und hat teil an den Kdmpfen und am gemeinsamen Schicksal. Wir werden Ithaka wihlen,
die treue Erde, den einfachen und kithnen Gedanken, die hellsichtige Handlung, die GroB3-
ziigigkeit des Menschen, der weil}. In diesem Lichte bleibt die Erde unsere erste und
letzte Liebe. Unsere Briider atmen unter dem selben Himmel wie wir, und die Gerechtig-
keit ist lebendig... Die Zukunft ist die einzige Transzendenz der Menschen ohne Gott.»

203



	Albert Camus

