
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 31 (1952)

Heft: 1

Artikel: Zur Debatte über die moderne Kunst

Autor: Abosch, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Falsch war nicht die Forderung nach bedingungsloser Kapitulation an sich, aber

sie war an die falsche Adresse gerichtet, solange nicht klargemacht wurde, daß sie dem

Hitler-Regime und dessen Trabanten und nicht Deutschland galt. Sie war insofern falsch,

als sie sich im Negativen erschöpfte und davon Abstand nahm, an die antinazistischen

Kräfte innerhalb des deutschen Volkes zu appellieren, mögen diese nun zur Kategorie
dar «deutschen Patrioten» oder zu den sozialistischen Garanten eines neuen, wahrhaft
demokratischen Deutschland gehört haben.

Die vorstehenden Betrachtungen werden nur einem Teile dessen gerecht, was Churchill

im vierten Band seiner Kriegserinnerungen zu sagen hat, und sie werden kaum dem

gerecht, wie er es sagt; seine Beschreibung eines in Stalins Privatwohnung im Kreml
eingenommenen Abendessens zum Beispiel ist ein Kabinettstück, das in der Weltliteratur
fortleben wird. Trotz allen Einseitigkeiten der Darstellung und trotz manchen kaum

zufälligen Lücken12 stellen die bisher vorliegenden vier Bände der Churchillschen
Memoiren ein monumentales Geschichtswerk dar, das seinesgleichen nicht hat.

HEINZ ABOSCH

Zur Debatte über die moderne Kunst

Unsere Zeit, die an allen Grundlagen der Gesellschaft, der vorhandenen Ideologien
und Traditionen rüttelt, konnte nicht umhin, die Voraussetzungen der Kunst zu
revolutionieren, ihr eine neue Funktion zu verleihen und das ästhetische Problem von Grund
auf neu zu stellen. Periodisch gibt es Diskussionen, an deren Anfang oder Ende die

Feststellung steht: Kunst und Gesellschaft sind entfremdet, es sind zwei verschiedene,

untereinander beziehungslose Welten. Und unter den Teilnehmern des Dialogs bilden
sich ebenfalls zwei Gruppen, von denen die eine diese Tatsache bedauert und die andere

sie begrüßt.
Denn die Entfremdung zwischen der zeitgenössischen Kunst und dem Gros der sozialen

Klassen ist eine Tatsache. Das tritt besonders dann zutage, wenn die Debatten den

engen Kreis der Spezialisten verlassen und Vertretern des Volkes das Wort geben. Dann

ist es bald mit dem «guten Ton» und dem leidenschaftslosen Gegenüberstellen der

Meinungen zu Ende. Heftigkeit und Hohn mischen sich in die Anklage gegen die moderne

Kunst, die zumindest unverständlich sei und den Menschen verkenne. Und niemals kann

man sich über die tragische Kluft, die die heutige Kunst von einem Großteil der
Menschen trennt, eine klarere Rechenschaft abgeben, als in dem Augenblick, wo der authentische

«Mann aus dem Volk» zu Wort kommt.

12 So schweigt sich Churchill unter anderem über die große Kontroverse aus, die er
mit Richard Stokes im Unterhaus wegen der Qualität gewisser britischer Tanks hatte -
nie vorher hat man mitten im Krieg solche Fragen in offener Parlamentssitzung offen
diskutiert!

32



Bei der Besprechung der modernen Kunst möchte ich mich auf einen Teil derselben

beschränken: auf Malerei und Plastik. Und das nicht nur, um das Gebiet enger
abzugrenzen, sondern weil hier das Zerwürfnis zwischen Kunst und Gesellschaft besonders

kraß in Erscheinung tritt - im selben Maß wie in der Musik, aber schärfer als in der

Literatur. Auf jeden Fall hat das Schicksal der plastischen Ausdrucksmittel eine Bedeutung,

die alle andern Kunstformen in sich schließt und darüber hinaus die Frage nach

dem Werden der gegenwärtigen Gesellschaft stellt. Es geht mir selbstverständlich nicht
darum, im Prozeß zwischen Kunst und Gesellschaft die Partei der einen oder der anderen,
für oder wider die eine oder die andere zu ergreifen. Die Aufgabe, die ich mir stelle, ist,
das Verständnis beider zu klären durch eine soziologische Übersicht des Gesamtproblems.
Ich werde versuchen, aufzuzeigen, daß die Durchführung dieses «Prozesses» dem Kampf
gegen Windmühlen ähnelt, und daß die Lösung woanders liegt.

Was drückt das unglückliche Verhältnis aus? Die Tatsache, daß heute Kunst eine

Angelegenheit weniger ist. Eine Beziehung zu ihr haben in der Tat erstens selbstverständlich

diejenigen, die sie aktiv ausüben, zweitens ein kleiner Haufe mehr oder weniger
sachverständiger Kritiker, drittens der Kreis der Kunstfreunde, viertens die Besitzbürger
und Spekulanten, die sichere «Werte» kaufen wie ein Aktienpapier. Diese Schichten ergeben

in keinem Land eine Zahl, die über einige Hunderttausend hinausginge, das heißt,
daß der Großteil der Menschen zur modernen Kunst keine Beziehungen unterhält. Er lebt
entweder völlig «kunstlos», ohne eigene Vorstellungen und tiefere Empfindungen (die
Mehrzahl) oder er ist dem alten klassischen Ideal ergeben, was zumeist als Ersatz für die

«fürchterliche Gegenwart» gilt.
Die Kunst, eine Sache weniger — das führte vor mehr als einem halben Jahrhundert

zum Schlagwort «L'art pour l'art», zur Theorie, die dieses Verhältnis nicht nur als Realität

annahm, sondern auch als Ideal proklamierte, zur Niederlassung der Künstler als eines

in sich geschlossenen Kreises geistiger Aristokraten. Diese Bewegung kann jedoch nicht
allein auf die Verantwortung der theoretisierenden Ästheten reduziert werden. Von ihr
wurden ebenfalls Künstler betroffen, die ihre Aktivität nicht als exklusiv auffaßten und

die vorhatten, den Weg zum Volk zu gehen. Erinnert sei hier an das bekannte Beispiel
von van Gogh, dessen Malerei trotz seinem Streben, sich mit dem Leben der Massen zu

verbinden, nicht populärer war, als die derjenigen, welche offen vorgaben, nur für
Auserwählte zu schaffen. Die Ursachen der nun offiziell vollzogenen Scheidung von Künstlern
und Gesellschaft sind also tiefer. Die, welche sie proklamierten, zogen eher Konsequenzen,
als daß sie die Voraussetzungen dafür schufen.

Die Kunst als eine Sache weniger — diese in der 1880er Jahren bekundete Auffassung
drückt eine bestimmte Funktion der Kunst aus. Sie bedeutet den Triumph des Künstlers,
der unabhängig vom gesellschaftlichen Geschmack arbeitet und in Opposition zu ihm steht.
Formal und geistig lebt in seinen Werken immer rückhaltloser seine eigene Persönlichkeit.
Dem Publikum gelingt es nicht mehr, sich mit einer Vision vertraut zu machen, die keinen

objektiven Maßstäben entspricht. Die Geschichte der Malerei der letzten hundert Jahre
ist die der fortschreitenden Befreiung des Künstlers von den Bedürfnissen, Idealen und

plastischen Vorstellungen der Gesellschaft. Der Bruch wurde so unvermeidlich zwischen
allen sozialen Klassen — den Arbeitern so gut wie den Bourgeois - und den Kunstschaffenden,

die sich mit der Welt immer ausschließlicher von einem subjektiven Standpunkt
auseinandersetzten. Diese ästhetische Theorie stellte große Anforderungen: die Person
mußte sich in ihren Werken in höchster Potenz bekunden. Die Botschaft des Künstlers
sollte formal, geistig und gefühlsmäßig seine ganze Begriffswelt ausdrücken.

33



Nicht immer wurde der Kunst diese Funktion zugesprochen. Bevor sie ein Gut nur
weniger wurde, hatte sie vielen gehört. Wenn wir bis ins Mittelalter zurückgehen, so stellen

wir fest, daß sie einst für die Gesamtheit ihrer Zeit zeugte. In der Tat gibt es keinen

größeren Kontrast zu unserer Epoche als diesen. Es gab eine beherrschende Ideologie, die
alle Klassen gleich stark erfaßt hatte: das Christentum. Es-wies in der Hauptsache ins

Jenseits, aber das Jenseits war den Menschen allgegenwärtig, es erfüllte ihr tägliches
Leben und mischte sich ins Diesseits. Es gibt keinen größeren Unterschied zu der Zeit
des Aufbruchs der Moderne: das Vorhandensein einer unbestrittenen Ideologie, deren
Bestand um so fester ist, als sie nicht auf dem Verstand beruht, sondern auf dem «Glauben».

Aber der Kontrast zwischen den Kunstschaffenden der beiden Geschichtsperioden
ist nicht weniger groß. Der Moderne: ein individuell Tätiger, für sich seine Gefühlswelt
ausdrückend. Der mittelalterilche Erbauer der Kathedralen, der Bildhauer und Kirchenmaler:

ein Handwerker, Angehöriger der Zunft oder eines Klosters, auf jeden Fall
Mitglied eines Kollektivs, gemeinschaftlich tätig für die große Gemeinschaft der Gläubigen.
Das Mittelalter hat einen Gleichklang von Kunst und Gesellschaft hervorgebracht, nicht

nur, weil es eine alle Klassen erfüllende Ideologie kannte, sondern weil es ihrer Eigenart
bewußte Individuen vermißte. Der Mensch des Mittelalters war Angehöriger von Gruppen,
der Familie, des sozialen Standes und - vermittels des Christentums — der Menschheit.
Und diese Gruppen bestimmten sein Verhalten und sein Weltbild. Sie unterwarfen ihn
einer Norm. Der Kunstschaffende stand im Dienste des gemeinsamen Glaubens. Er stand

nicht im Mittelpunkt, er war nichts anderes als Mittler: zwischen den Gläubigen und
zwischen diesen und Gott. Selbst sich gering achtend, schuf er zum «höheren Ruhme
Gottes».

Illustriert das Mittelalter die künstlerische Aktivität als einen Ausdruck des Glaubens,
so gründet die Epoche, die mit der italienischen Renaissance beginnt und deren Ausläufer
bis in die letzte Zeit reichen, die Kunst als ein Schönheitsideal. Es war das Ende der

religiösen Malerei und Plastik. Zwar wurden die christlichen Mythen bisweilen noch
dargestellt, aber sie mußten sich dem herrschenden Schönheitsschema unterwerfen. Der
Glaube hatte aufgehört das Kunstwerk zu regieren. Der Zerfall des Christentums war der
Ausdruck der Auflösung der starren Bande der mittelalterlichen Gesellschaft, die die
Klassen wie die Individuen gefangenhielten. Das bedeutete den Aufbruch des Handelskapitals

und den Willen zu individueller Freiheit. Aber wenn das Christentum in der

feudalen Gesellschaft den Glauben der Gemeinsamkeit aller Menschen schuf, so stellte
sein Niedergang die Klassenunterschiede in ihrer rohen Gewalt her. Es gab nun keine

Ideologie mehr, die allen Menschen etwas zu sagen vermochte. Die Kunst hörte auf,
Ausdruck einer ganzen Gesellschaft zu sein. Sie fiel in den Bereich sozialer Klassen oder

menschlicher Kategorien. Sie widerspiegelt den Prozeß der gesellschaftlichen und
individuellen Differenzierung. Das nach dem Beispiel der griechischen Antike geschaffene
Schönheitsschema ist das Idealbild der regierenden Kasten, der vom christlichen Veto
befreiten Lust am Leben. Von nun an wird nicht mehr zum höheren Ruhme Gottes,
sondern des Menschen geschaffen. Als Symbol der individuellen Befreiung entsteht das

Portraitbild, das eine Verherrlichung des Menschen darstellt.
Gehört die Kunst zwischen dem Mittelalter und der Neuzeit nicht mehr der Gesamtheit

der Gesellschaft, so erfüllte sie doch noch — indem sie im Dienste einzelner sozialen

Klassen stand — eine gesellschaftliche Funktion. Der dem Diesseits sich zuwendende
Mensch schreitet zur Eroberung der Wirklichkeit. Die wissenschaftlichen Entdeckungen
ermöglichen eine immer genauere Darstellung der Realität. Mußte sich diese zuerst dem

34



klassischen Schönheitsideal unterwerfen, so trat sie nun immer poesie- und illusionsloser

in Erscheinung. Die griechischen Mythen mußten verschwinden, wie vorher die christlichen

verdrängt worden waren. An ihrer Stelle traten die gewöhnlichen Objekte des

Alltags: Stilleben, Gasthäuser, Bauern. Es ist selbstverständlich, daß es sich hier um die

Kunst der bürgerlichen Zeit handelt, die ihre Größe wie ihre tiefen Schatten hat. Die

gewaltige Entfaltung des Kapitalismus im 19. Jahrhundert sah den Höhepunkt einer im
wahren Sinne des Wortes bürgerlichen Kunst. Es gibt keine Mythen mehr, und ihre Ideale

sieht die neue regierende Klasse so illusionslos wie möglich an. Sie ist, wie der Franzose

sagt, «terre ä terre». Ihr Ziel ist das Erfassen der Realität, die keine Rätsel und keine

Zweifel mehr übrig lassen darf über ihre Weltanschauung und über die Dauer und

Berechtigung ihrer eigenen Herrschaft. Der Kunst stellt die Bourgeoisie die Aufgabe, die

Welt wissenschaftlich exakt und nüchtern wiederzugeben, ebenso wie sie diese auch sieht.

Hin und wieder gefällt sie sich an einer seichten Romantik oder an banalen Anekdoten
des «Caf Conc», was selbstverständlich nichts gegen das Oberflächliche ihrer Gefühle

ausspricht. Die logische Konseuqenz dieser Anschauung ist die Photographie, die gerade

entsteht, als die bürgerliche objektive Kunst auf ihrem Höhepunkt steht.

Diese kurze Übersicht — die natürlich nur die großen Linien skizzieren konnte —
war notwendig, um die Weite des Problems aufzuzeigen, das uns beschäftigt. Man sieht

bereits, wie unsinnig es ist, die zeitgenössischen Kunsttendenzen mit einer Anklage gegen
einzelne Künstler erledigen zu wollen. Der gemeinsame Nenner der Modernen ist ihre

Ablehnung des bürgerlich-sachlichen «Realismus». Gegenüber der wissenschaftlich

genauen Darstellung, die ihr Ziel erreicht hatte und Phantasie und Elan, die weiterführen
konnten, untersagte, machte sich die Reaktion des Individuums geltend, das die Schranken

der Objektivität nacheinander niederriß und an deren Stelle seine eigene
Weltanschauung, seine Gefühle und selbst geschaffene technische Werte setzte.

Die Revolte gegen die objektive bürgerliche Kunst war selbst nur als eine Folge der

Entwicklung der bürgerlichen Gesellschaft möglich: des Bewußtwerdens des Individuums.
Und wie die Modernen gegen den Triumph des wissenschaftlichen Denkens innerhalb
der Kunst auftraten, so fußten sie selbst auf diesem. Freilich wandten sie es in einem

anderen Sinne an. Neue Entdeckungen in der Farblehre beeinflußten in den sechziger
Jahren des letzten Jahrhunderts die französischen Impressionisten, die die neue
Entwicklung auslösten. Das bewußte Verwenden geometrischer Körper durch Cezanne und
den Kubismus ist ohne das stürmische Vordringen der mathematischen Vorstellungen in
Verbindung mit der Technik nicht zu erklären. Aber hier wird die Technik ganz in den

Dienst der freien Interpretation des Künstlers gestellt. Sie ist Hilfsmittel für den
Ausdruck seiner Auffassungen. Das unterscheidet sie von der Rolle, die ihr die dekadente

Bourgeoiskunst zugedacht hatte, die die objektive durchschnittliche Vision möglichst

«genau» wiedergeben wollte.

Der Sinn des Protestes der Modernen — seit dem Impressionismus, Cezanne, van Gogh
und Gauguin — ist also die Ablehnung des selbstgefälligen bürgerlichen «Realismus».
Wie zufrieden die Bourgeoisie mit ihrer Welt war, so unzufrieden waren die neuen Maler
mit eben derselben Welt. Während die offizielle Kunst hinausschrie, daß man am Ziel
angelangt sei, so waren die Modernen bar jedes Ziels, sie fanden keinen Sinn in der von
ihnen vorgefundenen Kunst und zogen aus auf der Suche nach einem neuen Sinn.

Der Ausgangspunkt dieser Revolution ist zutiefst pessimistisch. Darüber darf auch

die neue Farbfreudigkeit nicht hinwegtäuschen. Eine Verwerfung des Optimismus des

35



Bürgertums, das sich des Lebens freute, schloß einen Zweifel gegenüber allen
herrschenden Ideen, Vorstellungen und Institutionen in sich. In diesem Nichts, in dem sich
die neuen Maler plötzlich befanden, entdeckten sie sich selbst: sie hatten die Aufgabe,
eine neue Welt zu schaffen. Das war der Ausdruck dafür, daß nunmehr der Mensch
eine Freiheit ohnegleichen gewonnen hatte: nach der Überwindung aller übernommenen

Mythen und Vorstellungen schritt er nunmehr selbst zur Schaffung der Welt. Die
Revolution in der Malerei war nur möglich als eine Folge der gesamten geistigen Entwicklung

Europas. Sie war ein Ausdruck der gewaltigen Umwälzungen, die auf allen Gebieten
heranreiften.

Dieses Schicksal ist ihnen im Anfang nicht allen bewußt geworden. Aber einige von
ihnen bekannten es doch mit einer bewunderungswürdigen Klarheit. Der Titel, den Gauguin

einem seiner Bilder gab, «Von wo kommen wir? Was sind wir? Wohin gehen wir?»,
kennzeichnet diese neuen Sucher vollkommen. Was mit ihnen geschah, das illustrieren
trefflich die Ausführungen von Polybios in Heft 9 der «RR», 1951; «Der Mensch der
Neuzeit ist auf der Suche nach Idealen, die sein Leben im Diesseits, in der wirklichen
und wahren Welt möglich machen. Das Gespenst des Nihilismus taucht dort auf, wo
neue Werte noch nicht sichtbar geworden sind.» In Ablehnung der bestehenden Werte
tat die Kohorte der neuen Künstler nichts mehr, als um die Hervorbringung eines neuen
Sinns zu ringen.

Wie man sieht, ist diese Revolte gegen die bürgerliche Welt nicht weniger radikal
als die der sich damals formierenden sozialistischen Arbeiterbewegung. Auf dem Gebiet
der Plastik durchgeführt, hat diese Revolution eine geistige Bedeutung, die die Grundlagen

der bestehenden Gesellschaftsordnung in Frage stellt. Kämpfen beide Bewegungen

— die der Arbeiter und die der Künstler — gegen den gleichen Feind, so berühren
sie sich doch nicht: sie laufen parallel. Es ist eine Tragik beider, daß dieser Kontakt
unterblieb. Von materiellen Sorgen beeinträchtigt, ist das Kunstinteresse des Proletariates

nur primitiv, und die Künstler mußten auf die Dauer unter den negativen Folgen ihres
Inseldaseins leiden. Der Befreiungsakt der Kunst mußte in der ununterbrochenen
Isolierung zwangsläufig verkümmern. Die dialektische Bewegung einer jeden Sache ist auch
ihm nicht erspart geblieben. Nachdem die Himmelsstürmer sich von der Erde abgesetzt
hatten — und das war notwendig — brauchten sie wieder Boden unter den Füßen. Ein
großer gesellschaftlicher Widerhall blieb aber aus, besonders auf Seiten des Proletariats.
Eine dünne gesellschaftliche Basis wurde von dem Geld des Bürgertum gebildet,
gegen dessen Weltbild die Modernen protestierten. Es ist gewiß ein Zeichen demokratischer

Kultur, wenn die Bourgeois zu teuren Preisen die Produkte der zeitgenössischen
Meister kaufen, aber es ist auch ein Eingeständnis ihrer Hilflosigkeit, wenn sie den

modernen Angreifern nichts entgegenzustellen wissen.

Kann man die neue Strömung unter den Nenner des Subjektivismus zusammenfassen,

so bildet sie doch nichts weniger als einen Block. In ihr gibt es die verschiedensten

Richtungen und «Schulen». Mit van Gogh bricht sie der freien Lyrik die Bahn
(seine Fortsetzer sind Soutine und die deutschen Expressionisten). Über Cezanne führt
sie zu einer geometrischen Ausdrucksweise (Kubismus und lineare Abstrakte).

Weltanschaulich damit verwandt ist die «Maschinenkunst» eines Leger (und auch

die von Ozenfant und Le Corbusier), die die moderne Technik in ihrer Gegenständlichkeit

in die Malerei geführt hat. Es ist ein Versuch, die Technik positiv mit dem
künstlerischen Ausdruck zu verbinden. Figurlose Maler wollen eher das Abstrakt-Theoretische
der wissenschaftlichen Anschauung darstellen. Dieses Bestreben, die Zeitprobleme positiv

36



in sich aufzunehmen, steht allerdings vereinzelt da und im Widerspruch zu allen anderen
Tendenzen.

Der Vorliebe der Modernen für das Ursprüngliche ist das Aufkommen der «Primitiven»

zu danken, die ihre Eindrücke naiv spontan aufzeichnen (der Douanier Rousseau
und andere). Mit dem Surrealismus dringt die Traumwelt in die Malerei und greift
höhnisch den Rationalismus an, aber auch alles Bestehende, sicher Erscheinende. Die
Gesamtheit der modernen Strömung ist ein Angriff gegen die bestehende Gesellschaft.
Indem sie das Recht der Person proklamiert, ist sie dem Nivellierungsprozeß der jetzigen
Wirtschaft und dem politischen Totalitarismus entgegengesetzt. Durch die Frenesie eines
lyrischen Subjektivismus ist sie ein beständiger Appell an die Freiheit. Aber an direkten
politischen Akzenten fehlt es auch nicht. Es gibt eine Tendenz der modernen Kunst, die
eine unverhüllte Anklage gegen das soziale Geschehen ist. In den Werken der deutschen
Expressionisten, des Franzosen Rouault und des Spaniers Picasso ziehen die
Kriegsschwaden auf, ballt sich die Zeit in Schreckensszenen und erscheinen die Welt und der
Mensch in nacktem Unheil. Die Diktatoren haben sich darin nicht getäuscht: sie haben
die Modernen ohne weiteres als «entartet» (Hitler) oder «formalistisch» (Stalin) abgetan
und verdammt und auf den objektiven bürgerlichen «Realismus» zurückgegriffen, den
sie für ihre politische Propaganda einspannen.

Soll damit gesagt werden, daß nun alles in bester Ordnung sei? Gewiß nicht. Wie
die Gesellschaft, so befindet sich auch die heu'ige Kunst in einer Krise. Ihre Beziehungen

zur Gesellschaft erschöpfen sich in einem negativen Protest. Positive Werte sucht sie
noch immer unermüdlich. Und was Wunder, daß sie dabei zum Teil wieder auf die alten
Ideologien, wie das Christentum oder den Gottesglauben im allgemeinen, wieder zurückgreift

(Rouault, Chagall, Kokoschka, Nolde) Gewiß tut sie es in einer anderen Weise,
als wir es in den letzten Jahrhunderten gewohnt waren. Der individuell starke Glaube,
gepaart mit dem Drang zum Primitiven, führt dabei zu den Formen der urchristlichen
oder mittelalterlichen Kunst. Ein anderes Zeichen für die auswegslose Krise ist das
Sichverlieren im Subjektiven, das Betreiben einer ziellosen Selbstanalyse. Die abstrakte, figurlose

Darstellung, die eine logische Folge der neuen Entwicklung war, gehört hierzu. Wenn
die moderne figürliche Malerei für den anderen wegen ihres Subjektivismus schon schwer
verständlich war, so ist bei dieser Form ein Mitfühlen von Seiten Außenstehender fast
ganz unmöglich. Der Kreis der Kunstfreunde wird hier notwendig noch enger. Diese

Richtung wird daher trotz ihren weitgesteckten Prätentionen — endlich ein modernes
Weltbild zu geben —• nicht über die bloße Dekoration hinauskommen.

Die neue Kunst hat in einem rasenden Vorstürmen — auch darin ist sie ein
würdiges Zeitbild — alle übernommenen Vorstellungen zerbrochen, neue geschaffen und sie
ebenfalls unbefriedigt wieder weggeworfen. Und in ihrem Fieber, etwas Positives zu
finden, hat sie das Ende der Kunst entdeckt. Die Maler verließen die Farbe und suchten

nach neuen Stoffen, die vielleicht das Gesuchte hätten offenbaren können. Die
Bildhauer trennten sich vom Stein und schufen Formen aus Metall, Papier und Bindfaden.
Die frechste — und mutigste — Schlußfolgerung zog Dada, von dem ein Jünger das

Hauptstück einer Bedürfnisanstalt im Original zu einer Ausstellung sandte. Das geschah

vor dreißig Jahren, aber das Ausweglose der Krise wird dadurch gekennzeichnet, daß

wir noch heute in derselben Situation stecken. Die abstrakte Kunst gedieh in Deutschland

in den zwanziger Jahren, und nach diesem Kriege feierte sie in Frankreich ihre
Erfolge. Die Modernen sind weit davon entfernt, nur Wertvolles geschaffen zu haben: bei
ihrem fieberhaften Experimentieren gab es viele Hobelspäne. Aber was über unsere Zeit

37



gesagt wurde, das haben diese Individualisten getan, die sich von ihr zurückziehen wollten

und die trotzdem einen Spiegel für unsere Gesellschaft hergestellt haben, wie man
einen besseren nicht finden kann. Für diejenigen, die einen fortschrittlichen Ausweg

aus der sozialen Krise suchen, ist er von unschätzbarem Wert. Für die, welche die

Unterdrückung und die Kriege verewigen wollen, dient die dahinsiechende «klassische»
Salonmalerei mit Venus und Apollo, dem Morgenrot und den Kühen auf der Weide als eine

befriedigende Kompensation.

Der Subjektivismus der modernen Kunst macht sie auf jeden Fall schwer zugänglich.
Sie kann unmöglich allen etwas sagen. Ohne bestimmte menschliche Tendenzen ist ein

Mitschwingen mit ihr nicht möglich. Nicht jedem ist die Form des Objektiven eine

Last, und die Schreckensszenen von Picassos «Guernica» lösen keine angenehmen
Gefühle aus. Das ist wahr. Aber viele Menschen wollen auch nicht an Auschwitz erinnert
werden, an die vergangenen, gegenwärtigen und künftigen. Nicht alle sind bereit, den

Appell der Zeit zu hören. Es versteht sich aber von selbst, daß die Arbeiterbewegung
eine ganz besondere Erziehungsaufgabe ihren Mitgliedern gegenüber zu erfüllen hat.

Sie muß sich das Ziel stecken, einen Zugang zu den zeitgenössischen Kunstformen zu

finden. Das wird nur wenige interessieren. Aber es wird trotzdem von großem Wert
sowohl für die sozialistische Bewegung wie für die Haltung der Künstler sein.

Die Krise der heutigen Kunst wird ein Ende finden, wenn sich eine Lösung der

Krise der heutigen Gesellschaft anbahnt. Dann werden neue ästhtetische Formen Platz

greifen. Und selbstverständlich bedeutet das die Beseitigung der «Entfremdung», die

Überwindung eines Subjektivismus, der jedes soziale Fundament verloren hat und
verzweifelt ins Nichts führt.

Die Herstellung der Verbindung von Kunst und Proletariat kann nur dann von
Erfolg sein, wenn das gesamte Problem der Ideologie der heutigen Gesellschaft, der in
Schule, Radio und Kino verabreichten «Massenkultur» gestellt wird. Die Massen für die

Kunst empfänglich machen, heißt gegen die systematisch betriebene Unkultur Stellung
nehmen. Die Arbeiterbewegung hat bisher ihrer erzieherischen Aufgabe längst nicht
genügend Rechnung getragen. Wenn die Volksmassen ihr Kulturinteresse zeigen, und wenn
große Ideen sie erfassen, dann müssen die Beziehungen zwischen Kunst und Gesellschaft

in einem neuen Licht erscheinen. Das Eis der «Entfremdung» würde brechen, und eine

neue künstlerische Aera könnte beginnen. Welche? Darüber können wir nur mutmaßen.

Die sozialen Umwälzungen unserer Zeit, die Herausbildung kollektiver Lebensbande werden

nach Ausdrucksformen verlangen, die dem betonten Individualismus der gegenwärtigen

Künstler ein Ende setzen werden. Aber selbst dazu ist es notwendig, daß sich die

Gesellschaft mit diesen begegnet. Dieses Zusammentreffen würden eine zweiseitige
Aufgabe lösen: es würde innerhalb der Massen einen Individualisierungsprozeß begünstigen,
der notwendig ist, und es würde die Künstler mit den positiven gesellschaftlichen Bedürfnissen

vertraut machen.

Der Stalinismus hat mit Instinkt die Krise herausgefunden. Aber seine Lösung wird
mit dem Zwang der Diktatur durchgeführt — und in ihrem Interesse. Und das ist keine

Lösung, weil sie sich nicht natürlich entwickelt hat. Die stalinistische Staatskunst ist

blutleer, sie ist eine mit Gewalt gestützte Attrappe, die nicht in die Zukunft weist. Für
so niedrig sehen wir die proletarische Kunst nicht an. Demgegenüber hat die mexikanische

Revolution eine Malerei hervorgebracht, die die neuen Volksthemen künstlerisch
wirksam gestaltet. Die Verbindung der Kunst zu den in die Zukunft weisenden Arbeiter-

38



massen herzustellen, ist eine zwingende Aufgabe. Solange sie nicht gelöst ist, werden

die Kunstschaffenden, wie Andre Malraux von Picasso sagt, «wie auf einer Gefängnismauer

zu zeichnen scheinen.»

Hinweise auf Zeitschriften

Der Zweite Dezember

Zum hundertsten Geburtstag des bonapartistischen Staatsstreiches, den der Neffe
wohlbedacht auf den Jahrestag der Schlacht von Austerlitz und der Kaiserkrönung legte,
liest man, mit immer neuer Bewunderung, die geniale Schrift, die Marx dem 18. Brumaire
gewidmet hat und die er schon wenige Wochen nach dem Ereignis in Form von 14tägigen
Artikeln für eine Neuyorker Wochenschrift hinwarf. Selten ist ein politischer Akt von
größter Tragweite so schnell und so richtig beurteilt worden; und noch heute überragt
die Broschüre von Marx an historischer Einsicht weit die beiden anderen berühmten
Schriften, die das Ereignis darstellen: Napoleon le Petit von Victor Hugo und den Coup
d'Etat von Proudhon. Die Lektüre des 18. Brumaire ist aber über den behandelten
Gegenstand hinaus reich an Belehrung. Wie vorsichtig hat Marx die ökonomischen
Faktoren behandelt, welches Gewicht gibt er den geistigen Trieb- und Bremskräften. Wie
haben wir, unglückliche Zeitgenossen einer großen Geschichtsperiode, die Wahrheit
seines Wortes erlebt: «Die Tradition aller toten Geschlechter lastet wie ein Alp auf dem
Gehirn der Lebenden»; wir, die wir noch viel mehr als Marx über den Faktor des
Traditionellen in unserem Denken und Fühlen wissen. Man setzt die Zeitschriftenbeiträge
zum 2. Dezember mit der Bemerkung nicht herab, daß keiner so frisch wirkt wie die
hundertjährige Analyse von Marx. Ihr haben die modernen Autoren zahlreiche Kenntnisse

voraus, die ihm fehlten — und die er nicht brauchte —; und außerdem setzen sie
sich mit überlieferten Irrtümern und Mißdeutungen auseinander, die sich im Laufe dieses

Jahrhunderts festgesetzt haben oder die festgesetzt worden sind.

Jean Albert-Sorel, der einen großen Historikernamen trägt, stellt als liberaler
Geschichtsschreiber den Staatsstreich in «Hommes et Mondes» (65) dar. Der Neffe hatte
alles wohlüberlegt, am meisten, daß er als Neffe zu handeln habe. Die cäsarische Geste
legte er auch in seinem Arbeitszimmer selten ab, und als die Verschworenen zusammenkamen,

konnten sie auf dem Faszikel, den er vorbereitet hatte, das Wort Rubicon lesen.
Die Feindschaft zwischen den Gegnern erleichterte einem festen Zugreifen den Sieg,
und auch Proudhon, der sich dem sozialen Kaisertum gleichschalten sollte, hatte, als er
die Proklamation am Quai Voltaire las, nur das ironische Wort übrig: «Oh, Messieurs les

bourgeois veulent du despotisme; ils vont en recevoir une bonne lecon. Le despotisme
est ce qu'il y a de plus instable au monde.» Zuerst wirkte der Staatsstreich als ein
Schlag gegen das Parlament — das Volk gönnte der Hohen Versammlung, gefoppt zu
werden. In allgemeiner Gleichgültigkeit wurden Victor Hugo, Carnot, Arago, Jules Favre
verjagt. Aber Anarchisten, Kommunisten, radikale Republikaner, Arbeiter, die die
Junischlächterei, nicht verwunden hatten, erhoben sich und wurden, waffenlos wie sie waren,
von der Armee, die ihren großen Tag begeht, niedergeworfen. Die Affäre begann als

Spaziergang und verwandelte sich in einen kurzen Bürgerkrieg. 26 000 Franzosen wurden
verhaftet, 15 000 verurteilt, über 10 000 deportiert (nach Algier und Cayenne). Der
Rubicon wurde überschritten, aber über Kadavern. Der Kaiser siegte, erhielt am 21.
Dezember siebeneinhalb Millionen Stimmen und übte seine Macht auf einer in der
Geschichte beispiellos breiten Basis von Wählerstimmen aus.

Wer war nun dieser Volkscäsar — der erste der modernen Geschichte? A. J. P. Taylor

nennt ihn im «Listener» (1188) ein gigantisches Nichts. Eine Kombination
undurchdringlicher Widersprüche, mit denen nach Ansicht Taylors seine bedeutendsten Gegner:
Marx, Thiers, Hugo, Tocqueville nicht ganz fertig geworden sind. Bismarck nannte ihn
geistvoll eine Sphinx ohne Rätsel. Vieles ist um ihn rätselhaft — zum Beispiel seine
Herkunft; daß er nicht der Sohn seines Vaters war, also überhaupt kein Bonaparte,

39


	Zur Debatte über die moderne Kunst

