Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 30 (1951)

Heft: 9

Artikel: Die Friedenstaube : zur Entstehungsgeschichte eines politischen
Symbols

Autor: Pfleging, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336609

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-336609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

lichkeit anzustreben. Vielleicht ist gerade dies der positive Sinn der Krise, die man ge-
meinhin mit dem Schlagwort «Nihilismusy bezeichnet und die, wie wir zu zeigen bemiiht
waren, weit eher eine Sache der abendldndischen Vergangenheit als der Gegenwart ist
— eine Krise, die aus einer krankhaften Vergangenheit in eine gesunde Zukunft hiniiber-
fiihrt,

ERNST PFLEGING

Die Friedenstaube

Zur Entstehungsgeschichte eines politischen Symbols

I.
Die Propagandataube

Die Friedenstaube ist in unsern Tagen zu einem in zahllosen Variationen auftreten-
den politischen Sinnzeichen geworden. Als die dédnischen Sozialdemokraten anldfllich des
Verfassungstages im Jahre 1872 zum erstenmal mit der roten Fahne demonstrierten, da
zeigte die Revolutionsfahne neben der iiblichen Inschrift ¢Frihed, Lighed, Broderaand»
(Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit) eine weille Taube auf dem roten Tuch. Wenn man
den beiden Chronisten der dinischen Arbeiterbewegung, E. Wijnblad und Alsing An-
dersen, Glauben zu diesem Punkt schenken darf, so war es niemand anders als die dienst-
eifrige Kopenhagener Polizeibehorde, welche den Demonstranten die Friedenstaube auf-
genotigt hatte. Die Friedensbewegung vor und nach dem ersten Weltkrieg machte die
Taube mit dem Olzweig im Schnabel zu ihrem Wahrzeichen. In dieser Eigenschaft er-
schien die Taube hiufig auf Briefmarken, darunter auf solchen, die die schweizerische
Postverwaltung aus Anlal von Tagungen des Genfer Volkerbundes herausgegeben hatte.
In der betrichtlich weniger idyllischen zweiten Nachkriegszeit ist auch die Taube wieder-
gekommen, allerdings in verdnderter Gestalt. Im Dienste der Propaganda einer der grollen
um die Weltherrschaft streitenden Machtegruppen erschien sie nunmehr auf Tausenden
und Zehntausenden von Erzeugnissen politischer Tendenzkunst, Bildern, Drucksachen,
Briefmarken, hidufig in jener eigenartig stilisierten und archaisierenden Gestalt, die der
Meister Pablo Picasso ihr gegeben hat, als das Emblem der pax moscovitica. Picassos
majestitischer Vogel hat recht wenig Ahnlichkeit mit den freundlichen gefiederten Be-
wohnern unserer Strallen und Plitze, man glaubt weit eher, einen Raubvogel, etwa
einen Adler oder einen Habicht vor sich zu haben. Hierbei handelt es sich nun keines-
wegs, wie man vielleicht annehmen méchte, lediglich um eine Laune des Kiinstlers.
Picasso, dessen Kunst so viele Anregungen dem Motivkreis der Mittelmeerlander ent-
nommen hat, setzt hier die antike Kunsttradition fort, welche Adler und Taube ab-
wechselnd und nebeneinander verwendete.

Wenn wir das Taubensymbol in Religion, Kunst und Literatur einige Jahrtausende
zuriickzuverfolgen versuchen, dann dringen sich uns genau so wie bei der Betrachtung
der vielen andern heute kaum noch verstandenen und zumeist miBbrduchlich angewandten
Sinnzeichen einige interessante geistesgeschichtliche Feststellungen auf, die auch fiir die
bewegte Gegenwart, in der wir leben, nicht ohne Bedeutung sind. Symbole des Rechts,
des Glaubens und der Politik erweisen sich bei ndherer Priifung fast ausnahmslos als
letzte Nachklinge aus dem reichen Kulturerbe, das der alte Orient durch Vermittlung

394



von seiten der Romer und Araber dem sogenannten christlichen Abendland hinterlassen
hat. Unserer Zeit hat die Kraft zur Schaffung echter Symbole bis jetzt gefehlt, epigonen-
haft zehrt sie von einer Hinterlassenschaft, die zeitlich sehr weit zuriickliegt. Der revo-
lutiondre Kiinstler Picasso macht in dieser Hinsicht keine Ausnahme, bewuft oder un-
bewullt ist er bei der Gestaltung seiner politisch gedachten Taubendarstellungen als
getreuer Fortsetzer der alten Mittelmeerkunst und ihrer religiosen Motive tdtig geworden.

IL.
Taubenkult und Seelenvogelmotiv

Im alten Orient und im Mittelmeerumkreis reicht die Heilighaltung der Taube bis
in die vorgeschichtliche Zeit zuriick. Die altdgdische Muttergottin, die in ihrer friihesten
Form noch dem Neolithikum angehort, wurde in Taubengestalt verehrt. In Babylon und
Assur wie auch bei den Syrern, Phoniziern, Israeliten und gleichermaBBen bei den Be-
wohnern von Troja, Mykenai, Kypros und Kreta war die Taube der heilige Vogel vor
allen andern. Aus dem alten Babel sind tonerne Taubenfiguren erhalten, und Assur hat
uns im Schutt seiner Tempel aus der Zeit um etwa 3000 v. Chr. jene kleinen Tonhéduschen
hinterlassen, die als Kolumbarien, als Taubenschlige sakraler Art gedeutet werden. Von
der Konigin Semiramis berichtet die Sage, sie sei, als Kind ausgesetzt, von einer Taube
aufgefunden und groBgezogen worden, ein Motiv, das ghnlich in der romischen Griindungs-
sage von Romulus und Remus und der Wolfin vorkommt. Genau so wie die vorder-
asiatische Muttergottin, die Magna Mater, wurde in Babylon und Assur die Gotterkonigin
Istar, in Phonizien und Karthago die «Herrin Tanity» mit der Taube in Beziehung ge-
setzt, Auf Sizilien, das lange unter punischer Herrschaft gestanden hatte, verehrte man
die Liebesgottin Aphrodite auf dem Berge Eryx als Taube. Im alten Israel diente die
Taube als Opfer, folglich stand sie unter Speisetabu, das Verspeisen von Tauben war
nur im Zusammenhang mit rituellen Mahlzeiten zuldssig. Moglicherweise erklart sich
hieraus, warum in der Antike die Taube hin und wieder auch als Ungliick kiindender
Vogel gefiirchtet war. Mittelpunkte der altorientalischen Taubenverehrung waren neben
Assur vor allem Hierapolis und Askalon, wo besondere Taubenaltdre aufgerichtet waren.
Wenden wir uns der alttestamentarischen Uberlieferung zu, so finden wir im ersten
Mosesbuch (Gen. 8,11) die bekannte Sintfluterzahlung. Noah 13t die Taube aus der
Arche ausfliegen; als sie zuriickkehrt, triagt sie einen frischen Olivenzweig im Schnabel
zum Zeichen, dall die grofle Flut sich verlaufen hat. Hier tritt uns also in literarischer
Gestalt zum erstenmal das uns heute so geldufige Bild der «Friedenssy-Taube mit dem
Olzweig entgegen, das Vorbild fiir unzihlige Bemiihungen der bildenden Kunst. In der
Noahlegende hat allerdings die Taube nichts mit jener Friedenssymbolik zu tun, die in
Hellas einen asylheischenden Fliichtling veranlassen mochte, einen mit einem weillen
Faden umwundenen Olzweig auf den Altar der um Schutz angerufenen Gottheit zu
legen. Der Olivenzweig war tatsiachlich, ohne Zusammenhang mit der Taube, ein antikes
Friedenszeichen; in der Dichtung wird oftmals von der friedenbringenden Olive, «paci-
fera olivay, gesprochen (Vergilius). Daneben gab es noch ein anderes, anfanglich wohl
wesentlich weiter verbreitetes Friedenszeichen, die Palme oder den Palmzweig, im helle-
nistischen Orient vorherrschend und in dieser Eigenschaft auch von der frithen griechisch-
christlichen Tradition anerkannt. Das Taubenmotiv des Sintflutberichtes, die Taube als
Gottesbotin, diirfte sich aus der den Israeliten geldufigen Vorstellung vom Seelenvogel
erkldren, daher auch die Verwendung von Tauben als Opfertiere, glaubte man doch einst,
die Seele habe ihren Sitz im Blute. In friihchristlichen Texten und auf friithchristlichen
Bildwerken finden wir anfinglich die Taube immer nur im Zusammenhang mit der Noah-
legende. Hierin tritt eine Anderung erst ein, wenn die Taube in ihrer Eigenschaft als
Seelenvogel ihren Platz im Rahmen der christlichen Trinitdt einnimmt. Der Heilige Geist,

395



die schwer zu definierende Personifizierung des Unpersonlichen und Unsichtbaren, be-
reitete schon rein sprachlich mancherlei Schwierigkeit. Die griechische Sprache prigte
fiir diese Erweiterung des antiken Seelenbegriffs zur Weltseele den terminus technicus
¢Hagon Pneumay, der <heilige Hauchy, Gottes Atem, wie im Althochdeutschen richtig
iibersetzt wurde, atum wihan. Gottes Atem aber konnte man sich in der morgenlandischen
Spitantike eben nur mit Vogelschwingen versehen vorstellen. Man hatte deshalb kaum
eine andere Wahl, als auf einen heiligen oder ddmonischen Vogel zuriickzugreifen, wenn
man den Heiligen Geist bildlich oder sinnbildlich darstellen wollte. In dem Malle, in
dem sich nun auch die Vorstellung vom Sitz und der Beschaffenheit der Seele dndern
muBte, glaubte man, die Seele nicht mehr im Blute, sondern im personlichen Hauch
lokalisieren zu konnen. Gottes Atem aber ist das heilige Feuer. Im Neuen Testament
nimmt die Taube eine wichtige Position als Verkorperung des Heiligen Geistes ein. Wir
nehmen zum Ausgangspunkt den Bericht iiber die Taufe Jesu im Jordan. Die drei synop-
tischen Evangelien «Matth. 3, 6 — Mark. 1, 10 — Luk. 3,22» sowohl wie das Johannes-
evangelium «1, 32» berichten iibereinstimmend vom Heiligen Geist, der wihrend des
Taufaktes in Taubengestalt vom Himmel herabschwebt. Der Vorgang wird verstandlicher,
wenn wir uns den darauf beziiglichen Auslegungen der Kirchenviter zuwenden. Wahrend
Origenes die Taube nur als ¢Indiziums des Heiligen Geistes gelten lassen will, um den
Abstand zum Heidentum deutlich zu markieren, gibt uns Justinus folgende Beschreibung:
Feuer flammt im Jordan auf, und wie eine Taube fliegt der Heilige Geist auf Christus zu.
Hier ist deutlich die Verbindung Heiliger Geist, Taube und Feuer hergestellt. Hierbei
kann man schwerlich unterlassen, an die beriihmte Szene in der Apostelgeschichte zu
denken, die AusgieBung des Heiligen Geistes zu Pfingsten (Acta apost. c. 2). Da ist nun
aber bekanntlich von der Taube iiberhaupt nicht die Rede, der Heilige Geist offenbart
sich vielmehr der zum Abendmahl versammelten Gemeinde in Gestalt von «feurigen
Zungeny, die in hohem Grade an Jahwe erinnern, der sich gegeniiber Moses in einem
brennenden Dornbusch zu erkennen gab. Diese Feuerzungen haben spater im Mittelalter
in der Kunst und in der Heraldik eine bedeutsame Rolle gespielt. Wir denken hier an
die rotgoldene Flammenfahne, an die goldschimmernden Zipfel der «Oriflammey, des
heiligen Kriegsbanners der Konige von Frankreich. Obwohl nun die Taube in der Apostel-
geschichte ungenannt bleibt, war die Zusammenstellung von Taube und Feuerzungen fiir
die friithchristliche Kunst eine Selbstverstindlichkeit. Im syrischen Rabulakodex vom
Jahre 586, der jetzt in der Biblioteca Laurenziana zu Florenz aufbewahrt wird, befindet
sich eine Miniatur, welche die Jungfrau Maria umgeben von den Aposteln darstellt,
wobei die Taube auf die heilige Jungfrau zuschwebt und die iibrigen Personen von den
Feuerzungen des Pfingstwunders umgeben sind. Noch deutlicher ist ein Passus im «Phy-
siologusy, jenem merkwiirdigen spatantik-mittelalterlichen Naturfabelbuch, das zu jenen
Zeiten etwa die Rolle von Brehms «Tierlebens gespielt hat. Da lesen wir unter andern
abstrusen AuBerungen folgendes:

«Christus ist namlich der feuerrote Tdauberich. Denn im Hohen Lied heil}t es: Feuerrot
ist mein Bruder, sagt die Braut, welche die Kirche Christi isty (bezgl. auf: Hohes Lied,
2, 14; 5, 2; 6, 8).

Handelt es sich hierbei auch um eine reichlich apokryphe Quelle, aus der das Fabelbuch
geschopft haben mag, so war doch die kirchliche Terminologie dem darin zum Ausdruck
kommenden Gedankengang nicht allzu fremd. Papst Gregor der Grofle verkiindete:

«Moral. lib. I, c. 2»

Sanctus spiritus praesentiam suam homini- Der Heilige Geist hat seine Gegenwart nicht
bus non in columba solummodo sed etiam nur in Gestalt der Taube, sondern auch im
in igne patefecit. Feuer den Menschen offenbar gemacht.

396



Die Feuertaube hat ihrem Wesen gemédfl kaum etwas mit einem Friedenssymbol zu
tun, sie konnte deshalb auch in der antiken Kunst beliebig mit dem kriegerischen Adler,
einer andern Variante des Seelenvogelmotivs, ausgewechselt werden. Dies entspricht bereits
in groflen Ziigen alttestamentarischer Auffassung. Erwiihnt sei hier nur eine Stelle aus
dem Talmud, wo es im Hinblick auf die Schopfungsgeschichte heilit: Jahwe schwebte
iiber den Wassern wie eine Taube oder ein Adler.

Die Friedenstaube verdankt ihre Entstehung einer Fortbildung des Taufmotivs. Der
Entwicklungsgang hat hier ersichtlich iiber die urspriingliche Bluttaufe zur Feuertaufe
und zur Wassertaufe und schlieBlich zur sublimen Form der Lichttaufe gefiihrt. In den
hellenistischen Mysterienreligionen und folglich auch im frithen Christentum waren
mancherlei mystische Einweihungsriten im Gebrauch, wie etwa das der Anlegung eines
weillen Lichtkleides als Zeichen der geisticen Wiedergeburt durch das Teilhaftigwerden
an der Mysterienweihe. In der griechischen Sprache bezeichnete man die Taufe als
«Photismay, wortlich: Erleuchtung. In dem apokryphen Evangelium der Ebionitensekte
wird im Zusammenhang mit Jordantaufe und Erscheinen der Geisttaube von einem ge-
waltigen Licht gesprochen. SchlieBlich kam man dazu, die weile Taube mit dem ewigen
Licht, Lux perpetua, zu identifizieren. Hier haben wir die Erklirung dafiir, dal die
Taube selbst, urspriinglich nur die Uberbringerin des Olzweiges, zum Friedenssymbol
werden konnte. Maximus von Turin gibt Christus in seinem «sermo de mirabilibusy (Rede
von den Wundern) abwechselnd das Epithet «Taube» und «Friedeny, und in seiner Rede
an die heilige Versammlung bezeichnete Kaiser Konstantin in Ubereinstimmung mit dem
Sprach- und Denkgebrauch seiner Zeit Christus als die «glinzende Taube». Bis auf den
heutigen Tag wird die weille Farbe als das Zeichen friedfertiger Gesinnung gebraucht,
die weille Fahne ist gemafl Kriegsgebrauch das Zeichen der Einstellung der Feindselig-
keiten und der Kapitulation.

I1I.

Das politische Taubensymbol — Fra Venturino — Cola di Rienzo

Die weille Lichttaube fehlt auch in der epischen Dichtung des Mittelalters nicht. In
der Sage vom Gral ist die Taube die Himmelsbotin, die an jedem Karfreitag vom Himmel
herabkommt und eine weille Oblate auf den Gral legt, wodurch die Zauberkraft des
wundertitigen Steins alljahrlich erneuert wird (Wolfram von Eschenbach, Parzival IX,
470 flg.). Auch hier ist das weille Licht, das von der Taube ausgeht, ausdriicklich vom
Dichter bezeugt: «diu tibe ist durchliuhtec blanc |/ ze himel tuot si widerwanec.»

Ahnliches lebt im Kirchengebrauch der Gegenwart fort. An jedem Samstag vor
Ostern wird in den Kirchen von Florenz das am Karfreitag geloschte Licht mit einem
Feuerzeug neu entziindet, welches die Gestalt einer Taube hat. Der Brauch soll aus
Jerusalem stammen, wo im Mittelalter dasselbe in der Kirche des Heiligen Grabes getan
wurde.

Erst an der Schwelle der Neuzeit wurde die Taube zu einem politischen Kampf-
zeichen, zum Tendenzemblem. Der italienische Volkstribun und Renaissancerevolutionir
Cola df Rienzo (1313-1354), e'n Vertiufer des Riserginiento, seizte sich die «renovatioy
des Romerreiches zum Ziel. Dabei iibernahm er das prunkvolle Zeremonienwesen der
Byzantiner und verliech demselben durch Ubernahme aller moglichen mystischen Riten
eine recht eigenartige Ausgestaltung. Bei seinem feierlichen Einzug in die Peterskirche
zu Rom lie} er ein Banner vorantragen, das auf der Spitze des Schaftes eine weille
silberne Taube mit einem Olivenkranz im Schnabel zeigte. Anlifllich eines Biindnis-
abschlusses mit der Stadt Perugia iiberreichte Rienzo den Biirgern dieser Stadt eine
rote Fahne, geschmiickt mit dem Bilde eines weillen Adlers mit Olivenkranz nebst Palme

397



und Inschrift: Africa, Asia, Europa. Das Banner gab Ausdruck fiir den Anspruch Roms
auf Ewigkeit und Weltherrschaft, Adler und Taube sind ausgewechselt worden, das an-
dere alte Friedenszeichen, die Palme, erginzte die Propaganda fiir die Pax Romana.
Rienzo nannte diese eigentiimliche Gabe die «Fahne Konstantinsy. Dies hatte seinen
Grund in einigen mystischen Taufriten, darunter auch das sagenhafte Baden im Blut,
die auf Kaiser Konstantin zuriickgefiihrt wurden. Bei seiner Amtsiibernahme nahm
Rienzo das sogenannte «Ritterbad», das heilt «die Taufe der Wiedergeburty, und legte
darauf zuerst, in Anlehnung an das byzantinische Kronungszeremoniell, das weille Licht-
kleid an, worauf die Aufhebung des roten Mantels der Macht und des Imperiums folgte.
Rienzo legte sich dabei selbst den Titel eines «Candidatus miles Spiritus sanctiy, eines
«Kriegers des Heiligen Geistesy zu. Hier haben wir nochmals alles beisammen: die Licht-
taufe, die Blut- und Feuertaufe, das Soldatentum des Heiligen Geistes und den Symbol-
vogel dieser Taufmysterien, den Lichtvogel (Taube oder Adler). In der Antike kannte
man dhnliche Briuche im Zusammenhang mit den Mysterien des persischen Gottes
Mithras. Der Adept erhielt nach dem Empfang der Weihe den Grad eines Soldaten
des Gottes, ein Motiv, das in der ¢militia Christiy fortgesetzt wurde und heute noch in
der Heilsarmee Spuren hinterlassen hat.

Rienzos Mystik und Taubenkult stehen im spatmittelalterlichen Italien nicht ver-
einzelt da. Zu Rienzos Zeit gab es in Italien zahlreiche fanatische Sekten, die auf den
Weltuntergang und das Gottesgericht warteten und als Biiler und Geilller durch das
Land zogen. Eschatologische Mystik verband sich bei diesen irreguldaren Pilgerscharen
mit einem revolutioniren, militanten Pazifismus. Urspriinglich war Johann von Vicenza
das Oberhaupt dieser Richtungen gewesen. Hundert Jahre nach ihm schwang sich um
das Jahr 1335 der Dominikaner Fra Venturino aus Berganmo zum Fiihrer der Biifler-
und Flagellantenbewegung auf. Er orgaenisierte seine Scharen in marschierenden Ko-
lonnen, gab ihnen eine militirihnliche Disziplin und dazu ein gemeinsames Zeichen, das
ste auf ihren Kleidern trugen: die Taube mit dem Olivenzweig. So wurde unsere moderne
¢Friedenstaube» als Emblem pazifistischer Bestrebungen geschaffen. Unter dem Einfluf}
dieser revolutionidrer Sektenbewegung wurde {ibrigens im Rahmen der christlichen Trini-
tat der Heilige Geist immer mehr zur Hauptsache, wichtiger als sowohl Vater und Sohn.
Bekannt ist der Kampf der Kirche mit der Haeresie der sogenannten Spiritualen. In der
Kunst kam die Zeittendenz deutlich zum Ausdruck. War die Taube schon bisher als
Reprisentantin des Geistes ein fester Bestandteil der Dreieinigkeitsbilder — wie sie auch
Rubens gemalt hat —, so begann nunmehr hier und da die Geisttaube ihre Partner zu
iiberfliigeln. Die Bilder kiindigen hier jene Revolte gegen das Dogma sowohl wie die
sozialen Ubelstinde an, die in die Reformation ausmiinden sollte: ¢«Das Leben, das heillet
der Geisty. Im badischen Kloster Tennenbach wurde zu Beginn des 14. Jahrhunderts ein
Giiterbuch mit Miniaturmalereien geziert. In eine Initiale hineingemalt sehen wir da
den Heiligen Geist als Vogel in gleicher Grofle wie seine Trinitatspartner, beide mit
seinen Schwingen umspannend. Auf dieser Entwicklungsstufe ist die Darstellung des
Geistvogels bereits so stark stilisiert, dall es dem Beschauer nicht mehr moglich ist, zu
entscheiden, ob eine Taube oder ein Adler dargestellt ist.

Die eigenartige, scheinbar kriegverneinende und doch héochst aggressive moskowi-
tische Friedenspropaganda im Zeichen des Taubensymbols beginnt im Zeichen dullerster
Verweltlichung gerade dort, wo christliche Mystik und militanter Glaubenseifer zu Ende
des Mittelalters stehengeblieben waren.

398



	Die Friedenstaube : zur Entstehungsgeschichte eines politischen Symbols

