
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 30 (1951)

Heft: 9

Artikel: Die Friedenstaube : zur Entstehungsgeschichte eines politischen
Symbols

Autor: Pfleging, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


lichkeit anzustreben. Vielleicht ist gerade dies der positive Sinn der Krise, die man
gemeinhin mit dem Schlagwort «Nihilismus» bezeichnet und die, wie wir zu zeigen bemüht

waren, weit eher eine Sache der abendländischen Vergangenheit als der Gegenwart ist

- eine Krise, die aus einer krankhaften Vergangenheit in eine gesunde Zukunft hinüberführt.

ERNST PFLEGING

Die Friedenstaube

Zur Entstehungsgeschichte eines politischen Symbols

I.

Die Propagandataube

Die Friedenstaube ist in unsern Tagen zu einem in zahllosen Variationen auftretenden

politischen Sinnzeichen geworden. Als die dänischen Sozialdemokraten anläßlich des

Verfassungstages im Jahre 1872 zum erstenmal mit der roten Fahne demonstrierten, da

zeigte die Revolutionsfahne neben der üblichen Inschrift «Frihed, Lighed, Broderaand»

(Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit) eine weiße Taube auf dem roten Tuch. Wenn man
den beiden Chronisten der dänischen Arbeiterbewegung, E. Wijnblad und Aising
Andersen, Glauben zu diesem Punkt schenken darf, so war es niemand anders als die
diensteifrige Kopenhagener Polizeibehörde, welche den Demonstranten die Friedenstaube
aufgenötigt hatte. Die Friedensbewegung vor und nach dem ersten Weltkrieg machte die
Taube mit dem Ölzweig im Schnabel zu ihrem Wahrzeichen. In dieser Eigenschaft
erschien die Taube häufig auf Briefmarken, darunter auf solchen, die die schweizerische

Postverwaltung aus Anlaß von Tagungen des Genfer Völkerbundes herausgegeben hatte.
In der beträchtlich weniger idyllischen zweiten Nachkriegszeit ist auch die Taube
wiedergekommen, allerdings in veränderter Gestalt. Im Dienste der Propaganda einer der großen
um die Weltherrschaft streitenden Mächtegruppen erschien sie nunmehr auf Tausenden
und Zehntausenden von Erzeugnissen politischer Tendenzkunst, Bildern, Drucksachen,
Briefmarken, häufig in jener eigenartig stilisierten und archaisierenden Gestalt, die der
Meister Pablo Picasso ihr gegeben hat, als das Emblem der pax moscovitica. Picassos

majestätischer Vogel hat recht wenig Ähnlichkeit mit den freundlichen gefiederten
Bewohnern unserer Straßen und Plätze, man glaubt weit eher, einen Raubvogel, etwa
einen Adler oder einen Habicht vor sich zu haben. Hierbei handelt es sich nun keineswegs,

wie man vielleicht annehmen möchte, lediglich um eine Laune des Künstlers.
Picasso, dessen Kunst so viele Anregungen dem Motivkreis der Mittelmeerländer
entnommen hat, setzt hier die antike Kunsttradition fort, welche Adler und Taube
abwechselnd und nebeneinander verwendete.

Wenn wir das Taubensymbol in Religion, Kunst und Literatur einige Jahrtausende
zurückzuverfolgen versuchen, dann drängen sich uns genau so wie bei der Betrachtung
der vielen andern heute kaum noch verstandenen und zumeist mißbräuchlich angewandten
Sinnzeichen einige interessante geistesgeschichtliche Feststellungen auf, die auch für die

bewegte Gegenwart, in der wir leben, nicht ohne Bedeutung sind. Symbole des Rechts,
des Glaubens und der Politik erweisen sich bei näherer Prüfung fast ausnahmslos als

letzte Nachklänge aus dem reichen Kulturerbe, das der alte Orient durch Vermittlung

394



von Seiten der Römer und Araber dem sogenannten christlichen Abendland hinterlassen
hat. Unserer Zeit hat die Kraft zur Schaffung echter Symbole bis jetzt gefehlt, epigonenhaft

zehrt sie von einer Hinterlassenschaft, die zeitlich sehr weit zurückliegt. Der
revolutionäre Künstler Picasso macht in dieser Hinsicht keine Ausnahme, bewußt oder
unbewußt ist er bei der Gestaltung seiner politisch gedachten Taubendarstellungen als

getreuer Fortsetzer der alten Mittelmeerkunst und ihrer religiösen Motive tätig geworden.

IL

Taubenkult und Seelenvogelmotiv

Im alten Orient und im Mittelmeerumkreis reicht die Heilighaltung der Taube bis
in die vorgeschichtliche Zeit zurück. Die altägäische Muttergöttin, die in ihrer frühesten
Form noch dem Neolithikum angehört, wurde in Taubengestalt verehrt. In Babylon und
Assur wie auch bei den Syrern, Phöniziern, Israeliten und gleichermaßen bei den
Bewohnern von Troja, Mykenai, Kypros und Kreta war die Taube der heilige Vogel vor
allen andern. Aus dem alten Babel sind tönerne Taubenfiguren erhalten, und Assur hat
uns im Schutt seiner Tempel aus der Zeit um etwa 3000 v. Chr. jene kleinen Tonhäuschen
hinterlassen, die als Kolumbarien, als Taubenschläge sakraler Art gedeutet werden. Von
der Königin Semiramis berichtet die Sage, sie sei, als Kind ausgesetzt, von einer Taube
aufgefunden und großgezogen worden, ein Motiv, das ähnlich in der römischen Gründungssage

von Romulus und Remus und der Wölfin vorkommt. Genau so wie die
vorderasiatische Muttergöttin, die Magna Mater, wurde in Babylon und Assur die Götterkönigin
Istar, in Phönizien und Karthago die «Herrin Tanit» mit der Taube in Beziehung
gesetzt. Auf Sizilien, das lange unter punischer Herrschaft gestanden hatte, verehrte man
die Liebesgöttin Aphrodite auf dem Berge Eryx als Taube. Im alten Israel diente die
Taube als Opfer, folglich stand sie unter Speisetabu, das Verspeisen von Tauben war
nur im Zusammenhang mit rituellen Mahlzeiten zulässig. Möglicherweise erklärt sich
hieraus, warum in der Antike die Taube hin und wieder auch als Unglück kündender
Vogel gefürchtet war. Mittelpunkte der altorientalischen Taubenverehrung waren neben
Assur vor allem Hierapolis und Askalon, wo besondere Taubenaltäre aufgerichtet waren.
Wenden wir uns der alttestamentarischen Überlieferung zu, so finden wir im ersten
Mosesbuch (Gen. 8,11) die bekannte Sintfluterzählung. Noah läßt die Taube aus der
Arche ausfliegen; als sie zurückkehrt, trägt sie einen frischen Olivenzweig im Schnabel
zum Zeichen, daß die große Flut sich verlaufen hat. Hier tritt uns also in literarischer
Gestalt zum erstenmal das uns heute so geläufige Bild der «Friedens»-Taube mit dem
Ölzweig entgegen, das Vorbild für unzählige Bemühungen der bildenden Kunst. In der
Noahlegende hat allerdings die Taube nichts mit jener Friedenssymbolik zu tun, die in
Hellas einen asylheischenden Flüchtling veranlassen mochte, einen mit einem weißen
Faden umwundenen Ölzweig auf den Altar der um Schutz angerufenen Gottheit zu
legen. Der Olivenzweig war tatsächlich, ohne Zusammenhang mit der Taube, ein antikes
Friedenszeichen; in der Dichtung wird oftmals von der friedenbringenden Olive, «paci-
fera oliva», gesprochen (Vergilius). Daneben gab es noch ein anderes, anfänglich wohl
wesentlich weiter verbreitetes Friedenszeichen, die Palme oder den Palmzweig, im
hellenistischen Orient vorherrschend und in dieser Eigenschaft auch von der frühen
griechischchristlichen Tradition anerkannt. Das Taubenmotiv des Sintflutberichtes, die Taube als

Gottesbotin, dürfte sich aus der den Israeliten geläufigen Vorstellung vom Seelenvogel
erklären, daher auch die Verwendung von Tauben als Opfertiere, glaubte man doch einst,
die Seele habe ihren Sitz im Blute. In frühchristlichen Texten und auf frühchristlichen
Bildwerken finden wir anfänglich die Taube immer nur im Zusammenhang mit der
Noahlegende. Hierin tritt eine Änderung erst ein, wenn die Taube in ihrer Eigenschaft als
Seelenvogel ihren Platz im Rahmen der christlichen Trinität einnimmt. Der Heilige Geist,

395



die schwer zu definierende Personifizierung des Unpersönlichen und Unsichtbaren,
bereitete schon rein sprachlich mancherlei Schwierigkeit. Die griechische Sprache prägte
für diese Erweiterung des antiken Seelenbegriffs zur Weltseele den terminus technicus
«Hagon Pneuma», der «heilige Hauch», Gottes Atem, wie im Althochdeutschen richtig
übersetzt wurde, atum wihan. Gottes Atem aber konnte man sich in der morgenländischen
Spätantike eben nur mit Vogelschwingen versehen vorstellen. Man hatte deshalb kaum
eine andere Wahl, als auf einen heiligen oder dämonischen Vogel zurückzugreifen, wenn
man den Heiligen Geist bildlich oder sinnbildlich darstellen wollte. In dem Maße, in
dem sich nun auch die Vorstellung vom Sitz und der Beschaffenheit der Seele ändern
mußte, glaubte man, die Seele nicht mehr im Blute, sondern im persönlichen Hauch
lokalisieren zu können. Gottes Atem aber ist das heilige Feuer. Im Neuen Testament
nimmt die Taube eine wichtige Position als Verkörperung des Heiligen Geistes ein. Wir
nehmen zum Ausgangspunkt den Bericht über die Taufe Jesu im Jordan. Die drei
synoptischen Evangelien «Matth. 3, 6 - Mark. 1, 10 - Luk. 3,22» sowohl wie das
Johannesevangelium «1, 32» berichten übereinstimmend vom Heiligen Geist, der während des

Taufaktes in Taubengestalt vom Himmel herabschwebt. Der Vorgang wird verständlicher,
wenn wir uns den darauf bezüglichen Auslegungen der Kirchenväter zuwenden. Während
Origenes die Taube nur als «Indizium» des Heiligen Geistes gelten lassen will, um den
Abstand zum Heidentum deutlich zu markieren, gibt uns Justinus folgende Beschreibung:
Feuer flammt im Jordan auf, und wie eine Taube fliegt der Heilige Geist auf Christus zu.
Hier ist deutlich die Verbindung Heiliger Geist, Taube und Feuer hergestellt. Hierbei
kann man schwerlich unterlassen, an die berühmte Szene in der Apostelgeschichte zu
denken, die Ausgießung des Heiligen Geistes zu Pfingsten (Acta apost. c. 2). Da ist nun
aber bekanntlich von der Taube überhaupt nicht die Rede, der Heilige Geist offenbart
sich vielmehr der zum Abendmahl versammelten Gemeinde in Gestalt von «feurigen
Zungen», die in hohem Grade an Jahwe erinnern, der sich gegenüber Moses in einem
brennenden Dornbusch zu erkennen gab. Diese Feuerzungen haben später im Mittelalter
in der Kunst und in der Heraldik eine bedeutsame Rolle gespielt. Wir denken hier an
die rotgoldene Flammenfahne, an die goldschimmernden Zipfel der «Oriflamme», des

heiligen Kriegsbanners der Könige von Frankreich. Obwohl nun die Taube in der
Apostelgeschichte ungenannt bleibt, war die Zusammenstellung von Taube und Feuerzungen für
die frühchristliche Kunst eine Selbstverständlichkeit. Im syrischen Rabulakodex vom
Jahre 586, der jetzt in der Biblioteca Laurenziana zu Florenz aufbewahrt wird, befindet
sich eine Miniatur, welche die Jungfrau Maria umgeben von den Aposteln darstellt,
wobei die Taube auf die heilige Jungfrau zuschwebt und die übrigen Personen von den

Feuerzungen des Pfingstwunders umgeben sind. Noch deutlicher ist ein Passus im «Phy-
siologus», jenem merkwürdigen spätantik-mittelalterlichen Naturfabelbuch, das zu jenen
Zeiten etwa die Rolle von Brehms «Tierleben» gespielt hat. Da lesen wir unter andern
abstrusen Äußerungen folgendes:

«Christus ist nämlich der feuerrote Täuberich. Denn im Hohen Lied heißt es: Feuerrot
ist mein Bruder, sagt die Braut, welche die Kirche Christi ist» (bezgl. auf: Hohes Lied,
2, 14; 5, 2; 6, 8).

Handelt es sich hierbei auch um eine reichlich apokryphe Quelle, aus der das Fabelbuch
geschöpft haben mag, so war doch die kirchliche Terminologie dem darin zum Ausdruck
kommenden Gedankengang nicht allzu fremd. Papst Gregor der Große verkündete:

«Moral, lib. I, c. 2»

Sanctus Spiritus praesentiam suam homini- Der Heilige Geist hat seine Gegenwart nicht
bus non in columba solummodo sed etiam nur in Gestalt der Taube, sondern auch im
in igne patefecit. Feuer den Menschen offenbar gemacht.

396



Die Feuertaube hat ihrem Wesen gemäß kaum etwas mit einem Friedenssymbol zu
tun, sie konnte deshalb auch in der antiken Kunst beliebig mit dem kriegerischen Adler,
einer andern Variante des Seelenvogelmotivs, ausgewechselt werden. Dies entspricht bereits
in großen Zügen alttestamentarischer Auffassung. Erwähnt sei hier nur eine Stelle aus
dem Talmud, wo es im Hinblick auf die Schöpfungsgeschichte heißt: Jahwe schwebte
über den Wassern wie eine Taube oder ein Adler.

Die Friedenstaube verdankt ihre Entstehung einer Fortbildung des Taufmotivs. Der
Entwicklungsgang hat hier ersichtlich über die ursprüngliche Bluttaufe zur Feuertaufe
und zur Wassertaufe und schließlich zur sublimen Form der Lichttaufe geführt. In den
hellenistischen Mysterienreligionen und folglich auch im frühen Christentum waren
mancherlei mystische Einweihungsriten im Gebrauch, wie etwa das der Anlegung eines
weißen Lichtkleides als Zeichen der geistigen Wiedergeburt durch das Teilhaftigwerden
an der Mysterienweihe. In der griechischen Sprache bezeichnete man die Taufe als
«Photisma», wörtlich: Erleuchtung. In dem apokryphen Evangelium der Ebionitensekte
wird im Zusammenhang mit Jordantaufe und Erscheinen der Geisttaube von einem
gewaltigen Licht gesprochen. Schließlich kam man dazu, die weiße Taube mit dem ewigen
Licht, Lux perpetua, zu identifizieren. Hier haben wir die Erklärung dafür, daß die
Taube selbst, ursprünglich nur die Überbringerin des Ölzweiges, zum Friedenssymbol
werden konnte. Maximus von Turin gibt Christus in seinem «sermo de mirabilibus» (Rede
von den Wundern) abwechselnd das Epithet «Taube» und «Frieden», und in seiner Rede
an die heilige Versammlung bezeichnete Kaiser Konstantin in Übereinstimmung mit dem
Sprach- und Denkgebrauch seiner Zeit Christus als die «glänzende Taube». Bis auf den

heutigen Tag wird die weiße Farbe als das Zeichen friedfertiger Gesinnung gebraucht,
die weiße Fahne ist gemäß Kriegsgebrauch das Zeichen der Einstellung der Feindseligkeiten

und der Kapitulation.

III.

Das politische Taubensymbol — Fra Venturino — Cola di Rienzo

Die weiße Lichttaube fehlt auch in der epischen Dichtung des Mittelalters nicht. In
der Sage vom Gral ist die Taube die Himmelsbotin, die an jedem Karfreitag vom Himmel
herabkommt und eine weiße Oblate auf den Gral legt, wodurch die Zauberkraft des

wundertätigen Steins alljährlich erneuert wird (Wolfram von Eschenbach, Parzival IX,
470 flg.). Auch hier ist das weiße Licht, das von der Taube ausgeht, ausdrücklich vom
Dichter bezeugt: «diu tübe ist durchliuhtec blanc / ze himel tuot si widerwanc.»

Ähnliches lebt im Kirchen gebrauch der Gegenwart fort. An jedem Samstag vor
Ostern wird in den Kirchen von Florenz das am Karfreitag gelöschte Licht mit einem
Feuerzeug neu entzündet, welches die Gestalt einer Taube hat. Der Brauch soll aus
Jerusalem stammen, wo im Mittelalter dasselbe in der Kirche des Heiligen Grabes getan
wurde.

Erst an der Schwelle der Neuzeit wurde die Taube zu einem politischen
Kampfzeichen, zum Tendenzemblem. Der italienische Volkstribun und Renaissancerevolutionär
Cola di Rienzo (1313-1354), en Vorläufer dss Risorgimento, setzte sich die «renovatio»
des Römerreiches zum Ziel. Dabei übernahm er das prunkvolle Zeremonienwesen der
Byzantiner und verlieh demselben durch Übernahme aller möglichen mystischen Riten
eine recht eigenartige Ausgestaltung. Bei seinem feierlichen Einzug in die Peterskirche
zu Rom ließ er ein Banner vorantragen, das auf der Spitze des Schaftes eine weiße
silberne Taube mit einem Olivenkranz im Schnabel zeigte. Anläßlich eines
Bündnisabschlusses mit der Stadt Perugia überreichte Rienzo den Bürgern dieser Stadt eine
rote Fahne, geschmückt mit dem Bilde eines weißen Adlers mit Olivenkranz nebst Palme

397



und Inschrift: Africa, Asia, Europa. Das Banner gab Ausdruck für den Anspruch Roms
auf Ewigkeit und Weltherrschaft, Adler und Taube sind ausgewechselt worden, das
andere alte Friedenszeichen, die Palme, ergänzte die Propaganda für die Pax Romana.
Rienzo nannte diese eigentümliche Gabe die «Fahne Konstantins». Dies hatte seinen
Grund in einigen mystischen Taufriten, darunter auch das sagenhafte Baden im Blut,
die auf Kaiser Konstantin zurückgeführt wurden. Bei seiner Amtsübernahme nahm
Rienzo das sogenannte «Ritterbad», das heißt «die Taufe der Wiedergeburt», und legte
darauf zuerst, in Anlehnung an das byzantinische Krönungszeremoniell, das weiße Lichtkleid

an, worauf die Aufhebung des roten Mantels der Macht und des Imperiums folgte.
Rienzo legte sich dabei selbst den Titel eines «Candidatus miles Spiritus sancti», eines

«Kriegers des Heiligen Geistes» zu. Hier haben wir nochmals alles beisammen: die Lichttaufe,

die Blut- und Feuertaufe, das Soldatentum des Heiligen Geistes und den Symbolvogel

dieser Taufmysterien, den Lichtvogel (Taube oder Adler). In der Antike kannte
man ähnliche Bräuche im Zusammenhang mit den Mysterien des persischen Gottes
Mithras. Der Adept erhielt nach dem Empfang der Weihe den Grad eines Soldaten
des Gottes, ein Motiv, das in der «militia Christi» fortgesetzt wurde und heute noch in
der Heilsarmee Spuren hinterlassen hat.

Rienzos Mystik und Taubenkult stehen im spätmittelalterlichen Italien nicht
vereinzelt da. Zu Rienzos Zeit gab es in Italien zahlreiche fanatische Sekten, die auf den

Weltuntergang und das Gottesgericht warteten und als Büßer und Geißler durch das

Land zogen. Eschatolo/gische Mystik verband sich bei diesen irregulären Pilgerscharen
mit einem revolutionären, militanten Pazifismus. Ursprünglich war Johann von Vicenza
das Oberhaupt dieser Richtungen gewesen. Hundert Jahre nach ihm schwang sich um
das Jahr 1335 der Dominikaner Fra Venturino aus Berganmo zum Führer der Büßerund

Flagellantenbewegung auf. Er organisierte seine Scharen in marschierenden
Kolonnen, gab ihnen eine militärähnliche Disziplin und dazu ein gemeinsames Zeichen, das

sie auf ihren Kleidern trugen: die Taube mit dem Olivenzweig. So wurde unsere moderne
«Friedenstaube» als Emblem pazifistischer Bestrebungen geschaffen. Unter dem Einfluß
dieser revolutionärer Sektenbewegung wurde übrigens im Rahmen der christlichen Trini-
tät der Heilige Geist immer mehr zur Hauptsache, wichtiger als sowohl Vater und Sohn.

Bekannt ist der Kampf der Kirche mit der Haeresie der sogenannten Spiritualen. In der
Kunst kam die Zeittendenz deutlich zum Ausdruck. War die Taube schon bisher als

Repräsentantin des Geistes ein fester Bestandteil der Dreieinigkeitsbilder — wie sie auch
Rubens gemalt hat —, so begann nunmehr hier und da die Geisttaube ihre Partner zu
überflügeln. Die Bilder kündigen hier jene Revolte gegen das Dogma sowohl wie die
sozialen Übelstände an, die in die Reformation ausmünden sollte: «Das Leben, das heißet
der Geist». Im badischen Kloster Tennenbach wurde zu Beginn des 14. Jahrhunderts ein
Güterbuch mit Miniaturmalereien geziert. In eine Initiale hineingemalt sehen wir da
den Heiligen Geist als Vogel in gleicher Größe wie seine Trinitätspartner, beide mit
seinen Schwingen umspannend. Auf dieser Entwicklungsstufe ist die Darstellung des

Geistvogels bereits so stark stilisiert, daß es dem Beschauer nicht mehr möglich ist, zu
entscheiden, ob eine Taube oder ein Adler dargestellt ist.

Die eigenartige, scheinbar kriegverneinende und doch höchst aggressive moskowi-
tische Friedenspropaganda im Zeichen des Taubensymbols beginnt im Zeichen äußerster

Verweltlichung gerade dort, wo christliche Mystik und militanter Glaubenseifer zu Ende
des Mittelalters stehengeblieben waren.

398


	Die Friedenstaube : zur Entstehungsgeschichte eines politischen Symbols

