
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 30 (1951)

Heft: 9

Artikel: Über den Nihilismus

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


On exploite dejä des nappes sous marines sur les cötes de Californie et dans
les lagunes de Maracai'bo au Venezuela. Que de richesses seront encore de-

couvertes puis exploitees! Et plus tard, le jour oü tous les gisements seraient
vides, on pourrait utiliser des produits de remplacement, en partant du bois,
du charbon, des lignites. Une usine experimentale capable de produire 650 000

tonnes d'essence, en partant de ces produits, vient d'etre construite au Texas.
Les ressources de la chimie sont infinies.

Inutde de nous tracasser pour l'avenir. Le regne atomique commence seulement

et les hommes auront bientöt ä disposition des quantites d'energie in-
commensurables et inepuisables!

Puissent ils les utiliser intelligemment!

POLYBIOS

Über den Nihilismus

Seit einigen Jahrzehnten spricht man davon, daß Europa, und damit die ganze Welt,
vom Gespenst des Nihilismus bedroht sei. Von den verschiedensten Seiten her wird zur
Abwehr gegen diese Bedrohung aufgerufen, ohne daß allgemeine Klarheit darüber
bestünde, was man eigentlich unter Nihilismus zu verstehen habe. Die «Heraufkunft des

europäischen Nihilismus», die Nietzsche als einer der ersten mit eindrücklichen Worten
angekündigt hatte, läßt sich nur begreifen aus philosophischen und kulturgeschichtlichen
Erwägungen, die anzustellen heute notwendiger denn je erscheint; ist doch das

Nihilismusproblem längst zu einer Grundfrage des heutigen Menschen geworden. Inmitten der
endlosen Diskussionen über Herkunft, Ursache und Überwindung des Nihilismus scheint
es für jeden verantwortungsbewußten Einzelnen unumgänglich, in diesen Fragen eine

prinzipielle Abklärung anzustreben.
Der Nihilismus ist eine Interpretation der Welt und des menschlichen Lebens. Als

solche gehört er zu den möglichen Interpretationen von Sinn und Wert der Wirklichkeit,
die uns durch Philosophie, Wissenschaft und Religion nahegelegt werden. Zum Bewußtsein

seiner selbst gelangt, kann der Mensch nicht umhin, eine Gesamtbewertung seines
Lebens und der Welt überhaupt durchzuführen. Dabei besteht die Möglichkeit, die Welt
als Ganzes gutzuheißen und für sie das Vorherrschen eines guten Prinzips und einer
höheren Sinnhaftigkeit zu postulieren. Unter dieser Voraussetzung entsteht eine Art von
Optimismus, für den ausgemacht ist, daß das Gute in der Welt über das Böse triumphiert
und sich überall und immer Ordnung und Sinn gegenüber Chaos und Zufall durchzusetzen

vermögen. Diese Art von Weltanschauung hat ihre bedeutendste Ausgestaltung
gefunden in der «Theodizee» von Leibniz, worin bewiesen wird, daß diese Welt «die
beste aller möglichen Welten» ist. Die Verteidigung Gottes als des Schöpfers dieser Welt
geht bei Leibniz so weit, daß sogar alles Übel in metaphysischer Argumentation gerecht-

385



fertigt wird. Weil wir Menschen nur einen beschränkten Gesichtskreis haben,
verabsolutieren wir ein Leiden oder einen Schmerz, ohne zu erkennen, daß Gott - wie Leibniz
glaubt — auch damit unser Bestes will. Alles ist gut in dieser Welt der «prästabilierten
Harmonie»; Gott als «Welteningenieur» hat seine Sache so vortrefflich gemacht, daß

die einzig wesentliche Weltanschauung nur der Optimismus sein kann. - Begreiflicherweise

blieb diese Lehre nicht unangefochten. Den Auftakt zu kritischen Auslassungen
über die Theodizee bildete Voltaires «Candide», der mit der unerbittlichen Logik der

Satire den wahren Weltlauf neben den spekulativen der Theodizee stellt. Der junge
Candide glaubt den Lehrsätzen seines Lehrers, daß «alles hienieden aufs vortrefflichste

eingerichtet sei», und schafft sich ein entsprechendes Weltbild: «Die Nasen sind dazu

da, daß man darauf Brillen trägt... Offensichtlich sind die Beine dazu geschaffen, daß

man Strümpfe und Schuhe und Hosen daran trägt, und somit haben wir Schuhe,

Strümpfe und Hosen an. Die Steine sind gewachsen, auf daß man sie behauen und
daraus Schlösser erbauen kann, und deswegen hat der gnädige Herr ein wunderschönes

Schloß.» Mit dieser Weltanschauung zieht Candide durch das Leben, und erst ein Übermaß

von Unglück und Nachstellungen aller Art belehrt ihn, daß die Welt nicht gerade

vollkommen eingerichtet ist. Die Konsequenz, die er aus seinen Erfahrungen zieht, ist
realistisch genug; er antwortet dem philosophierenden Pangloß, der ihm den «höheren

Sinn» all seiner Leiden beweisen will: «Wohl gesprochen, nun aber müssen wir unsern
Garten bestellen.»

Der Optimismus, ebenso alt wie die Menschheit selbst, hat von jeher in der
pessimistischen Weltdeutung seinen Gegenspieler gefunden. Entgegen der Lehre von der

sinnhaften Weltordnung und dem Wert des menschlichen Lebens behauptet der
Pessimismus, daß die Welt denkbar schlecht eingerichtet sei. Die Welt ist chaotisch und

sinnlos; das Schlechte siegt fortwährend über das Gute, die Gewalt über das Recht,
der Haß über die Liebe usw. — Schon die Griechen kannten den resignierten Satz:

«Nicht geboren werden ist das Beste.» Die Summe der Leiden in unserem Leben
überwiegt bei weitem die Summe unseres Glücks, und alle Lust ist an sich nichts Positives,
sondern lediglich die kurzfristige Abwesenheit von Unlust. Was der Mensch Glück nennt,
sind nur jene spärlichen Augenblicke, wo sich der allzeit harte Zugriff des Unglücks
lockert und das Unheil sich sammelt, um sich aufs neue auf uns zu stürzen. Diese

Perspektive, in der sich das Dasein in den düstersten Akzenten zeigt, hat zu allen Zeiten
auf einen bestimmten Typus Mensch eine starke Anziehungskraft ausgeübt. In der
indischen Religion und Philosophie finden sich zahlreiche pessimistische Äußerungen;
bei den griechischen Stoikern ist der Pessimismus, gelegentlich mit heroischen

Überwindungsversuchen verknüpft, eindrücklich vertreten. So zum Beispiel in Marc Aureis

«Selbstbetrachtungen»: «Des Menschen Leben ein Augenblick, sein Wesen ewiger Fluß,
die Sinne trübe und der Leib ein Raub der Fäulnis. Die Seele unfaßbar, das Geschick

ein Rätsel und der Nachruhm ungewiß. Was des Körpers, gleicht fließendem Wasser,

was der Seele, einem Traum und Rauch. Das Leben ist ein Kampf und eines Wanderers

Halt in der Fremde, und unser Ende ist Vergessensein.» In der stoischen Haltung
bekundet sich ein Pessimismus, der sich tapfer in die Gegebenheiten dieses trostlosen Diesseits

zu finden sucht. Das irdische Leben wird trotz seiner Härte und Hoffnungslosigkeit
bejaht, und der Pessimismus verbindet sich noch nicht mit einer Lehre, die das eigentliche

Leben des Menschen in eine Über- oder Hinterwelt verlegt. Dies geschieht erst
durch das Christentum, in dem sich in eigentümlicher Weise optimistische und pessi-

386



mistische Elemente gegenseitig durchdrungen haben. In der Auffassung von der
Sündhaftigkeit dieser Welt, dem menschlichen Verfallensein an das «Fleisch» und damit die
Sünde erweist sich das Christentum als pessimistisch, während seine Hoffnung auf
Erlösung, Gnade und das «Reich Gottes» als optimistisch zu gelten hat. Daß auch
nihilistische Komponenten im Christentum anzutreffen seien, wie etwa Nietzsche postuliert,
ist eine Frage, die uns noch weiter hinten beschäftigen soll.

In der Neuzeit hat der Pessimismus vor allem im 19. Jahrhundert eine starke
Gefolgschaft gefunden. Die ausgehende romantische Epoche zeigt eine eigentümliche
Krankheitserscheinung dichterischer Art, den sogenannten «Weltschmerz» (das Wort ist von
Jean Paul geprägt worden), in dem zerrissene Menschen ihr subjektives Mißvergnügen
über ihr zweckloses Leben in die Welt hineinprojizieren. Chateaubriand, Lord Byron,
Lenau, Heine und andere legen in ihre Werke ihr Leiden an der Welt und erreichen so

eine schmerzlich-düstere Gestaltungskraft, der man eine gewisse Eindrücklichkeit nicht
absprechen kann. In philosophischer Hinsicht wird der Pessimismus gelehrt von Giacomo

Leopardi (Theorie des schönen Wahns), Arthur Schopenhauer und Eduard von
Hartmann. Von Schopenhauer ist zu sagen, daß er den Pessimismus in Europa populär
gemacht hat und sozusagen der Erzvater der modernen Pessimisten ist. In der Lehre vom
«Willen zum Leben» erklärt Schopenhauer, daß der Weltgrund und das Wesen der
Wirklichkeit durchaus unvernünftig seien, ein «blinder Drang», dem es bloß um das

«Leben» geht. Niemals kann dieser rastlose Wille zur Ruhe kommen; von Genuß zu
Begierde eilend, schafft dieser «Wille» eine Welt des Elends und des Leidens. Jedes

Menschenleben fließt zwischen Wollen und Erreichen fort. Wollen aber ist Schmerz,
ist Unlust des Noch-nicht-befriedigt-Seins. Primär besteht immer das Gefühl der Unlust,
das nur für jene Momente aufgehoben ist, in denen der Wille an einem seiner Ziele

angekommen ist. Nichtsdestoweniger ist es völlig begründet, in die Klage auszubrechen,
das beste sei, nie geboren zu sein. Mit den Worten eines modernen Dichters, der diesen

Standpunkt karikiert: «Wer nicht zur Welt kommt, hat nicht viel verloren / Er sitzt im
All auf einem Baum und lacht»

Zwischen den Positionen des Optimismus und des Pessimismus erhebt sich
diejenige des Nihilismus. Schon ein sprachlicher Hinweis vermag deutlich zu machen, wo
die Verschiedenheit der weltanschaulichen Gesichtspunkte einsetzt. Alle drei Wörter
stammen aus dem Lateinischen; bedeutet optimus am besten und pessimus am
schlechtesten, so will das Wort nihil besagen: nichts oder das Nichts. Der Nihilismus
sieht in der Welt weder etwas Schlechtes noch etwas Gutes — sie ist im wahren Sinne
des Wortes «nichtig», sinnlos, ohne Wert, Ordnung und Gestaltung. Die Konsequenz,
die daraus gezogen werden soll, ist — so beim Buddhismus —, daß man den «Schleier
der Maya» zerreißt, das Rad der «Wiedergeburten» zum Stehen bringt und also in das

«Nirwana», das Nichts, eingeht. Es leuchtet ein, daß der Nihilismus eine große
Verwandtschaft mit der pessimistischen Weltanschauung besitzt und daß zumeist beide

Standpunkte gemeinsam auftreten. Von der negativen Bewertung der Gesamtwirklichkeit

ist nur ein Schritt zur Behauptung, daß «alles eitel sei». Dies wird veranschaulicht
im Motto zum «Rosengarten» des persischen Dichters Saadi (13. Jahrh. n. Chr.), das

Schopenhauer in seinen «Aphorismen zur Lebensweisheit» folgendermaßen wiedergibt:

Ist einer Welt Besitz für dich zerronnen,
Sei nicht in Leid darüber, es ist nichts;
Und hast du einer Welt Besitz gewonnen,

387



Sei nicht erfreut darüber, es ist nichts.

Vorüber gehn die Schmerzen und die Wonnen;
Geh an der Welt vorüber, es ist nichts.

Die mannigfaltigen Erfahrungen der Nichtigkeit der Welt und des menschlichen Lebens

veranlassen den Nihilisten1, ein «vernichtendes» Gesamturteil über Welt und Wirklichkeit

auszusprechen. Dabei ist es nur dann korrekt, von Nihilismus zu reden, wenn jegliche
Sinn- und Werthaftigkeit innerhalb der Welt geleugnet wird. Wann immer Sinn und

Wert noch in irgendeiner Form anerkannt werden, handelt es sich nicht um Nihilismus.

Hält man sich dies mit aller Klarheit vor Augen, so erkennt man, daß es eigentliche und

echte Nihilisten mit Ausnahme einiger Spielarten des Buddhismus gar nicht gibt und

vielleicht auch gar nicht geben kann. Was gemeinhin im abschätzigen Sinne mit dem

Ausdruck «Nihilismus» belegt wird, ist in der Regel nicht nihilistisch. Geht man dem

Wortgebrauch nach, so zeigt sich, daß die Warnrufe vor dem «anbrechenden Nihilismus»

gewöhnlich von den Vertretern der überlieferten Ordnungen und Institutionen herstammen,

die in jeder freiheitlichen und revolutionären Strömung sogleich den «Nihilismus»

diagnostizieren2. So wird von kirchlichen Kreisen jeder religionsfreie Standpunkt
immer wieder als «nihilistisch» bezeichnet; der Atheist ist dann zugleich auch ein Nihilist,

der, weil er Gott nicht verehrt, das Nichts verehren muß. Den herrschenden Klassen

in Staat und Gesellschaft erscheint jede Auflehnung gegen die Tradition,, selbst wenn es

sich um eine Tradition der Unterdrückung handelt, als «nihilistisch»; der Sozialist ist

dann zugleich auch ein Nihilist, der, weil er den gegenwärtigen Staat verneint, die
gesellschaftliche Ordnung überhaupt in Frage stellt. Indem sie ihre «Wahrheit» und ihre
«Wirklichkeit» absolut setzen, wird ihnen alles zum Nihilismus, was diese «Wahrheit»
bezweifelt und was diese «Wirklichkeit» verändern will. Auf Grund dieser Sachlage wird
ein heilloser Mißbrauch getrieben mit dem Verdikt des «Nihilismus», der eine klare

Problemstellung nahezu unmöglich macht. Darum wird es in diesem Zusammenhang

nötig sein, alle den Nihilismus betreffenden Fragenkomplexe ans Licht zu heben und

sie - gemäß ihrer systematischen Aufeinanderfolge - in knappen Umrissen darzustellen.

Dabei erheben sich etwa folgende Fragen: Hat die Welt als Ganzes Ordnung, Wert und

Sinn? Gibt es einen «Sinn» des menschlichen Lebens? Wo stehen wir heute in Welt
und Wissenschaft in bezug auf die Gesamtbewertung unseres Daseins?

*

Vor allem die großen monotheistischen Religionen waren es, die für die Welt Ordnung,
Wert und Sinn beanspruchten. Schon bei den Griechen taucht der Gedanke eines Welt-
Logos, einer allgemeinen Weltvernunft auf, die das ursprüngliche Chaos zu einem
lichtvollen Kosmos gestaltet hat. Gott als Schöpfer der Welt verbürgte für den Gläubigen
die Geordnetheit des Weltlaufes; Welt- und Menschheitsgeschichte spiegeln eine göttliche
Führung, nach der «am Ende der Zeiten» sich alles zum Guten wenden muß. Gott hat

die Welt so eingerichtet, daß jedes Ding an seinem Platze ist und daß der Mensch, die

1 Das Wort wird zum erstenmal gebraucht in dem Roman von J. Turgenjew: «Väter
und Söhne». Radikale Ablehnung jeder Tradition und Autorität wird von ihm als
Nihilismus bezeichnet.

2 Rauschning hat immerhin auch die Machtergreifung der NSDAP in Deutschland
als «Revolution des Nihilismus» bezeichnet, womit er hervorheben wollte, daß das «Dritte
Reich» keinerlei ethische Normen und Ideale als verbindlich anerkenne. Red.

388



Krone der Schöpfung, ein geordnetes Weltgebäude vorfindet. Allerdings fehlt auch hier
der negativistische Gegenspieler nicht. Gegen die göttliche Weltordnung lehnt sich der

Teufel auf, der Repräsentant des Chaos, der Auflösung und der Verneinung. So erhält
der Weltlauf eine dialektische Spannung, die durch den Gegensatz positiver und negativer

Kräfte hervorgerufen wird. Da aber Gottes Übermacht unantastbar scheint, erweist
sich die Welt als Ganzes von Sinn und Wert durchdrungen, und der Mensch selber

empfängt seinen Eigenwert aus der Bezugnahme auf das Absolute, wodurch sein Leben in
den höheren Sinn einbezogen wird.

Diesem religiösen und zum Teil mythologischen Weltbild, das für Jahrhunderte von
maßgeblicher Bedeutung blieb, erwächst in der modernen Wissenschaft ein entschiedener

Gegner, der die Fundamente der religiösen Weltinterpretationen durch sachliche Analyse
der Naturvorgänge auflöst. Alle Vorgänge in der unbelebten Natur folgen dem Gesetz

der Kausalität; jede Wirkung beruht auf einer Ursache und wird auch durch sie

bedingt. Das ganze Weltgeschehen ist eine unendliche Verkettung von Ursache und
Wirkung, wobei nicht abzusehen ist, wie eine solche Abfolge von Kausalitäten eine Sinn-

haftigkeit beinhalten könnte. Die Ereignisse in der unbelebten Natur laufen ab als pure
Notwendigkeit, in einer blinden Kausalität, die eine Ausrichtung auf Ziel, Sinn oder

Wert unmöglich macht. Dem Weltall ein Streben nach Ordnung oder Sinnverwirklichung
zuzuschreiben, heißt es personifizieren, und zwar nach dem Muster des Menschen, der
sich und seine Lebensgesetzlichkeit in den Kosmos projiziert. Jeglicher Anthropomor-
phismus3 ist aber eine Illusion; was für den Menschen gilt, gilt nicht für die Welt und

umgekehrt. Die moderne Naturwissenschaft hat die Teleologie ausgeschaltet, die Auffassung

nämlich, daß die Naturvorgänge auf Zwecke ausgerichtet seien. Die Natur ist nicht
«zweckmäßig» eingerichtet. Ihre scheinbare Harmonie ist nur ein zufälliger Zustand, in
dem sich die Kräfte für eine ungewisse Zeit die Waage halten; dieses Gleichgewicht
wird aber immer wieder in Frage gestellt, und es braucht wenig Mühe, die Labilität
dieses Zustandes aufzuweisen.

Diesen Standpunkt der modernen Wissenschaft kann man nicht anders als «reah
stisch» bezeichnen, wenn man ihn dem mythologischen und religiösen gegenüberstellt,
die sich schließlich nur auf einen unbegründbaren Glauben berufen können. Nun wird
gewöhnlich von religiöser Seite behauptet, daß die kausale Betrachtung der Natur ein
Stück «Nihilismus» bedeute. Der Mensch sei in einen sinnlosen Weltlauf eingeschaltet;
es gebe für ihn keine höhere Ordnung mehr, und aus einem sinnvoll zusammengefügten
Weltgebäude werde eine chaotische Ereigniskette, die der zwecklosen Fatalität von
Ursache und Wirkung folgt. Trotz der Richtigkeit dieser Feststellung scheint es völlig
ungerechtfertigt, hier von Nihilismus zu reden. Der Glaube, daß der Weltlauf gelenkt und
geordnet sei, ist eine Wünschbarkeit und keine Realität. In der Unsicherheit gegenüber
den Naturgewalten hat sich der Mensch die Vorstellung geschaffen, daß ein übermenschliches

Wesen die Welt «in seinen Händen» halte und somit als «Vorsehung» über den
menschlichen Schicksalen zu wachen vermöge. Aus dieser illusionären Vorstellung
gewann der Mensch eine Art von Sicherheitsgefühl, das aber im Grunde nichts zur
faktischen Sicherung des Menschen beitrug. Die trostvolle Idee eines Weltenlenkers, der
«keinen Sperling vom Dache fallen läßt» und auch «die Haare auf jedes Menschen Haupt
gezählt» hat, hinderte nicht die Kausalität des Naturgeschehens, seinen Verlauf zu neh-

3 Vermenschlichung. Übertragung von menschlichen Eigenschaften auf die Gottheit
oder die Welt.

389



men. Die moderne Wissenschaft nimmt nun die uralte Illusion zurück, und es hat nichts

mit «Nihilismus» zu tun, wenn man die schonungslose Realität des Weltenlaufes zur
Kenntnis nimmt, ohne sie in Wünschbarkeiten umzudeuten.

Der Bereich des Lebendigen bot stärkeren Anlaß, eine zweckhafte Einrichtung der

Natur zu postulieren. Daß das Weltall eine wohlkonstruierte «Uhr» sei,, die auf einen

überweltlichen «Uhrmacher» - das heißt Gott - verweise (physiko-teleologischer
Gottesbeweis), kann heute nur noch ein Mensch behaupten, der in der vorkantischen Ära des

abendländischen Denkens steckengeblieben ist. Im Organischen aber ist die allgemeine

Zweckmäßigkeit derart offensichtlich, daß der Gedanke naheliegt, diese vollkommenen

Einrichtungen auf einen göttlichen Urheber zurückzuführen, der die sinn- und zweckhaften

Zusammenhänge im Organischen bewirkt habe. Auch hier aber wird der Fehler

gemacht, den momentanen Zustand der Angepaßtheit und Harmonie als dauernden
Zustand aufzufassen. Die Anpassung des Organischen an seine Umwelt ist ein Prozeß, der

Jahrmillionen gedauert hat und sich immer wieder als fragwürdig erweist. Eine genauere
Betrachtung zeigt, daß der größte Teil der lebendigen Substanz durch mangelhafte
Anpassungsversuche zerstört wird. Leben, eine uns heute noch unerklärliche Funktion der

Materie, heißt Anpassung. Diese Anpassung wird in einer unendlichen Zahl von
Versuchen erstrebt, gelingt aber stets nur in wenigen Fällen. Die Zahl der ausgestorbenen

Tierarten ist ein Vielfaches der Arten, die wir heute in einer relativen Einordnung in die

Umwelt vor uns sehen. Betrachtet man den inneren Aufbau der Organismen, so findet
man zahllose Unzweckmäßigkeiten, die sich nur als falsche, aber doch noch lebenstaugliche

Konstruktionen im Dienste der Selbsterhaltung begreifen lassen. «Versuch und

Irrtum» ist das Prinzip, mittels dessen das Lebendige sich in seine Umwelt einfügt. Die

gegenwärtige Angepaßtheit mag erklärt werden durch Training lebensnotwendiger Organe

(Lamarck), Kampf ums Dasein und geschlechtliche Zuchtwahl, mit der Konsequenz des

Überlebens des Tüchtigsten (Darwin) oder Mutationen (de Vries) - auf jeden Fall aber

ist die Zweckmäßigkeit im Bereich des Organischen nicht die Folge einer einmaligen
«Konstruktion» durch überweltliche Mächte; die sinnvolle Geordnetheit des Lebendigen
ist das Ergebnis eines Strebens, das mit der Eigenschaft «lebendig» identisch ist, und

somit gehört der «Sinn» in das Lebendige selbst hinein und wird ihm nicht «von außen

her» auferlegt. Auch hier handelt es sich nicht um «Nihilismus», wenn diese Tatsache

zur Kenntnis genommen wird; das Weltall wird deswegen nicht «sinnentleert» — der

«Sinn» und die Ordnung, die frühere Epochen von außen her dem Lebendigen
aufoktroyiert sahen, muß in das Lebendige selber zurückgenommen werden.

Dasselbe gilt auch für den Menschen, der selber nur ein Glied in der Entwicklung
des Lebens auf der Erde ist. Wenn es einen Sinn des menschlichen Lebens gibt, so darf
dieser nicht außerhalb des Lebens gesucht werden, sondern muß sich aus den

Bedingungen und Voraussetzungen des Menschseins ergeben.

*

Wenn das Weltall eine zwecklose Abfolge von Ursache und Wirkung darstellt und
auch das Leben selbst keinen «höheren Sinn» hat, so muß man sich fragen, wie es um
das höchstentwickelte Leben — das menschliche nämlich — in bezug auf die Sinnhaftig-
keit steht. Jeder zum Bewußtsein seiner selbst erwachte Mensch muß sich die Frage
stellen, wozu er da ist und was den Sinn seines Lebens ausmachen soll. Nun muß man
hier fast mit /. G. Fichte sagen: «Was für eine Philosophie man wähle, hängt davon ab,

was man für ein Mensch ist.» Sieht man von dem Gedanken ab, daß ein Gott jeden

390



Einzelnen mit einer bestimmten Aufgabe in die Welt sendet oder, in Hegels
phantastischer Spekulation, daß der Weltgeist zu seiner Bewußtwerdung Menschen und Völker
mit der «List der Idee» wie Marionetten gebraucht, so scheint es vorerst, daß es einen
Sinn für das menschliche Leben schlechthin nicht geben kann. Die erste Feststellung,
die man zu treffen hat, ist die der Zufälligkeit in der Existenz jedes Einzelnen. Warum
bin ich gerade in diesem Jahrhundert geboren? Warum gerade an diesem oder jenem
Ort? Warum in dieser oder jener Gesellschaftsklasse? Auf alle diese Fragen kann es

keine Antwort geben. Bevor wir noch zu einer selbstverantwortlichen Lebensführung
gelangen, hat die Zufälligkeit unseres Daseins bereits über die Vorbedingungen unseres
Lebens entschieden. Das Hier und Jetzt unseres Lebens entbehren vorerst jeglichen
Sinnes; es ist eine nackte Tatsächlichkeit, ohne Sinn, Grund oder Zweck.

Aber gerade in der Zufälligkeit seiner geschichtlichen, sozialen und menschlichen
Situation ist es dem Menschen möglich, seinem Leben einen Sinn zu verleihen. Dieser
Sinn kommt nicht von außen in das Leben hinein — er muß selbst gewählt werden. Indem
der Mensch sich eine Aufgabe, ein Ziel seines Strebens wählt, erhält sein Leben einen

Sinn, auf den es ausgerichtet werden kann. Diese Wahl kann konkret sein: Mitarbeit
in der Gemeinschaft, Beitrag zur Evolution der Kultur, Förderung der Mitmenschlichkeit

usw. In allem jedoch, was der Mensch faktisch wählt, wählt er immer auch sich
selber im Hinblick auf einen Sinn seines Lebens. Damit bringt der Mensch so etwas wie
«Sinn» in die Welt, und wir haben Grund genug, einzig in dieser Selbstwahl eine mögliche

Sinnhaftigkeit im Weltlauf anzunehmen. In der Tätigkeit des bewußten Zweckesetzens,

in der verantwortlichen Übernahme einer Lebensaufgabe im Rahmen der
mitmenschlichen Gesellschaft besteht das Sinngefüge, das der Mensch zu realisieren
vermag. Die Wahrheit seines Lebens muß von jedem Einzelnen selbst gefunden werden.
Die Werte, auf die wir unser Leben ausrichten wollen, müssen wir selbst ergreifen,
schaffen und manchmal auch erst «erfinden». Es ist höchst problematisch,
allgemeinverbindliche Wahrheiten und Werte postulieren zu wollen. Die Kritik der «Ideologen»4
hat gezeigt, daß das, was man gewöhnlich als «ewige Wahrheiten» anpreist, durchaus

«standortbedingt» ist. Angefangen bei der Idolenlehre von Francis Bacon, über die Analyse

der «Vorurteile» bei Helvetius und Holbach, bis zur biologisch-soziologischen Wert-
und Wahrheitskritik bei Schopenhauer, Marx, Nietzsche usw., haben die Ideologen
klarzumachen gewußt, daß hinter den sogenannten ewigen Wahrheiten immer wieder ein
politisches, soziales, machtmäßiges oder vitales Interesse angetroffen wird. Die Lehre,
die daraus zu ziehen ist, ist zumindest ein gemäßigter Skeptizismus, der mit Montaigne
sagt: «Wahrheit diesseits, Irrtum jenseits der Pyrenäen.»

Die Auflösung der allgemeinverbindlichen Wahrheiten und Werte führt uns auf

denjenigen zurück, der diese Werte «gesetzt» und geschaffen hat, nämlich den Menschen.
Der Mensch ist es, der in gewissen sozialen, biologischen und historischen Bedingungen
Werte schafft und durch diese Werte seinem Leben einen «Sinn» zu geben versucht.
Der Prozeß der Wert- und Wahrheitsschöpfung ist niemals abgeschlossen; er muß ständig
weitergeführt werden, da sich mit der Geburt jedes Einzelnen die Aufgabe erneut, einen
tragfähigen Sinn für ein individuelles Leben zu finden. Wenn es auch unmöglich ist,
diesen Sinn, für den jeder Einzelne selbst verantwortlich ist, in seiner jeweiligen Ein-

4 Zu den «Ideologen» zählen jene Denker, die aus einer systematischen Kenntnis der
biologischen, sozialen oder psychologischen Bedingungen das menschliche Denken
«ableiten» wollen.

391



maligkeit zu konkretisieren, so kann doch ein allgemeines Gesetz über den Wert einer

möglichen Selbstwahl formuliert werden. Der Sinn, den einer seinem Leben gibt, erhält

letzten Endes seinen Wert daraus, daß er für die mitmenschliche Gemeinschaft «wertvolb

ist. Was im Rahmen des bloß «Individuellen» verbleibt und nicht der Allgemeinheit zu

Nutzen kommt, ist im höheren Sinne «wertlos». Der Prozeß der Kultur scheidet es aus,

weil er für es keine Verwendung hat. Somit sind wir bei der Sinnfindung unseres Lebens

immer auf die Gemeinschaft verwiesen, wobei gilt, daß alle Sinnhaftigkeit im menschlichen

Leben in Mit-Arbeit und Mit-Streben», das heißt in der Mitmenschlichkeit
begründet ist. Wer sich selber derart wählt, daß seine Wahl sich nicht in den Strom der

aufwärtssteigenden Kultur einfügt, realisiert keinen «Wert», denn jeglicher Wert ist

immer auch ein sozialer und kultureller.

Die Tafel der Werte, die sich lediglich auf das Diesseits und das menschliche Leben

beschränkt und vollständig «innerweltlich» bleibt, wird oft als «nihilistisch» charakterisiert.

Der Mensch, der seinem Leben selber einen Sinn geben will, wird maßlos genannt,
und es wird behauptet, daß der auf sich selbst gestellte Mensch mit eiserner Konsequenz

dem Nihilismus in die Arme läuft. Sieht man näher zu, so erweist sich auch diese

«Ankündigung des Nihilismus» als unbegründet. Es ist durch nichts zu erweisen, daß der

Mensch den Sinn seines Lebens aus dem Jenseits, der Über- oder Hinterwelt beziehen

müsse. Die Gründe, die dafür namhaft gemacht werden, daß der Sinn des menschlichen

Lebens «außerhalb» dieses Lebens selber zu suchen sei, erwachsen immer aus der
Atmosphäre eines bloßen Glaubens, eines Fürwahrhaltens, das sich schließlich immer auf das

dumpfe Gefühl «einer schlechthinigen Abhängigkeit» (Schleiermacher) zurückzieht. Die
moderne Philosophie seit Ludwig Feuerbach ist bemüht, dieses Gefühl der schlechthinigen

Abhängigkeit in seiner psychologischen Bedingtheit aufzuzeigen und es gerade

durch das psychologisch-anthropologische Verständnis aufzulösen. Nur in primitiven
Entwicklungsstadien und Bewußtseinsformen entwickelt sich jenes Hinausgreifen über die

wahre Welt und Wirklichkeit, die in allen Spielarten des mythologischen Bewußtseins

angetroffen wird. Aber indem der Mensch den Boden der Wirklichkeit verläßt, begibt er
sich in den Bereich des «Nichts», und als Nihilismus im eigentlichen Sinne des Wortes
dürften nur Weltanschauungen bezeichnet werden, die den Menschen von der Wirklichkeit

entfremden, ihn zur Verneinung dieser Wirklichkeit aufrufen.

So gesehen, erscheint der Nihilismus als eine Grundtatsache des abendländischen

Geisteslebens, ein Faktum, das sich keineswegs auf unsere Gegenwart beschränkt,
sondern in der europäischen Geistesgeschichte eine mannigfaltige Ausgestaltung erfahren
hat. Die Wirklichkeit des menschlichen Lebens besteht darin, daß wir Menschen auf
dieser Erde unser Leben sichern und erhalten müssen. Der Kampf des Menschen zielt
darauf hin, die Erde wohnlich zu machen und mittels der Kultur die Idee der Menschlichkeit

zu realisieren. Im Hinblick auf diese Aufgabe können Menschheitsbewegungen
ebenso wie das Leben einzelner Individuen bewertet werden. Es ist kein Sonderfall in
der Kulturgeschichte, daß, anstatt daß die Aufgaben des Menschseins übernommen werden,

gelehrt wird, das Leben sei wertlos: besser Nichtsein als Sein. Hinter solchen Lehren
steckt die Schwäche, das Nicht-ertragen-Können der Bedingungen, die mit dem menschlichen

Leben unausweichlich verknüpft sind. Das schwache und kranke Leben strebt
immer über die Wirklichkeit hinaus und sucht in der Illusion einen Standpunkt zu finden,
von dem aus «die Welt aus den Angeln gehoben werden kann». Die religiöse
Weltanschauung hat hier ihre Wurzeln, und die Weltordnung, die durch sie postuliert wurde,

392



war ein künstliches Gefühl von Werten, das sich nicht auf dem Boden der Realität
errichtete. Dieses Wertgefüge hat dem Aufstieg der Wissenschaften und der wachsenden

sozialen Befreiung des Menschen nicht standgehalten. Die Herrschaft über die Natur
und die Einsicht in die Grundtatsachen des sozialen Lebens ist an Stelle der religiösen
Weltschau getreten. So hat sich als Resultat der Entwicklung ergeben, daß die Ausrichtung

auf göttliche Instanzen mehr und mehr abgebaut wurde und man von unserer
Epoche mit Recht sagen kann, daß «Gott tot sei». Hierbei handelt es sich nicht so sehr

um die Frage, ob Gott existiert oder nicht existiert; Nietzsche, der dieses Wort vom
Tode Gottes geprägt hat, wollte damit vor allem darauf hinweisen, daß das Leben des

modernen Menschen so gestaltet ist, daß ein Gott darin gar keinen Raum mehr finden
kann. Die ganze Hierarchie der Werte, die für das Abendland während zweier
Jahrtausende Maß und Richtung bedeutete, ist aber damit hinfällig geworden. Es sind Werte

aus der Welt geschwunden, an denen sich die Kultur orientierte und die dem menschlichen

Leben als Leitsterne vor Augen standen. In dieser kulturphilosophischen
Perspektive erscheint unsere Epoche als eine Übergangszeit, in der die alten Ideale

abgewertet und neue Ideale noch nicht fixiert sind. Auf jeden Fall steht fest, daß der Weg
zurück für die Menschheit nicht gangbar ist. Die Ergebnisse eines zweitausendjährigen
Befreiungskampfes in Philosophie, Wissenschaft, Technik und Sozialleben sind nicht
rückgängig zu machen. Der Sinn des Lebens kann nicht mehr in einer Über-Welt gesucht
werden. Der Mensch der Neuzeit ist auf der Suche nach Idealen, die sein Leben im
Diesseits, in der wirklichen und wahren Welt möglich machen. Das Gespenst des Nihilismus

taucht dort auf, wo neue Werte noch nicht sichtbar geworden sind.

Es hat wenig Sinn, diese notwendige Phase der abendländischen Entwicklung, die
natürlich auch Menschheitscharakter hat, zu verneinen. Jede echte Schwierigkeit wird
nur überwunden, wenn man sie als Schwierigkeit akzeptiert. Das Positive in der
Auflösung der alten Werte liegt darin, daß der Platz frei wird, innerhalb dessen eine neue
Wertetafel errichtet werden kann. Uns will scheinen, daß die neuen Werte bereits gefunden

sind. In der Bejahung des Diesseits, der faktischen Bedingungen und Voraussetzungen

des menschlichen Lebens liegt die einzige Möglichkeit, einen eigentlichen und
ursprünghchen Sinn des Daseins zu finden.

Die Behauptung, daß das menschliche Leben keinen Sinn habe, spricht nicht so sehr
über das menschliche Leben als über den, der diese Aussage macht. Das Leben «hat»
nicht einen Sinn; der Sinn muß ihm «gegeben» werden. Schiller formuliert das so:
«Wisset, ein erhabener Geist legt das Große in das Leben, und er sucht es nicht darin.»
Mit andern Worten: Das Nichts, das sich vor dem Menschen auftut, wenn er auf die
Sinnhaftigkeit des Lebens vom Überweltlichen her Verzicht leistet, muß dazu führen, daß

der Sinn des Lebens vom Menschen selber gestiftet und geschaffen wird. Der «Abgrund
des Nihilismus», an dem wir heute nach der Auffassung zahlreicher kulturphilosophischer

Diagnostiker stehen, bedeutet nichts anderes, als daß der Mensch den Weg zu sich
selbst und seiner Freiheit gefunden hat. Der Gebrauch dieser Freiheit muß dazu führen,
das «Reich des Menschen» auf der Erde zu verwirklichen, das heißt, eine Ordnung zu
schaffen, in der der Mensch ein «menschenwürdiges» Leben führen kann. Denn wenn
die überirdischen Werte und Hoffnungen hinwegfallen, dann bleiben nur noch die
irdischen übrig, deren Nichtrealisierung immer zugleich auch die «Sinnlosigkeit» des

menschlichen Daseins bedeutet. Haben wir nichts anderes mehr als irdische Werte, dann
können wir nicht umhin, deren Verwirklichung mit dem ganzen Einsatz unserer Person-

393



lichkeit anzustreben. Vielleicht ist gerade dies der positive Sinn der Krise, die man
gemeinhin mit dem Schlagwort «Nihilismus» bezeichnet und die, wie wir zu zeigen bemüht

waren, weit eher eine Sache der abendländischen Vergangenheit als der Gegenwart ist

- eine Krise, die aus einer krankhaften Vergangenheit in eine gesunde Zukunft hinüberführt.

ERNST PFLEGING

Die Friedenstaube

Zur Entstehungsgeschichte eines politischen Symbols

I.

Die Propagandataube

Die Friedenstaube ist in unsern Tagen zu einem in zahllosen Variationen auftretenden

politischen Sinnzeichen geworden. Als die dänischen Sozialdemokraten anläßlich des

Verfassungstages im Jahre 1872 zum erstenmal mit der roten Fahne demonstrierten, da

zeigte die Revolutionsfahne neben der üblichen Inschrift «Frihed, Lighed, Broderaand»

(Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit) eine weiße Taube auf dem roten Tuch. Wenn man
den beiden Chronisten der dänischen Arbeiterbewegung, E. Wijnblad und Aising
Andersen, Glauben zu diesem Punkt schenken darf, so war es niemand anders als die
diensteifrige Kopenhagener Polizeibehörde, welche den Demonstranten die Friedenstaube
aufgenötigt hatte. Die Friedensbewegung vor und nach dem ersten Weltkrieg machte die
Taube mit dem Ölzweig im Schnabel zu ihrem Wahrzeichen. In dieser Eigenschaft
erschien die Taube häufig auf Briefmarken, darunter auf solchen, die die schweizerische

Postverwaltung aus Anlaß von Tagungen des Genfer Völkerbundes herausgegeben hatte.
In der beträchtlich weniger idyllischen zweiten Nachkriegszeit ist auch die Taube
wiedergekommen, allerdings in veränderter Gestalt. Im Dienste der Propaganda einer der großen
um die Weltherrschaft streitenden Mächtegruppen erschien sie nunmehr auf Tausenden
und Zehntausenden von Erzeugnissen politischer Tendenzkunst, Bildern, Drucksachen,
Briefmarken, häufig in jener eigenartig stilisierten und archaisierenden Gestalt, die der
Meister Pablo Picasso ihr gegeben hat, als das Emblem der pax moscovitica. Picassos

majestätischer Vogel hat recht wenig Ähnlichkeit mit den freundlichen gefiederten
Bewohnern unserer Straßen und Plätze, man glaubt weit eher, einen Raubvogel, etwa
einen Adler oder einen Habicht vor sich zu haben. Hierbei handelt es sich nun keineswegs,

wie man vielleicht annehmen möchte, lediglich um eine Laune des Künstlers.
Picasso, dessen Kunst so viele Anregungen dem Motivkreis der Mittelmeerländer
entnommen hat, setzt hier die antike Kunsttradition fort, welche Adler und Taube
abwechselnd und nebeneinander verwendete.

Wenn wir das Taubensymbol in Religion, Kunst und Literatur einige Jahrtausende
zurückzuverfolgen versuchen, dann drängen sich uns genau so wie bei der Betrachtung
der vielen andern heute kaum noch verstandenen und zumeist mißbräuchlich angewandten
Sinnzeichen einige interessante geistesgeschichtliche Feststellungen auf, die auch für die

bewegte Gegenwart, in der wir leben, nicht ohne Bedeutung sind. Symbole des Rechts,
des Glaubens und der Politik erweisen sich bei näherer Prüfung fast ausnahmslos als

letzte Nachklänge aus dem reichen Kulturerbe, das der alte Orient durch Vermittlung

394


	Über den Nihilismus

