Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 30 (1951)

Heft: 8

Artikel: Jean-Paul Sartre als Schriftsteller
Autor: Polybios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-336602

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-336602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

POLYBIOS

Jean-Paul Sartre als Schrifisteller

Es ist ein seltenes Phidnomen, dal ein Philosoph von Fach zugleich auch
ein Schriftsteller und iiberdies noch ein guter Schriftsteller ist. Die niichterne
Strenge philosophischer Spekulation 148t sich in der Regel nicht gut ver-
einigen mit jenen seelischen Bedingungen, die als Voraussetzung fiir das
kiinstlerisch-literarische Schaffen zu betrachten sind. Dennoch wire es ver-
fehlt, zu glauben, dafl eine ausgesprochene Kluft zwischen Philosophie und
Dichtung bestehe. Die bedeutenden philosophischen Systeme zeugen immer
wieder von einer groBen dichterischen Einbildungskraft und Phantasie, indes
zahlreiche Schriftsteller und Dichter in ihren Werken spezifische philoso-
phische Grundhaltungen ausgesprochen haben. Niemand wird zweifeln, dal3
zum Beispiel die platonischen Dialoge von einem Verfasser stammen, der
als Dichter zumindest ebenso bedeutend war wie als Philosoph — iibrigens
soll Plato vor seiner Bekanntschaft mit Sokrates poetische Werke geschaffen
haben, die er jedoch — nach dem Erwachen seiner philosophischen Inten-
tionen — glaubte verbrennen zu miissen. In der Geschichte der Neuzeit
kann man viele Beispiele von Dichterphilosophen und philosophischen
Dichtern finden. Die Philosophie zogert nicht, Friedrich Schiller als einen
ihrer Représentanten anzuerkennen. Soren Kierkegaard, den die heutige
Existenzphilosophie als eine Art Stammvater betrachtet, kleidete seine Philo-
sophie in «erbauliche Schriften» ein. Der Philosoph des «Willens zur Macht»,
Friedrich Nietzsche, gehort sowohl in die Literatur- als auch in die Philoso-
phiegeschichte; und daB3 in den Werken R. M. Rilkes philosophische Grund-
gedanken ausgesprochen sind, 148t sich etwa daran ermessen, daf} Existenz-
philosophie in ihm ihre Weltschau verkiindet sieht — Martin Heidegger
spricht sogar davon, dal Rilkes Lyrik vollig mit seiner in «Sein und Zeit»
gegebenen Analyse des menschlichen Daseins tibereinstimme.

Es wire miiig, den Nachweis fiir die Verwandtschaft zwischen Philo-
sophie und Dichtung liefern zu wollen — in allgemeiner Formulierung wiirde
man nicht iiber Gemeinplitze hinauskommen, und ein detaillierter Nachweis
wiirde den Rahmen dieser Untersuchung sprengen. In der Folge soll ledig-
lich versucht werden, das literarische Schaffen J.-P. Sartres im Hinblick auf
dessen philosophische Konzeptionen zu verstehen. Der Schriftsteller Sartre
ist immer auch Philosoph und vice versa; aus diesem Grunde wiirde jegliche
Isolierung des einen Faktors vom andern ein fundamentales Verstindnis von
vornherein ausschlieBen. Die Sartreschen Romane, Novellen und Dramen

349



«dozieren» mehr oder weniger ausdriicklich immer ein Stiick «Existentialis-
mus», und nur aus einem philosophischen Horizont heraus werden die eigent-
lichen Konturen dieser Ideendichtung sichtbar. Darum miissen einer Unter-
suchung iiber «Sartre als Schriftsteller» kurz die Grundprinzipien der Sartre-
schen Philosophie vorausgeschickt werden'.

Die Philosopie Sartres, dargelegt in den Werken «Das Sein und das
Nichts», «Ist der Existentialismus ein Humanismus?» usw., gehort zur gegen-
wirtig die meisten philosophischen Diskussionen beherrschenden Stréomung
der Existenzphilosophie. Diese Richtung geht bekanntlich von Kierkegaard
und Nietzsche aus und ist bemiiht, das Problem des Menschseins in den
Mittelpunkt der philosophischen Erorterungen zu stellen. Dabei kann man
den Existentialismus in zwei groBe Lager aufteilen: ein religicser Fliigel
wird vertreten durch Gabriel Marcel, Karl Jaspers, Martin Buber, Karl Barth
und andere; der atheistische Existentialismus wird reprasentiert von Martin
Heidegger und J.-P. Sartre, wihrend etwa Albert Camus sich in einer neu-
tralen Mitte halt, allerdings mit einer gewissen Bevorzugung des atheistischen
Standpunktes, einer illusionslosen Diesseitsgldubigkeit und heroischen Da-
seinsbejahung («Die Pest», «Der Fremde», «Sisyphus»). Heidegger, als
dessen Schiiler Sarire zu gelten hat, schaltet die Religionsfrage einfach aus,
indem er betont, daB} von der Existenz Gottes nichts erfahren wird. Darum
kann hier keine Diskussion einsetzen — der Mensch weil} lediglich, «daB er
da ist> und «daB er (da) zu sein hat», aber «alles iibrige bleibt im Dunkel».
Demgegeniiber ist nun Sartres metaphysische Voraussetzung radikaler, indem
Gott von vornherein negiert wird. «Der Existentialismus ist nichts anderes
als eine Bemiihung, alle Folgerungen aus einer zusammenhingenden atheisti-
schen Einstellung zu ziehen.»

Das Hauptwerk «Das Sein und das Nichts» will eine phanomenologische
Analyse des Menschseins geben. Ahnlich wie Heidegger, unterscheidet Sartre
zwei Arten von «Seiendem» in der Welt: alles, was ist, ist entweder «kiir-
sich-Seiendes» oder- «An-sich-Seiendes». «Fiir sich» ist ein einziges Wesen
im Weltall, nimlich der Mensch; er ist nicht bloB da, vorhanden, herum-
liegend in der Welt: der Mensch «existiert», das heifit er macht sich im
wesentlichen zu dem, was er ist. «<Der Mensch ist, was er aus sich macht.»
Jeder Einzelne «entwirft» sein Leben und plant sich gemifl einem Konzept
von sich selbst und der Welt, demgemdf} er seine Zukunft gestaltet. Dieses
Konzept hat jeder selbst gebildet und ist deshalb auch dafiir verantwortlich.
Naturgemdll kann man nur dann von Verantwortlichkeit sprechen, wenn man

1 Wir verweisen auf einen Artikel iiber «Existentialphilosophie und Sozialismuss,
den Polybios in der «<Roten Revuey vor zwei Jahren (August 1949) veroffentlicht hat. Red.

350



dem Menschen die Freiheit der Wahl zubilligt. Nach Sartres Lehre ist der
Mensch frei — «der Mensch ist frei, der Mensch ist die Freiheit». Als Frei-
heit kann der Mensch nicht nur zwischen Gegenstanden wéahlen; er wahlt
auch «sich selbst», indem er sich in bestimmter Weise zu sich selbst und zu
den Mitmenschen verhilt. So gesehen, wird die menschliche Wahlfreiheit zu
einer Last, der die Menschen zumeist zu entrinnen bestrebt sind. Wir wissen
nie, ob wir richtig gewihlt haben; in alle unsere Entscheidungen spielt die
Angst hinein, das Richtige verfehlt zu haben — Angst und Verantwortlichkeit
gehoren zusammen, «Der Mensch ist verurteilt, frei zu sein» — mit Gott
fallen alle absoluten Wahrheiten dahin, und es wird zur Aufgabe jedes Ein-
zelnen, sich selbst, seine Wahrheit und seine Werte, zu «erfinden». Mit jedem
Tun arbeitet der Mensch nicht nur an der Welt, sondern auch an sich selbst
— wir sind nicht mehr als die Summe unserer Taten. Und jegliche Aktion
bewegt sich letzten Endes im unausrechenbaren Raum der menschlichen
Moglichkeiten. Was der Mensch ist, kann er eigentlich nur daraus entnehmen,
was er gemacht hat hat.

Diese «Selbstschopfung des Menschen» geschieht nie im leeren Raum,
sondern erfolgt stets in einer «Situation». Der Mensch ist in prignanter
Weise ein «Sein in Situationen». Die allgemeine conditio humana (mensch-
liche Bedingung) besteht darin, da} alle Menschen in einer Welt sind, in der
sie notdiirftig ihr Leben fristen miissen. Des weitern ist niemand allein da;
Menschsein heilt immer «Sein mit andern Menschen». Diese conditio lost
sich auf in jene Bedingungen, die durch die Existenz zweier Geschlechter,
geschichtliche Konstellationen wie Rassen-, Volks- oder Religionszugehorig-
keit hervorgerufen werden. Innerhalb dieser Situationen muf} sich der Mensch,
dem Rufe seines eigenen Gewissens folgend, standig entscheiden; nach Sartre
ist die einzige Ethik, die Allgemeinverbindlichkeit beanspruchen diirfte, jene,
die verlangt, dal} man in allen Situationen sowohl die eigene Freiheit als auch
die Freiheit der andern fordern solle. Damit ist im Grunde nur ausgesprochen,
dall immer und iiberall die Wiirde des Menschseins gewahrt bleiben soll —
verliert der Mensch die Freiheit, so verkehrt sich sein «Fiir-sich-Sein» in ein
«An-sich-Sein», aus einer «Person» wird eine «Sache». «Und wenn wir sagen,
dal} der Mensch fur sich selber verantwortlich ist, so wollen wir nicht sagen,
dal3 der Mensch gerade eben nur fiir seine Individualitdt verantwortlich ist,
sondern dal} er verantwortlich ist fur alle Menschen... Somit ist unsere
Verantwortlichkeit viel groer, als wir etwa voraussetzen konnten, denn sie
bindet die ganze Menschheit.»

Das Ideal der verantwortlichen Gestaltung des individuellen Lebens wirft
die Frage auf, wie der Mensch zum Bewulitsein dieser Verantwortlichkeit

351



gelangt. Zunachst und zumeist ist der Mensch, wie dies auch Heidegger po-
stuliert, nicht im Besitze seiner selbst. Er 1at sich dahintreiben, folgt willen-
los den Einfliissen der Tradition und der &ffentlichen Meinung, ohne ein
eigentliches Leben zu sehen oder gar zu erstreben. Heidegger nennt dies das
Aufgehen in der Kollektivitdat, im «Man», wo jeder sich nach dem richtet,
was «man» fiir gut hélt. Durch die Erfahrung des «Seins zum Tode», der
Angst um das «In-der-Welt-sein-konnen» 1iBt Heidegger den Menschen zu
sich selber kommen. Im BewuBtsein der Tatsache, dall wir sterben miissen,
erfahrt der Mensch die Kostbarkeit seines Lebens und beginnt, eigentlich er
selbst zu sein. Auch bei Sartre stellt sich das Problem, wie «der Mensch in
seiner Verlassenheit zu sich kommt»; aber es wird anders beantwortet als
bei Heidegger. Es ist nicht in erster Linie die Angst und das Verfallensein
gegeniiber dem Tode, das den Menschen zu den Hohen seines Selbstseins
emportragt; das Grundgefiihl der menschlichen Existenz ist «nausée», Ekel
und Angewidertsein. Man darf hier nicht an den biologischen Reflex aus dem
Erndhrungstrakt denken. Dieser tritt als Schutzmechanismus auf, wenn wir
«genug» haben oder wenn eine Speise mit unserer biologisch-psychischen
Konstitution unvereinbar ist. Der Ekel, von dem Sartre ausgeht, ist eher ein
metaphysisches Grundgefithl. Der Mensch ist frei; aber er verliert zumeist
diese Freiheit, indem er sich durch duflere Umstinde im weitesten Sinne be-
einflussen und sogar bestimmen laft. Das Fiir-sich-Seiende (der Mensch)
fithlt sich in gewissen Momenten der Erleuchtung dann erdriickt durch das
An-sich-Seiende (die Dinge, unsere Vergangenheit usw.) — dies kann so weit
gehen, daf} uns die Kausalitat der dulern Umstande zu verschlingen droht —
das «Klebrige» (le visqueux) der AuBlerlichkeit ergreift von uns Besitz. Ge-
rade in dieser Bedrohung jedoch gewinnt der Mensch einen Standpunkt
aullerhalb seiner selbst und realisiert damit seine Freiheit. Der Mensch hat
die Moglichkeit, zwischen sich und die Dinge (und auch seinen Leib) eine
«Distanz» einzuschalten, eine «Entdriickung des Seins» (décompression),
innerhalb derer Freiheit moglich ist. Diese Entdriickung ist das «Nichts»,
welches allein durch den Menschen und sein BewuBtsein in die Welt gebracht
wird. Das menschliche BewuBtsein ist eine «Hiilse des Nichts» (manchon du
néant) ; echt und eigentlich wird der Mensch erst, wenn er es wagt, sich in
dieses «Nichts» hineinzuhalten und «in der Verlassenheit Werte setzt».

Aus der Idee von Menschsein, Freiheit und Méglichkeit schépft Sartre
die Anregungen fir die Figuren seiner Romane, Novellen und Dramen.
Jede dieser Figuren mul} quasi gemessen werden am Begriff des eigentlichen
Menschseins. Meistens zeichnet Sartre Menschentypen, die die Stufe der
Eigentlichkeit nicht erreichen, sondern in der Uneigentlichkeit verharren.

352



Es wire aber verfehlt, diese kranken und morbiden Menschentypen als
Sartres «Bild von Menschen» zu charakterisieren, um dann von Nihilismus,
Ausweglosigkeit und Verzweiflung sprechen zu diirfen. Mit der Schilderung
menschlichen Versagens will Sartre aufrufen zur Bewdhrung des Mensch-
seins — er skizziert das Ideal an seinem Gegenbild und erzielt gerade damit
eine hohe dramatische Wirkung. Ein Uberblick iiber seine literarischen

Schépfungen vermag diese These mehrfach zu bestitigen.
*

Die Motive aus Sartres schriftstellerischen Arbeiten sind, wie schon oben
erwihnt, seiner Philosophie entnommen. Dabei kénnte man drei Motivkreise
voneinander abheben, die jedoch nicht nebeneinander liegen, sondern sich
immer wieder iiberschneiden. Diese drei Motive konnten etwa formuliert
werden: uneigentliches Menschsein, eigentliches Menschsein und: «wie der
Mensch eigentlich wird», oder: «wie der Mensch in seiner Verlassenheit zu
sich kommt». Dieses letztere Motiv enthilt in sich eine gewisse Dynamik,
indem es den Ubergang aus der Uneigentlichkeit (la mauvaise foi, inauthen-
ticité) in die Eigentlichkeit manifestiert. Sartre bevorzugt in seinen Dar-
stellungen die Uneigentlichkeit und das Geschehen des Eigentlich-Werdens —
eigentliche Menschen finden sich in seinen Gestaltungen sehr selten.

Die Unechtheit menschlichen Seins wird vor allem aufgezeigt in dem be-
deutenden Roman «Der Ekel». Diese an dulleren Begebenheiten so iiberaus
arme Erzihlung enthilt die minutiose Schilderung des menschlichen Innen-
lebens, eine Aufgabe, an der sich Sartres Meisterschaft der psychologischen
Intuition in souverdner Weise bewdhrt. Ein Wissenschafter hat sich in eine
Kleinstadt zuriickgezogen, um sich véllig einer historischen Arbeit widmen
zu konnen. Es ist ihm unmoglich, in seiner mitmenschlichen Umgebung An-
schluBl zu finden; das Geriist einiger weniger Gewohnheiten halt sein Leben
aufrecht, erfillt es aber auch mit einer lahmenden Starrheit, die nur durch
den langsamen Fortgang der historischen Studie unterbrochen wird. In
dieser etwas diisteren, freudlosen Gegenwart erscheinen alle Lebensprobleme
ungelost; das Problem der Liebe ist reduziert auf den Geschlechtsvorgang
ohne seelische Verbundenheit, wihrend die Vergangenheit in Gestalt einer
Frau, mit der — wire die Trennung nicht erfolgt — echte Liebe hitte maoglich
sein konnen, die Gegenwart stdndig entwertet und zunichte macht. In dieser
Situation der totalen Unbefriedigtheit und des hilflosen Ausgeliefertseins an
Geschehenes und Geschehendes wird das Grundgefiihl des Ekels erfahren.
Aus der Vergangenheit, der er verfallen ist, und der Zukunft, in die er
planend und hoffend vorlauft, wird der Mensch zuriickgeholt in die nackte
und freudlose Gegenwart, die ihm bewul3t macht, da} er gianzlich auf sich

353



selbst gestellt ist. Im Ekel findet statt ein ZuriickstoBen dieser Wirklichkeit
ein Distanznehmen, ein «reculer pour mieux sauter». Mit dem Gefiihl des
Ekels bricht das Fremdartige in das menschliche Dasein ein — alle Gewohn-
heit 16st sich auf, und vor die Erfahrung des Zutunhabens mit den Dingen
tritt das pure Erlebnis «Ich bin». Ich, als Einzelner, als Mensch, bin an-
gesichts der Welt; doch alles, was in der Welt ist, hat nicht die Seinsfiille
meiner selbst; in jenen stolBhaften Erleuchtungen des «Ich bin» erfahre ich,
dal} alles andere auch ist und dal} ich die Moglichkeit habe, mit ihm zu sein.
Hier setzt das wesentliche Menschsein ein, denn wer zu sich selbst gekommen
ist, weill — im Schatten der Verginglichkeit — um die Bedeutung dessen, was
mit ihm geschieht.

Auch die Erfahrung des Sterbenmiissens mull gemacht werden, wenn der
Mensch ein «authentisches» Leben fiihren soll. Sartre ist diesem Problem in
der Novelle «Die Mauer» nachgegangen, allerdings mit einigen Akzenten, die
der spezifischen Stoffwahl entsprechen. «Le mur» ist eine Novelle von etwa
zwanzig Seiten, stilistisch aufgebaut als eine Erzahlung der Hauptfigur, Pablo
Ibbieta. Drei spanische Anarchisten — die Handlung spielt im spanischen
Biirgerkrieg — werden vom Verhorsaal in ihre Gefiangniszelle gefithrt, um
dort die Nacht vor der Vollstreckung des Todesurteils zu verbringen. Sartre
zeigt nun, wie diese drei Méanner angesichts des Todes reagieren — Juan und
Tom geben sich auf, und auf dem Weg zur Exekution sind sie bereits halbe
Leichen; Pablo allein bemiiht sich, hart und verniinftig zu bleiben und findet
sich so mit seinem Tode ab. «In dem Zustand, in dem ich war, wiirde es
mich ganz kalt gelassen haben, wenn sie jetzt gekommen wiéren und mir
verkiindet hitten, da ich ruhig nach Hause gehen konne, daly mir das Leben
geschenkt sei: ein paar Stunden zu warten oder ein paar Jahre, kommt auf
das gleiche hinaus, wenn man die [llusion verloren hat, unsterblich zu sein.»
Mit einer solchen Einstellung zu Leben und Sterben wird es Pablo méglich,
den Verlockungen der Falangisten zu widerstehen, die ihm die Freiheit an-
bieten unter der Bedingung, dal} er das Versteck des Anarchistenfiihrers ver-
rate. Mit seiner Uberlegenheit spielend, 13t Pablo die Faschisten zum Kirch-
hof gehen, indem er sicher zu wissen glaubt, dall der Anarchist sich nicht
dort befindet — allein, er wird von der Exekution verschont, und man sagt
ihm, dal seine Angabe gestimmt habe. «Alles begann sich um mich zu drehen,
und ich fand mich auf der Erde sitzend wieder. Ich lachte, dall mir die
Trénen aus den Augen kamen.»

Gerade mit dem Schlul} dieser Novelle deutet Sartre ein Thema an, das
in seiner Philosophie von hoher Bedeutung ist: Angst und Verantwortlich-
keit. In allem menschlichen Tun und Lassen liegen zahlreiche Momente, die

354



sich jeglicher Kalkulation und Voraussicht entziehen. Wir wissen nie, zu-
mindest nicht vollstindig, was fiir Folgen aus unseren Handlungen hervor-
gehen werden. Und doch sind wir verantwortlich fiir das, was von uns aus-
geht, und wir fithlen uns auch frei zu souverdner Gestaltung. Unser Wille
versucht, den Dingen und Ereignissen seinen Stempel aufzuprigen, kann es
aber nicht verhindern, dal er an der Eigengesetzlichkeit seines Objektes
scheitert. In der Angst liegt das BewuBtsein dieses Ausgeliefertseins sowie die
Einsicht in die Tragweite unserer Entschliisse und Entscheidungen; «und
diese Art von Angst ist es, die der Existentialist nun beschreibt; wir werden
sehen, daf} sie sich im weitern erklart durch eine unmittelbare Verantwort-
lichkeit den andern Menschen gegeniiber, welche durch sie gebunden werden».

Der menschliche Wille ist bemiiht, die Realitat nach seinen Gesichts-
punkten zu gestalten. Allem Wollen voraus geht aber das Faktum, dall man
in einer spezifischen Situation steht, die nur eine beschrinkte Zahl von Mog-
lichkeiten offenhilt. Die konkrete Situation 1aBt sich nicht iiberspringen —
alles Handeln mufl mit den Gegebenheiten der Situation rechnen. Diese Re-
duktion der menschlichen Freiheit bewirkt, dall ein Grof3teil unserer Be-
miithungen den Charakter der Vergeblichkeit hat, und dal3 wir gegen Schran-
ken anlaufen, die aufzuheben nicht in unserer Macht steht: Les jeux sont
faits. Unter diesem Titel hat Sartre einen Film konzipiert, der zeigen soll,
wie stark der Mensch von Konstellationen abhingt, die er nicht geschaffen
hat. Der Fiihrer eines Aufstandes wird wenige Stunden vor dem Ausbruch
der Revolte wegen einer Lappalie erschossen; die Gattin eines Ministers wird
von ihrem Mann vergiftet, bevor sie ihre Schwester, die den Minister liebt,
vor diesem skrupellosen Menschen warnen kann. Im «Reich der Schatten»,
wo die Toten korperlos zwischen den Lebenden einhergehen, treffen sich
Pierre Dumaine und Eve Charlier und verlieben sich ineinander. Nun gibt
es einen Paragraphen, wonach Menschen, die sich im Leben hitten lieben
konnen, das Recht haben, fiir vierundzwanzig Stunden ins «Diesseits» zuriick-
zukehren; gelingt es ihnen, in dieser Probezeit ihre Liebe zu realisieren,
dann diirfen sie weiterleben. Pierre und Eve unternehmen den Versuch der
Liebe, aber er milllingt ihnen, denn «les jeux sont faits». Pierre kann die
Revolution und Eve kann ihre Schwester nicht im Stiche lassen — notgedrun-
genermallen verlieren sie einander in der kurzen Zeit, die ihnen geschenkt
ist — dariiber hinaus kann kein Toter ins Lebendige eingreifen, und sowohl
Pierre als auch Eve konnen den Gang der Dinge nicht aufhalten. IThr MiB-
erfolg wird durch ein nochmaliges Sterben besiegelt.

Es handelt sich in diesem Film keineswegs um eine bloBe Gedanken-
spielerei oder etwa gar um Anndherungen an eine Art von Mystizismus.

355



Sartre will lediglich die Situation des Menschen aufzeigen, und zwar des
Menschen im besonderen, der gegen die Macht der Umstinde ankimpfi. Der
pessimistische Ausgang entspricht dem schonungsiosen Realismus, mit dem
die Moglichkeiten und Grenzen des Menschseins ins Auge gefallt werden —
Sartre selber ist aber wohl kein Pessimist, indem er nicht postuliert, daf}
alles Handeln «eitel» sei, sondern sich auf den Grundsatz «Handeln, ohne
zu hoffen» zuriickzieht. Dieses Handeln ohne Hoffnung enthilt eine Abwei-
sung des Optimismus, der sich auf den Gang der Dinge verla3t und die Nei-
gung hat, die Welt in einem rosigen Lichte zu sehen. Sartre lehrt, daf} man
sich auf nichts verlassen kann — weder Gott noch die Geschichte noch die
abstrakte Vernunft werden gerechte Zustinde in die Welt bringen; es ge-
schieht im eigentlichen Sinne nur das, was Einzelne in selbsteigener Verant-
wortung fordern und zuwegebringen. Die Geschichte wird durch jeden
Einzelnen gemacht — zu hoffen, dall irgend etwas «von selber» gut oder
richtig werde, ist ein Derivat religioser Geisteshaltung.

Diese Tendenz wird veranschaulicht durch das Theaterstiick «Die schmut-
zigen Hande». Hoderer, der Fithrer einer kommunistischen Partei eines
Balkanstaates, der von den Deutschen besetzt worden ist, symbolisiert den
echten politischen Menschen, der sich nicht scheut, die Verantwortung fiir
sich, seine Partei und das Schicksal der Freiheit iiberhaupt auf sich zu
nehmen. Unter der Gefahr, von seinen Parteifreunden als Verriter ermordet
zu werden, nimmt er Verhandlungen mit den konservativen Widerstands-
gruppen des Landes auf, um so nutzloses Blutvergiefen zu vermeiden. Die
Partei sendet Hugo als Sekretiir zu ihm, mit dem Auftrag, den eigenwilligen
Parteifithrer zu toten. Hugo ist im Sartreschen Sinne kein Revolutionar —
ihn, den Sohn eines vornehmen Hauses, treiben personliche Konflikte und
Ressentiments in die revolutionire Bewegung; ihn treibt der vage Wunsch,
«etwas GroBes» zu vollbringen, damit er einmal fiihlt, da} er existiert, dald
er da ist und auch Achtung vor sich selbst haben kann. Und gerade in
seinem Opfer Héderer findet er einen Menschen, von dem die GewilBheit
der Existenz ausstrahlt, einen Menschen, der auf der Ebene der Verantwort-
lichkeit zu leben weil. Trotz dem Dringen der Partei hitte Hugo Hoderer
niemals getotet, wenn ihm nicht die Eifersucht hierzu den Anlal gegeben
hitte — der «politische Mord» verwandelt sich in eine kleine, personliche
«Affire», in der ein Mensch mit unklaren Gefiihlen eine Tat begangen hat,
iiber die er sich nachher nicht mehr Rechenschaft geben kann. Mit Hugo und
Héoderer sind zwei Menschentypen gezeichnet, fiir die die Stichworte Un-
eigentlichkeit und Eigentlichkeit gelten konnen. Hoderer ist echt, «unver-
falscht» und verantwortungsbewullt — Hugo ist der Spielball seiner Affekte,

356



der nicht weil}, was mit thm geschieht. Und doch ist gerade dieser Hugo auf
dem Wege zur Authentizitdt — aus dem Gefangnis entlassen, erfahrt er durch
Olga, dal} die Partei heute die Meinung Hoderers vertritt; sein Leben kann
nur gerettet werden, wenn er wieder «verwendungsfihig» sein will, ansonsten
wird ithn die Partei sogleich «beseitigen». Und in dieser Situation wihlt
Hugo sich selbst als freien Menschen, indem er die Verwendungsfihigkeit,
die die absolute Parteidisziplin verlangt, verneint — er stirbt lieber, als zum
skrupellosen Werkzeug einer Parteimaschinerie zu werden. Mit dem Rufe
«Ich bin nicht verwendungsfihig» wird gegen die Degradierung des Men-
schen zu einer Sache protestiert und Sartres Auffassung von Freiheit und
Verantwortlichkeit des Einzelnen in ein helles Licht geriickt. «Les mains sales»
spricht auch eine unverhohlene Absage an den Kommunismus aus — das
Versprechen, dal3 spitere Generationen die Freiheit genielen werden, be-
rechtigt nicht zur Einfiihrung der Diktatur in der Gegenwart; Freiheit muf}
immer als gegenwirtig erkdmpft werden; als Wechsel auf die Zukunft ist
sie eine Schimare, eine sinnlose Gaukelei. Wir wissen nie, was aus unserer
Sache werden wird, wenn wir selbst sie nicht mehr betreiben. Unser Kampf
um unsere eigene Freiheit und die Freiheit unserer Mitmenschen rechtfertigt
sich aus sich selbst; ich kann mich fiir eine Idee opfern, aber ich darf mich
nicht darauf verlassen, da} «die Partei» oder gar die «<Menschheit» die Idee
schlieBlich durchsetzen wird: «... ich muB3 mich beschrinken auf das, was
ich sehe, ich kann nicht sicher sein, dal Kampfkameraden meine Arbeit nach
meinem Tod aufnehmen werden, um sie zu einem Hochstmall der Vollen-
dung zu fithren, da die Voraussetzung besteht, dafl diese Menschen frei sind
und daB sie freiwillig morgen entscheiden werden, was der Mensch sein wird;
morgen nach meinem Tode kénnen Menschen beschlielBen, den Faschismus
einzufithren, und die andern koénnen feige und ratlos genug sein, um sie
machen zu lassen; in diesem Augenblick wird der Faschismus die mensch-
liche Wahrheit sein, und desto schlimmer fir uns; in Wirklichkeit werden
die Dinge so sein, wie der Mensch beschlossen haben wird, dal} sie sein
sollen».

Bei dieser hervorragenden Akzentuierung der menschlichen Freiheit muf3te
es Sartre als Schriftsteller besonders interessieren, das Phanomen mensch-
licher Unfreiheit und Uneigentlichkeit zu schildern. Dieser Versuch wird
teilweise in den beiden Romanen «Zeit der Reife» und «Der Aufschub» unter-
nommen; die beiden Biicher geh6ren zusammen als eine Art «Entwicklungs-
roman», in dem der junge Philosophieprofessor Mathieu (das heil3t wohl
Sartre selbst!) den Weg zu sich selber findet. Auch hier wieder iiberwiegen
diistere und dunkle Farben — die Gefahr der Sinnlosigkeit dringt in das

357



Leben ein, und Mathieu sucht aus dieser Nebelwelt unklarer Gefiihle auf-
zutauchen, sich selbst und damit eine Aufgabe fiir sein Leben zu finden.
«Der Aufschub» verbindet die personliche Entwicklungsschilderung mit einer
Analyse der Zeit gegen Ausbruch des zweiten Weltkrieges; im Sinne eines
«allgegenwirtigen» Romans werden in die Handlung Menschen aus allen
Volkern und Landern einbezogen, so dali dieses Buch auch den Titel «Europa
vor Kriegsausbruch» tragen konnte.

Bedeutend schérfer ist das Problem der Uneigentlichkeit menschlichen
Seins in dem Theaterstiick «Huis clos» (Hinter geschlossenen Tiiren) ins
Auge gefalit. Da treffen sich drei Menschen in der Holle, und diese imaginére
Holle besteht darin, dall jeder bestrebt ist, die Wunden des andern aufzu-
reiBen. «Die Holle, das sind die andern!» Was Sartre hier zum Ausdruck
bringen will, hat gar nichts mit christlichen Vorstellungsweisen (was nach
~dem Tage geschieht usw.) zu tun. Diese Art von Holle, die hier gezeigt wird,
ist schon auf Erden da — es ist die Holle eines uneigentlichen Menschseins.
Der uneigentlich lebende Mensch hat es aufgegeben, in Freiheit mit andern
zu sein; er erlebt sich blo noch in der Unterdriickung und Unterjochung
des andern; sein Gefiihl entbehrt der Elastizitat und fordert deshalb die Un-
freiheit des andern. Und weil jeder dieser «Verdammten» unecht lebt, hat
er vor den andern etwas zu verbergen. Dieses Verhiillte und Verdeckte wird
durch den «Blick» des andern stindig ans Licht gezogen — selber uneigent-
lich, 148t mich der andere stindig meine Uneigentlichkeit fithlen. Hier muf3
das Zusammensein zur Qual werden, und Sartres Meinung ist die, dal} er
auf allgemein-menschliche Zustidnde hinweist. Nur wo der Mensch seine Frei-
heit errungen hat, kann er den Mitmenschen in Freiheit neben sich existieren
lassen — Freiheit macht frei, Unfreiheit macht (auch andere) unfrei!

Die verschiedensten Spielarten menschlicher Unifreiheit und Resignation
decken sich ungefdhr mit dem, was wir als seelische Erkrankungen oder auch
psychopathologische Verhaltensweisen kennen. Die Novellen Sartres bieten
hierzu eindriickliche Illustrationen — Das Zimmer zeigt die «Inauthenticité»
als Geisteskrankheit; Herostrat stellt die Psychologie des Morders dar, des
Morders, der so weit gelangt ist, dal er zu Bestitigung seines Selbstwertes
das Ermorden eines andern Menschen braucht; und Intimitat schlieBlich
skizziert das unechte Eheleben, wo das Zusammensein durch eine gemeinsame
«Pathologie» und die Furcht vor einem Leben in Freiheit aufrechterhalten
wird.

Ein letzter Motivkreis wird von Sartre behandelt in «Die ehrbare Dirne»
und «Die Kindheit eines Chefs». In diesen beiden Werken geht es um die
Kritik der konservativen Geisteshaltung, die nach Sartre auf den Voraus-

358



setzungen beruht, dal} die Menschen nicht gleichwertig und daB sie nicht
gleichberechtigt seien. Dies kommt in der sogenannten «Rassenfrage» zum
Ausdruck, so dal} selbst die gutherzige Dirne sich vom Senator iiberzeugen
1aBt, dall das Leben eines Negers gegeniiber demjenigen eines WeiBen, zudem
noch eines Weillen aus der regierenden Kaste, nichts zu bedeuten hat; gleich-
viel, wo Recht oder Unrecht liege. Das Ungliick will, daBl der gedemiitigte,
unterdriickte und ausgeniitzte Weille sich immer noch fiir vornehmer hilt
als der ebenso unterdriickte, gedemiitigte und ausgeniitzte «Schwarze» — auf
diesem psychologischen Mechanismus beruht die Moglichkeit der ungerechten
Gesellschaftsordnung, indem die Gemeinschaft der Unterdriickten an Reli-
gions- oder Rassenvorurteilen sowie am Nationalismus zuschanden wird. Die
regierende Kaste herrscht, indem sie dem naiven Menschen fiir die reale
Ausbeutung die Illusion seiner Uberlegenheit iiber gewisse Menschengruppen
vorgaukelt; so werden diejenigen, die durch die Natur der Sache zu Bundes-
genossen bestimmt sind, zu Feinden, mit dem Resultat, dal} die ungerechte
Gesellschaftsordnung weiterbestehen kann. In «Die Kindheit eines Chefs»
schildert Sartre meisterhaft den Werdegang eines Menschen aus der «oberen»
Gesellschaftsschicht — es wird gezeigt, wie eine Summe von Vorurteilen all-
mihlich zu jenem Podest wird, von dem herab mit «gutem Gewissen» die
Unfreiheit der Menschen bejaht wird. Haben sich die Vorurteile gefestigt,
so ist der «Chef» da — der Fiihrer in Industrie, Militar und Staat macht seinen
Weg mittels Methoden, die seiner (nicht authentischen) Auffassung vom
Menschen sinnvoll entsprechen. Sartre als Sozialist wendet sich ebenso gegen
die Chef-Mentalitit in der Bourgeoisie als auch gegen jegliche Rassenlehre,
die die Ungleichheit der Menschen postuliert.

Gerade an diesem konkret-politischen Problem wird ersichtlich, daf3
Sartres Dichtung und Philosophie zusammengehoren und im Grunde die-
selbe Melodie in verschiedenen Variationen abwandeln; sowohl hinter dem
dichterischen als auch dem philosophischen Schaffen Sartres steht ein Kon-
zept von Menschen, das vor allem das Menschsein in Freiheit und Verant-
wortlichkeit begriindet sieht — darum hat Sartre seine Lehre auch einen
«Humanismus» genannt: «Humanismus, weil wir den Menschen daran er-
innern, dall es auller ihm keinen andern Gesetzgeber gibt, und dal} er in
seiner Verlassenheit iiber sich selber entscheidet; und weil wir zeigen, dal3
nicht durch Riickwendung auf sich selber, sondern immer durch Suche nach
einem Ziel aullerhalb seiner, welches diese oder jene Befreiung, diese oder
jene besondere Verwirklichung sein wird — dal} dadurch der Mensch sich
als humanes Wesen verwirklichen wird.»

359



	Jean-Paul Sartre als Schriftsteller

