
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 30 (1951)

Heft: 6

Artikel: Mensch und Technik

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


aber sogar 100 000, sollen Lohn und Brot finden. Das ganze Projekt hat
zwei Hauptziele: vorhandene Existenzen zu verbessern und neue zu begründen.

Die definitive Ansiedlung eines Menschen wird zwei Millionen Lire
kosten. Laut Plan aber sollen 100 000 Familien angesiedelt werden, das heißt
beim italienischen Kinderreichtum mindestens 500 000 bis 600 000 Personen.

Vom Gelingen des Mezzogiorno-Projektes als erste Etappe einer
unumgänglichen sozialen Revolution wird nicht zuletzt die politische Zukunft
Italiens abhängen.

POLYBIOS

Mensch und Technik

1. Die Technik als einer der entscheidendsten Faktoren im Leben der Neuzeit

Man kann nicht daran zweifeln, daß die Technik einer der wichtigsten
Faktoren im Leben der Neuzeit geworden ist. Das Dasein des modernen
Menschen ist durch und durch technisch bestimmt. Mit einem Souveränitätsanspruch

sondergleichen hat das technische Verfahren in alle Lebensbereiche

eingegriffen und die ihm eigene Gesetzlichkeit in alle Möglichkeiten des

menschlichen Denkens und Handelns getragen. Nicht umsonst spricht man seit

einigen Generationen vom «Maschinenzeitalter». Wir können sozusagen nichts

tun, ohne auf die Hilfe der Technik zurückzugreifen. Der amerikanische

Autor Stuart Chase schildert in seinem Buche «Men and Machines» mit
frappanter Ironie die totale Technisierung der Gegenwart anhand eines
Tagesablaufes :

«Das erste, was ich in aller Morgenfrühe höre, ist eine Maschine — mein
Wecker. Er ruft, und ich gehorche Als nächstes stehe ich auf und gehe ins

Badezimmer Nacheinander drehe ich an verschiedenen Hähnen und einem

Mischventil, und eine mit kleinen Löchern versehene Metallscheibe überbraust
mich mit Wasser. Wenn es die Jahreszeit erfordert, schalte ich mir dazu auch

noch das elektrische Licht und einen elektrischen Ofen an. Falls gerade der

erste oder der fünfzehnte des Monats ist, steige ich dann in den Keller hinab,
nehme eine Kanne mit langem Gießer und öle einen Elektromotor, der Brennstoff

in die Zentralheizung pumpt, einen anderen, der die Waschmaschine,

einen dritten, der den Kühlschrank treibt. Inzwischen bereitet mir die
elektrische Kochplatte schon mein Frühstück, und der elektrische Toaströster auf

248



dem Tische, aus dessen Innerem ein so angenehm anzuhörendes Summen

kommt, klappt plötzlich selbsttätig auf, als der Toast die richtige Bräunung
hat. Ehe ich das Haus verlasse...»

Die Schilderung Stuart Chases erhellt schlaglichtartig die Tatsache einer
technisierten Welt. Der Triumphzug der Maschine hat nirgends haltgemacht.
Die gesamte Waren- und Güterproduktion wird gegenwärtig mit technischen

Mitteln bewerkstelligt. Die Industrialisierung ist ebensowohl in der Landwirtschaft

als auch in den gewerblichen Berufen zu finden. Ihren Gipfel erreicht
sie in den modernen technischen Großbetrieben, deren Organisation selbst

ein technisches Problem ersten Ranges darstellt. Neben ihrem produktiven
Einsatz hat sich die totale Technisierung auch in den Dienst der Destruktion
gestellt. Die Kriege unserer Epoche sind technische Kriege. Maschinen ziehen

gegen Maschinen in das Feld. Tanks und Panzerwagen spielen in den
kriegerischen Auseinandersetzungen eine große Rolle; das Flugzeug ist gleichsam
zu einem Geschütz mit unbegrenzter Schußweite geworden; die gigantischen
Schlacht- und Flugzeugmutterschiffe bilden schwimmende Bastionen, die mit
einem ungeheuren technischen Aufwand in Bewegung gesetzt werden. Der

Krieg ist ein technisches Phänomen geworden — sein Ausgang wird nicht
mehr durch «Tapferkeit» und andere altmodische «Tugenden» bestimmt,
sondern durch die technische Über- oder Unterlegenheit.

Die technische Lebensform hat sich derart weitgehend durchgesetzt, daß

auch das gesellschaftliche Zusammenleben der Menschen sich ihr angepaßt
hat. Der moderne Staat verfügt über eine gewaltige Maschinerie, die seine

Macht ins Überdimensionale vermehrt hat. Es scheint in der Tendenz der

Zeit zu liegen, diese Machtfülle noch auszuweiten. Der Ruf nach einer totalen

Planung des wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Lebens kommt nicht zum
Verstummen. Die Ökonomie der Länder, Kontinente und des ganzen Erdballs
soll harmonisiert, rational durchdacht und technisch sinnvoll gestaltet werden.

Der Machtbereich der Technik, heute schon unermeßlich, soll noch

ausgeweitet werden. Wenn der Augenschein nicht trügt, gehen wir Zeiten

entgegen, die noch mehr durch das technische Prinzip determiniert sein werden

als die unsrige. Angesichts dieser Situation drängt sich eine Besinnung über
das Wesen und die Grundlage des technischen Menschentums auf. Wie ist es

überhaupt dazu gekommen, daß die Welt derart «technisiert» wurde? Welches

sind die geschichtlichen Ausgangspunkte der heutigen technischen Welt?
Was ist das Wesen der Technik und in welcher Beziehung steht sie zum Wesen

des Menschen? Zu Religion, Kunst und Ethik? Was ist die Zukunft der

Technik? Auf diese Fragen soll im folgenden knapp und andeutungsweise
die Antwort gegeben werden.

249



2. Die geschichtlichen Grundlagen der Technik

Die Geschichte der Technik ist ebenso alt wie die Geschichte der Menschheit.

Naturgemäß darf man hier nicht nur an die Maschinentechnik denken.
Auch das Werkzeug, selbst das primitivste, ist schon ein technischer Gegenstand.

Schon beim frühesten Auftreten des Menschen läßt sich, mittels
Ausgrabungen, der Werkzeuggebrauch feststellen. Der Mensch ist «a tool-making
animal» (Franklin)1. Der Beginn der Seßhaftigkeit, des Ackerbaus, der Viehzucht

und des frühen städtischen Gemeinwesens bringen die ersten
Fortschritte in den technischen Gestaltungsmöglichkeiten. Zum Feuer gesellen
sich der Pflug, das Rad, der Hebel und eine Mannigfaltigkeit von technischen

Gebrauchsgegenständen, die die Kräfte des Menschen vervielfachen. Die

Naturbeobachtung erweitert die Kenntnisse des Menschen und gestattet ihm,
in den Ablauf des Naturgeschehens einzugreifen, um sich diesen durch Steuerung

dienstbar zu machen. Die Kraft des bewegten Wassers und des Windes
werden ausgenützt. Mechanische Vorrichtungen, die sich der Triebkraft des

tierischen oder menschlichen Organismus bedienen, kompensieren die
schwache Zug- und Stoßkraft des menschlichen Armes. Die Antike gelangt
bereits mittels ihrer noch äußerst unvollkommenen technischen Einsichten zu

Leistungen, die uns immer wieder Bewunderung abnötigen.
Trotz diesen Kenntnissen und Fähigkeiten kann man weder dem Altertum

noch dem Mittelalter eine eigentliche Technik zusprechen. Technik als

dominierendes Phänomen der Lebensgestaltung ist ein Ereignis der Neuzeit, ein

historischer Prozeß, der erst mit dem Zusammenbruch des mittelalterlichen
Lebens und Denkens einsetzt. Zur Entwicklung der abendländischen
Maschinentechnik, die sich in den letzten Jahrhunderten monumental entfaltet hat,

gehört der Aufstieg des Frühkapitalismus, ein Machtlos-Werden des

scholastisch-religiösen Denkens, die aufstrebende Naturwissenschaft, die
rationalistische Philosophie und der Erfolg des Protestantismus, der dem
katholischen Glauben eine neue Lehre von Gott, Welt und menschlichem Leben

entgegensetzte.

Erst nachdem sich im 15., 16. und 17. Jahrhundert die fundamentalen

Wandlungen in Philosophie, Wissenschaft, Religion, Wirtschaft und
gesellschaftlichem Leben vollzogen hatten, konnte die technische Entwicklung jene
verblüffenden Formen annehmen, die in Tempo und Größe das Unmögliche

möglich machten. Das veränderte Weltbild bedingt die Entstehung eines neuen

Menschentypus et vice versa. An Stelle des auf Gottes Hilfe hoffenden Men-

1 «Der Mensch ist ein Tier, das Werkzeuge macht.»

250



sehen tritt ein souveräner Gestalter der Welt. Die Erde ist nicht mehr ein
Jammertal, eine Durchgangsstation für leidende Seelen — das Leben im Diesseits

hat seinen eigenen Sinn, den der Mensch durch seine Werktätigkeit
realisiert. Der Protestantismus liefert das Arbeitsethos, mit dem das
kapitalistische Produktionssystem seine riesenhafte Leistungskapazität erreicht.
Wissenschaft und Technik arbeiten einander in die Hände, indem der
wissenschaftliche Fortschritt neue Erfindungen und Entdeckungen vorbereitet, während

manche technische Neuerung zu veränderten naturwissenschaftlichen

Hypothesen und Theorien führt.
Es liegt ein großartiges Pathos in den technischen Bestrebungen, mittels

derer sich die anbrechende Neuzeit in ein gänzlich neues Verhältnis zur
Natur, zur belebten und unbelebten Wirklichkeit setzt. Der Mensch versucht,
dem von der Überlieferung genannten Gott und Schöpfer seinen Rang streitig
zu machen. Er wird selbst zum Schöpfer und Schaffenden, der in pro-
metheischer Weise von der Erde Besitz ergreift. Nichts hält seinen Forscherund

Gestaltungsdrang zurück. Alles will er wissen, erkennen, umwandeln, für
seine Lebenssicherung brauchbar machen. Dieser homo factivus erfährt die

Begrenztheit der Welt und fühlt in sich die Unbegrenztheit seines Willens,
diese Welt nach seinem Maß und Bedürfnis zu prägen. Mit einem geradezu

religiösen Enthusiasmus — im Sinne einer «Menschheitsreligion» — gehen
Erfinder und Entdecker, Männer der Wirtschaft und der Wissenschaft daran,
das Antlitz der Erde zu verändern und die Macht des Menschen auszuweiten.

Die das Menschentum der Neuzeit auszeichnende Grundhaltung, aus der

Technik, Naturwissenschaft und philosophisches Denken der Moderne hervorgingen,

kommt sehr schön zum Ausdruck in einer Stelle in den «Chemischen

Briefen» des berühmten Chemikers Justus von Liebig; dieser schreibt:
«Es war nötig, daß Tausende von Männern, mit allem Wissen ihrer Zeit

ausgerüstet, von einer unbezwinglichen, in ihrer Heftigkeit an Raserei
grenzenden Leidenschaft erfüllt, ihr Leben und Vermögen und alle ihre Kräfte
daransetzen, um die Erde nach allen Richtungen zu durchwühlen, daß sie,
ohne müde zu werden und zu erlahmen, alle bekannten Körper und Materien,
organische und unorganische, auf die verschiedenartigste und mannigfaltigste
Weise miteinander in Berührung brachten.»

Von dieser Leidenschaft in Forschung und Gestaltung, mit der der
technische Mensch der Neuzeit ausgestattet ist, berichtet auch Bergius, der
berühmte Erfinder der Kohleverflüssigung, in einer Rede vor der Schwedischen

Akademie der Wissenschaften im Jahre 1931:

«... die einmal angefaßten Probleme reißen den, der von ihnen besessen

ist, immer weiter fort, immer tiefer hinein und verstricken ihn in ihre Bande

251



und in ihren Dienst mit Leib und Seele, mit Hab und Gut, bis die Probleme

gelöst sind oder ihr Adept besiegt am Boden liegt.»
Man versteht die totale Technisierung der Neuzeit nur dann, wenn man

sie in Beziehung bringt zu einer wesensmäßigen Wandlung der menschlichen

Lebenseinstellung, der Haltung des Menschen gegenüber Welt, Mensch und
Leben. Die Technik ist Ausdruck und Symbol eines spezifischen Menschentums.

Sie ist etwas vom Menschen Hervorgebrachtes, ein Mittel des Menschen

zu seiner Selbstverwirklichung. Ihr Wesen ist im Wesen des Menschen

begründet. Aus diesem Grunde kann man das Wesen der Technik nicht
definieren, ohne gleichzeitig auch auf das Wesen des Menschen selbst Bezug zu

nehmen.

3. Das Wesen der Technik

Es gibt fünf Definitionen der Technik, auf die sich die von den meisten

Autoren verfochtenen Meinungen über Sinn und Gehalt der Technik zurückführen

lassen:

1. Technik ist angewandte Naturwissenschaft.
2. Technik ist Mittelbereitung zu wirtschaftlichen Zwecken.

3. Technik ist ein zweckneutrales Mittelsystem.
4. Technik ist Ausdruck des menschlichen Machtstrebens.

5. Technik ist ein Derivat des christlichen Erlösungsglaubens, das sich als

Streben nach Selbsterlösung äußert.

Die erste These hat insofern Berechtigung, als die naturwissenschaftlichen
Erkenntnisse für die Technik stets von hoher Bedeutung sind. Ohne die exakte

Naturwissenschaft wäre die Technik gar nicht zu denken. Nur wird man
aber bezweifeln müssen, daß die Technik in dieser Wesensbestimmung schon

aufgeht. Die Tatsache, daß technische Erfindungen der Naturwissenschaft
zeitlich vorauseilten, bestätigt eine relative Unabhängigkeit des technischen

Gestaltens von der naturwissenschaftlichen Forschung. Bei der Einweihung
eines Denkmals für Stephenson gab der Thermodynamiker William Rankine
diesem Tatbestand folgenden Ausdruck:

«Die Eisenbahn, vollständig und fertig, wie sie uns Stephenson hinterließ,
ist ein Produkt der Notwendigkeit und des Geistes der Zeit. Das ungelehrte
Talent, das gesunde, praktische Denken des Volkes, die schwielige Hand des

Arbeiters, hat sie allein geschaffen; die Schulweisheit hat keinen Teil an ihr.
Keine Formel ist bei der größten technischen Schöpfung unserer Zeit
entwickelt, keine Gleichung dabei gelöst worden.»

Max Scheller sagt in «Die Wissensformen und die Gesellschaft»:

252



«Daß die Technik keineswegs nur eine nachträgliche ,Anwendung' einer

rein theoretisch-kontemplativen Wissenschaft ist, die nur durch die Idee der

Wahrheit (usw.) bestimmt wäre, daß vielmehr der je stark oder schwach

vorhandene, auf dieses oder jenes Gebiet des Daseins gerichtete Wille zur
Herrschaft und Lenkung schon die Denk- und Anschauungsmethoden wie die

Ziele des wissenschaftlichen Denkens mitbestimmt -...-, das halte ich für
einen der wichtigsten Sätze, die die Wissenssoziologie auszusprechen hat ...»

In Gottl-Ottilienfelds «Grundriß der Sozialökonomik» (1914) steht der

Satz: «Technik ist um der Wirtschaft willen da, aber Wirtschaft nur durch

Technik vollziehbar». Diese Auffassung ist hernach von ökonomischer Seite

vertreten worden - auch Eduard Spranger schloß sich ihr an. Wenn man auch

zugeben muß, daß Technik und Wirtschaft ein irgendwie komplementäres
Verhältnis eingehen, kann man doch diese einseitige Anschauung nicht billigen.

Die Technik ist nicht nur ancilla oeconomiae. Der in ihr enthaltene

Gestaltungsdrang weist über diese Bestimmung hinaus, so daß sie uns kaum

befriedigen kann.
«Technik als zweckneutrales Mittelsystem» ist eine Definition, die an den

deutschen Lebensphilosophen Georg Simmel anknüpft. Simmel betrachtet das

Werkzeug des Menschen als ein Mittel, dem eine relative Selbständigkeit
abgeht. Es ist ganz das Geschöpf unseres Willens und wird von uns gemäß
unseren Intentionen angewendet. Dasselbe, was für das Werkzeug gilt, ist auch
für die Technik im Gesamten gültig. Sie hat keinen eigenen Zweck — ihre
h inalität erwächst immer aus dem Gebrauch, den man mit ihr macht. Auch
dieser Auffassung wird man eine gewisse Berechtigung nicht absprechen
können. Dennoch scheint es, daß sie für die Definition des technischen

Phänomens nicht zureichend genug sei.

Auf Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht fußend, versuchte Oswald
Spengler im «Untergang des Abendlandes» und in «Der Mensch und die
Technik» (1931), das Wesen der Technik auf das menschliche Machtstreben
zurückzuführen. Er bestimmt die Technik als eine, beziehungsweise die «Taktik

des Lebens» und läßt auch die Tierwelt an ihr Anteil haben. «Die Technik
ist die Taktik des ganzen Lebens. Sie ist die innere Form des Verfahrens im
Kampf, der mit dem Leben selbst gleichbedeutend ist.» Jede Tätigkeit, die
ein Ziel hat, benützt eine Technik. Das Ziel des Menschen ist die
Selbstbehauptung, die Machtausdehnung: Werkzeug, Maschine und alle Praktiken
des Lebens sind hierzu Mittel.

.Der Mensch ist nach Spengler ein «Raubtier». Das gibt ihm eine gewisse
Vornehmheit, einen hohen Rang - denn das animalische Leben gliedert sich
auf - neben der Einteilung in Gattungen und Arten - in die beiden Kate-

253



gorien Raub- und Beutetiere. «Die Welt ist die Beute des Menschen, und aus
dieser Tatsache ist letzten Endes die menschliche Kultur erwachsen.»

Gegenüber der animalischen «Gattungstechnik», die weder erfinderisch
noch lernbar noch entwicklungsfähig ist, steht die «Menschentechnik», die
allein unabhängig vom Leben der Gattung bleibt. «Die Technik im Leben des

Menschen ist bewußt, willkürlich, veränderlich, persönlich, erfinderisch.» Der
Mensch ist Schöpfer seiner Lebenstaktik. Die Schöpfungen des Menschen sind
Ausdruck eines Daseins in persönlicher Form.

Der Ursprung der Technik liegt in der menschlichen Hand. Hand und

Werkzeug gehören zusammen. Die «denkende Hand» — Zweck und Mittel
koordinierend — hat Zivilisation und Kultur geschaffen.

Die Gemeinschaftsbildung begründet geschichtlich «das planmäßige Tun

zu mehreren», wodurch die ganze Taktik des Lebens sich wandelt. Die
Wortsprache entsteht als Mittel der Verständigung. Nun erst wird Umweltsgestaltung

in größerem Maßstab möglich. Aber, mit dem Schritt vom Gebrauch

persönlicher Werkzeuge zum Unternehmen von mehreren steigert sich die

Künstlichkeit des Verfahrens. Diese kann nur durch den Gedanken geleitet
werden — dem entspringt die Zweiteilung zwischen Ausdenken und Ausführen.

Damit ergeben sich die sogenannte «Führerarbeit» und die sogenannte
«ausführende Arbeit», nach Spengler für «alle kommenden Zeiten die
technische Grundform des gesamten menschlichen Lebens». Dieser Zweiteilung
entsprechend soll es, von Natur aus, befehlende und gehorchende Menschen

geben. Beide kommen in der «Organisation» zusammen, in Volk, Stamm,
Stand und Staat. Das Schicksal der Menschheit ist, daß die Gehorchenden

sich mehren, die Zahl der Befehlenden sich verringert. Das ist die Vermassung.

Der Ausgang ist für Spengler: «Aufstieg und Ende der Maschinenkultur».

Wir nähern uns der Katastrophe mit Riesenschritten. Das technische

Leben ist gegennatürlich geworden. Die faustische, westeuropäische Kultur
ist im Abstieg begriffen. Der fünfte Akt beginnt. Die Mechanisierung des

Lebens hat sich selbst ad absurdum geführt. Das «faustische Denken»

erlahmt, der leblose technische Apparat erstickt jegliche lebendige, krafterfüllte

Regung. Arbeit und Produktion desorganisieren sich. Die «weiße Rasse» ist

nicht mehr fähig, ihre eigene Schöpfung »- die Maschinenwelt — zu beherrschen.

Das Mittel überwuchert die Zwecke; die Dekadenz bricht herein.

«Junge, unverbrauchte Rassen» bereiten sich vor, die Weltherrschaft zu
übernehmen.

Mit dieser Zukunftsvision schließt Spenglers «Mensch und Technik», das

neben einigen interessanten Anregungen der uferlosen Spekulation freien
Raum läßt und mit phantastischen Konstruktionen nicht zurückhält. Der

254



Wert dieser Untersuchung wird erheblich reduziert durch den Rassenmystizismus

und eine extrem romantische Lebensphilosophie, die das Wunschbild

an Stelle der Wirklichkeit setzt.

Wie Spengler, hat auch Max Scheler die Technik als einen Ausdruck des

menschlichen Machtwillens bezeichnet. Man muß sich jedoch fragen, ob die
Technik allein auf das Machtstreben zurückgeführt werden könne. Auf diese

Frage wollen wir weiter unten die Antwort geben.

In seiner Studie «Mensch und Technik — Grundzüge einer Philosophie
der Technik» stellt Donald Brinkmann, dessen Darstellung wir die obigen
Definitionen der Technik entnommen haben, die These auf, daß Technik
«einer Glaubenssehnsucht Ausdruck gebe», und daß sie «Erlösung durch

werktätiges Gestalten der Wirklichkeit» herbeiführen wolle. Drei Maximen
sollen für die technische Arbeit gelten:

«Überwinde die natürlichen Schranken von Raum und Zeit! Überwinde
die natürlichen Schranken der Kausalität! Überwinde die natürlichen Schranken

der Substanzialität!»
Brinkmann gelangt in der «Schlußbetrachtung seiner Untersuchung zu

folgendem Ergebnis:
«Hinter den technischen Erfindungen und Konstruktionen steckt, trotz

allem Anschein äußerer Rationalität, eine irrationale Sehnsucht des

Menschen, ein Streben nach Selbsterlösung. Nicht ein Wille zur Macht, sondern
die Sehnsucht nach Selbsterlösung treibt den homo factivus zur werktätigen
Gestaltung der Wirklichkeit in Technik und Industrie. Seit dem Beginn der
älteren Neuzeit bedient sich der Mensch in zunehmendem Maße naturwissenschaftlicher

Erkenntnisse, die seine Wirkungsmöglichkeiten in ungeahntem
Maße erweitert haben. In der Erlösungssehnsucht selbst sehen wir eine Ab-

wandlung des ursprünglichen christlichen Erlösungsglaubens. Diesem Ethos
verdanken die grandiosen Leistungen der modernen Technik ihr Entstehen.

In ihm wurzeln aber auch all die verheerenden Konsequenzen, die vor unsern
Augen im totalen Krieg, in niegesehener Schrecklichkeit gezogen werden. Die
Technik bestimmt das Schicksal der abendländischen Menschheit.»

Und an anderen Orten:
«Die wichtigste Aufgabe einer Philosophie der Technik sehen wir darin,

hinter allen Erfindungen und Konstruktionen das technische Menschentum
aufzudecken und die verhängnisvolle Sehnsucht nach Selbsterlösung zu

durchschauen. Aus dem Eingeständnis der Notlage heraus kann dann in aller
Bescheidenheit der Boden für ein echt menschliches Handeln und Erkennen
vorbereitet werden, das sich nicht mehr vom utopischen Größenwahn des

,homo factivus' verführen läßt».

255



Den fünf im obigen dargestellten und umschriebenen Definitionen der
Technik sehen wir uns genötigt, eine sechste beizufügen:

Technik ist Ausdruck des sieghaften Sicherungsstrebens des Menschen.

Diese unsere Auffassung läßt sich durch einen anthropologischen Exkurs

belegen.

4. Philosophisch-anthropologischer Exkurs:

Das menschliche Sicherungsstreben

Jegliche Definition der Technik geht aus von einem bestimmten Menschenbild,

von einer Auffassung über Wesen und Natur des Menschen, seiner
Stellung im Kosmos, seiner physisch-psychisch und geistigen Wesensart und seiner

Angrenzung gegenüber allem übrigen Seienden. Welches ist nun aber das

Hauptcharakteristikum jenes rätselhaften Wesens «Mensch»? Was ist der

tiefste und letzte Grundzug in der menschlichen Existenz; was ist der wesenhafte

Ausdruck ihrer fundamentalsten Anliegen, Bedürfnisse und Intentionen,
mit einem Wort: ihr Wesen selbst? Ist es der «Wille zur Macht», das

«Erlösungsbedürfnis», die ökonomische Daseinssicherung, das Erkenntnisstreben

(«homo sapiens» und animal rationale) Nach unserer Auffassung liegt die
wesenhafte Manifestation des Menschlichen im Sicherungsstreben, demgegenüber

alle anderen Bestimmungen lediglich als Derivate und Abwandlungen
der ursprünglichen Tendenz zu betrachten sind. Erkenntnis und Bemächti-

gungswillen sind Mittel der Sicherung, genau so wie alle ökonomische

Anstrengung letztlich die «securitas» des Menschen gewährleisten soll.

Mit der freien Beweglichkeit im Räume, die mit dem animalischen Leben

einsetzt, beginnt das Problem der Sicherung zur Hauptfrage des Daseins zu
werden. Ortsverändernde Organismen sind immer auf dem Weg ins

Ungewisse, Gefahrendrohende und Beängstigende. Mit dem Einsetzen der

Beweglichkeit wird es notwendig, vorauszusehen und im voraus zu planen. Wenn

die Bewegung nicht vorsichtig durchgeführt wird, kann sie zum Verhängnis
werden. Zur Ortsveränderung gehört unweigerlich ein steter «psychischer
Kontakt» mit der Umwelt, ein Erkennen, Begreifen und Erfassen der
Umweltssituation. Die seelischen Funktionen haben dem Organismus diesen

Dienst zu leisten. Sie verbinden Lebewesen und Welt. Was sie letzten Endes

ermöglichen und ermöglichen müssen, ist die Sicherheit — Sicherung vor
allem Neuen, Unerwarteten, Überraschenden, das dem Leben beim Wechsel

seiner Stellung im Raum entgegentreten kann.

Die «insecuritas» innerhalb des Tierreiches ist weit geringer als diejenige
des Menschen. Das Tier hat seine Umwelt; in allen seinen instinktiven Bereit-

256



Schäften, die es vererbt mitbringt, liegt schon der Anschluß an eine spezifische
Umwelt, in die das Tier hineinpaßt wie ein Schlüssel in ein Schloß. Die
Umweltsforschung seit D. v. Uexküll (zum Beispiel «Die Welt der Stubenfliege»)
hat auf diesen Tatbestand mit einer unwiderleglichen Klarheit hingewiesen.
Instinkt und natürliche Umwelt sind für das Tier ein Korrelationssystem, das

durch uralte Arterfahrung eingespielt ist, und damit die Sicherheit des

animalischen Lebens weitgehend erlaubt.
Anders beim Menschen. Der Mensch ist das einzige Wesen, das keine

adäquate «Umwelt» hat, dem allerdings auch jene ausgeprägte Instinktgrundlage

fehlt, mittels derer er sich zu einer spezifischen Umwelt in Beziehung
setzen könnte. Der Mensch lebt in einer «Welt». Für diese Welt ist er keineswegs

vorbereitet; im Gegenteil: die ihm von der Natur gewährte Ausstattung
ist durchaus mangelhaft und unzulänglich. Im Hinblick auf die natürliche
Bewaffnung, Kraft und Sicherung ist der Mensch das ärmlichste aller Wesen.

Er ist es, der die Ungewißheit des Daseins zutiefst erfährt. Den Mächten der

Natur hilflos ausgeliefert, dem Zufall und der Willkür natürlicher Gewalten

preisgegeben, muß er versuchen, sich selber zu erhalten; das heißt jene Mittel
und Methoden zu finden, um seine Mängel auszugleichen, damit sein Dasein
Schutz und Sicherung habe. Die «Sorge» ist eine der wesentlichsten
Charakteristiken des Daseins.

Diesen allgemeinen «insecuritas» des Menschen hat Blaise Pascal
Ausdruck zu geben verstanden:

«Das ist unser wahrer Zustand. In ihm sind wir unfähig, sicher zu wissen

und absolut nichts zu wissen. Wir treiben über einen weiten Mitten-Raum
dahin, stets unsicher und schwankend, von einem Ende zum andern getrieben.
Wo immer wir an eine Grenze geraten und festen Fuß zu fassen vermeinen,
gerät sie in Bewegung und entgleitet uns, in ewiger Flucht vor uns. Nichts
bleibt vor uns stehen. Das ist der Zustand, der uns natürlich ist und trotzdem

zu unseren Neigungen im größten Widerspruch steht; wir verbrennen vor
Sehnsucht, einen festen Ort und ein endgültiges, bleibendes Fundament zu

finden, um einen Turm darauf zu bauen, der sich bis ins Unendliche erhebt;
aber alle unsere Fundamente bersten, und die Erde tut ihre Abgründe auf.»

Was Pascal über die spezifische religiöse Situation des Menschen sagt,
gilt für die menschliche Existenz schlechthin. Man kann das Tun und Lassen

des Menschen, des Individuums wie der Gattung, nur dann sinngemäß
verstehen, wenn man die Elemente der Sicherung bloßzulegen vermag. Das

Sicherungsstreben hat die Gedanken und Taten der Menschen seit dem

Ursprung des Menschengeschlechtes gelenkt und geleitet. Hinter aller theoretischen

und praktischen Aktivität ist dieses eine Fernziel: securitas.

257



In der Frühzeit der Geschichte sucht der Mensch seine Sicherung gegenüber

dem Naturganzen mittels magischer Bewußtseinsformen zu bewerkstelligen.

Die Magie besteht aus einer Reihe von Verfahren, die dem Menschen

Macht über die Natur vermitteln sollen. Die Zauberformel und die Beschwörung

gelten der Natur- oder Menschenmacht, die sich demjenigen
unterwerfen sollen, der um ihr Geheimnis weiß. Magie ist ein Streben nach

Kraftgewinnung, damit nach Sicherheit. Der Mensch von heute zweifelt nicht
daran, daß sie in ihrer direkten Auswirkung nichts vermag. Indirekt jedoch,
indem sie dem Menschen einen Glauben an seine eigene Macht gibt, festigt
sie zum Teil seine Stellung innerhalb der Natur und befriedigt so teilweise
das Streben nach Sicherung.

Auch in den großen Menschheitsreligionen spielt das Problem der Sicherung

eine entscheidende Rolle. Der Gott der Liebe soll das Dasein des

Menschen von der Ungewißheit befreien; als Schöpfer und Erhalter der Welt soll

er dem Menschen Schutz bieten und ihn vor den mannigfachen Gefahren des

Lebens bewahren. Der Mensch erhofft von seinem Gott, daß er ihn vor den

Naturgewalten, vor Krankheit, Krieg und dem allgemeinen Chaos schütze.

Das Gebet ist die Bitte um den Beistand des «Allmächtigen». In Gott liegt
die erträumte Sicherung des Menschen.

Wie immer man sich zum religiösen Problem stellen mag, eines steht fest:

die Sicherung des Menschen durch die «Religion» ist illusionär. Abgesehen

davon, ob Gott existiert oder nicht existiert — wir wissen (wenn wir nicht an
Wunder glauben!), daß er nicht unsere Existenzsicherung abnimmt und uns
die gewünschte Sicherheit nicht gewährt. Das Gebet schützt kein Schiff vor
den stürmischen Wellen, es hält keine Überschwemmungen auf, es vermag
den Blitz nicht vom ungeschützten Hause abzuleiten, es schaltet die Dürre und

Trockenheit nicht aus, es heilt keine Krankheiten, wenn der Arzt fehlt, es

verhindert nicht den Ausbruch von Kriegen, es löst nicht die Probleme, die der
menschlichen Lebenssicherung aufgegeben sind. Auch die Religion vermag
dem Menschen nicht die securitas zu geben, die er in seiner
gefahrendräuenden Welt so dringend benötigt.

Erst die Technik, und die mit ihr parallellaufende Wissenschaft und

Industrialisierung, haben den Menschen mit jenen Hilfsmitteln versehen, mittels
derer er die Daseinssicherung realiter vollziehen kann. Die Technik ermöglicht

der Menschheit, sich mehr und mehr von der Willkür der Naturgewalten

unabhängig zu machen. Das Haus des Menschen wird so fest gebaut, daß

selbst das Erdbeben es nicht zum Einsturz zu bringen vermag. Die
industrialisierte Bebauung des Bodens vergrößert die Menge der erzeugten
Produkte; Kohle, Dampf, Elektrizität und Atomenergie vervielfachen die Kräfte

258



des Menschen. Die Natur hat durch den technischen Fortschritt fast ihre ganze
Bedrohlichkeit verloren. Furcht und Zittern sind, was die Natur anbetrifft,
aus der Welt geschwunden. Nun erst faßt der Mensch festen Fuß auf der Erde
und kann souverän das Leben gestalten. Jetzt ist er der «Gott seiner Welt».
Zieht man dies in Betracht, so erkennt man in der Technik eine antireligiöse
Bewegung. In ihr steckt die Selbstherrlichkeit des Menschen. Sie ist völlig
diesseitsgerichtet, auch wenn viele ihrer Vertreter an Gott und die Unsterblichkeit

glauben. Nichts hat dem Menschen so sehr das Selbstbewußtsein

gesteigert, wie seine technisch-wissenschaftlichen Errungenschaften. Aus
diesem Grunde gelangen wir zu unserer Definition:

Technik ist der Ausdruck
des sieghaften Sicherungsstrebens des Menschen

Diese Definition ist einleuchtend, ruft aber sofort nach einem gewichtigen
Einwand, an dem man nicht vorbeigehen kann. Hat nicht die Technik auch

die Unsicherheit des Menschen erneut hervorgebracht? Sind nicht an Stelle
der nunmehr gesteuerten Naturgewalten die Mächte der Technik getreten —

grauenhafter, gefährlicher als diejenigen der Natur? Ist nicht die Atombombe
ein Zeichen, daß der Mensch in absehbarer Zeit seiner eigenen Schöpfung
«Technik» zum Opfer fallen wird? Auf diese Fragen können wir nur Antwort
geben, indem wir die ethische Problematik des technischen Menschentums

erörtern.

5. Die Technik und das Ethos

Von James Watt, dem Erfinder der Dampfmaschine, wird gesagt, daß er
alle Erfindungen verflucht habe, die er im Laufe seines Lebens machte. Rudolf
Diesel schrieb kurze Zeit vor seinem Tode: «Es ist schön, so zu gestalten und

zu erfinden. Aber ob die ganze Sache einen Zweck gehabt hat, ob die
Menschen dadurch glücklicher geworden sind, das vermag ich heute nicht mehr

zu entscheiden.» Diese Zeugnisse stehen nicht allein. Die verheerenden

Anwendungen der Technik in der Wirtschaft und im Kriege haben manchen
veranlaßt, vom «Fluch der Technik» zu sprechen. Unseres Erachtens ist dieser
Pessimismus nicht am Platze. Die Technik ist nicht schuld daran, daß die
Menschen sie nicht richtig in Gebrauch nehmen. Sie wird nur deshalb gefährlich

und schädlich, weil das Ethos der Menschlichkeit noch nicht feststeht.

Die Hilfsmittel und Kräfte des Menschen sind gewachsen — sein Ethos hat

mit diesem Wachstum nicht Schritt gehalten. In der Wirtschaft wurde die

259



Technik verwendet, um einige wenige mit unermeßlichen Reichtümern
auszustatten und die große Mehrheit der Not, dem Elend und einer zermürbenden

Maschinenfron preiszugeben. Im Kriege dienten die technischen

Errungenschaften dazu, ein dumpfes Massensterben zu bewirken und den Tod
über ganze Städte und Völker zu verhängen. Das unbegrenzte Profit- und

Machtstreben nützt die Technik aus, um die Natur zu verunstalten, den

Menschen zu einem Werkzeug zu degradieren und die Maschine zu einer
Mordwaffe umzuwandeln.

Diese Entwicklung war und ist weder zwangsläufig noch notwendig. Es

liegt in der Hand des Menschen, über seine Schöpfungen in Verfügung und
Gebrauch zu entscheiden. Darin ist Heil und Unheil der Technik beschlossen.

Nach dem englischen Historiker Arnold Toynbee ist die Geschichte ein

dialektisches Spiel von «challenge and response» (Herausforderung und
Antwort) Jeder Generation ist durch das Erbe, das sie antritt, eine gewisse

Herausforderung gegeben; im Schöße der Epoche liegen Möglichkeiten, die die

Menschen ergreifen oder verfehlen können. Das ist eine Sache ihrer Einsicht
und ihrer Einstellung. Der Aufstieg der Menschheit vollzieht sich nur durch
das jeweils richtig erkannte «Challenge»; durch die richtige Antwort auf die

Aufgaben und Erfordernisse der Zeit. Wie verhalten sich «challenge and

response» in unserem, dem technischen Zeitalter? Wo liegen Ethos und
Aufgabe der technischen Ära?

Die Technik hat die Menschen aller Erdteile einander räumlich
nähergebracht. Die Welt ist eine untrennbare Einheit geworden. Alle Menschen

gehören nunmehr schicksalsmäßig zusammen. Eine koordinierte Weltwirtschaft

ist nicht mehr Utopie, sondern reales Erfordernis. Die technischen Mittel

haben den Streit unter den Völkern zu einer unrentablen, allgemeinen

Vernichtung herbeirufenden Angelegenheit gemacht. Ein siegreicher Krieg
ist oft auch wirtschaftlicher Ruin. Man wird sich in der Zukunft keine Kriege
mehr leisten können. Dazu kommt, daß die räumliche Annäherung der Völker

auch einer generellen Verständigung das Wort spricht. Was zu lernen sein

wird, ist die Zusammenarbeit; das co-operare im Leben der Einzelnen, Gruppen

und Völker, das soziale Problem harrt seiner Lösung. An Stelle des

individualistischen Wirtschaftssystems, das auf Kosten der großen Massen besteht

und um wirtschaftlicher Vorteile die Auslösung von Kriegen nicht scheut,

werden gemeinschaftliche Produktions- und Lebensformen treten müssen. Die

gegenwärtige Krise ist ein eminent ethisches Problem. Sie kann nur durch ein
Wachsen des Gemeinschaftsethos überwunden werden. Wir schließen uns hier
der Auffassung an, die Eugen Böhler in «Technik und Wirtschaft in den

geistigen Entscheidungen der Gegenwart» vertritt:

260



Nachdem er feststellt, daß die Technik ein ethisches Problem sei, weil alle

Wirtschaft und Politik auf einer Gemeinschaft von Menschen aufbaue, fährt

er fort:

«In enger Verbindung damit steht die weitere Einsicht, daß die
Gemeinschaft, die Verbundenheit der einzelnen Individuen, der Nationen, der

Klassen, der Unternehmungen ebenso real ist wie ihre Selbständigkeit. Das

zeigt eine objektive Betrachtung auf allen Gebieten. Durch die wirtschaftliche

Arbeitsteilung ist die ganze Welt zu einer einzigen, unteilbaren Werkstatt

geworden, und ihre Erzeugnisse sind Sozialprodukte, so daß niemand
mehr sagen kann: das ist mein Produkt, weil in Wirklichkeit Millionen von
Menschen an seiner Herstellung mitgewirkt haben. Die Verbundenheit der
Menschen ist also nicht ein «soll», sondern eine Tatsache, deren Ignorierung
die Menschheit mit sozialen, wirtschaftlichen und politischen Krisen, mit
Kriminalität, Irrsinn und Massenneurosen bezahlt.»

Das ist die «Herausforderung», das «challenge» unserer Zeit. Mit ihm
steht oder fällt die Menschheit. Es gilt, die Technik zu einem Segen für die
Menschheit zu machen. An dieser Aufgabe hat jeder Anteil zu nehmen. Jeder

Mensch ist für alle Menschen verantworüich. Die Technik hat die Lösung der
sozialen Frage, die Zusammenarbeit der Völker auf friedlicher Grundlage,

zu einem dringenden, unaufschiebbaren Anliegen gemacht.

6. Die Zukunft der Technik

Entgegen allen düsteren Prognosen, die sich an die Konstruktion der
Atombomben und anderer moderner Waffen heften, glauben wir in bezug
auf die Zukunft der Technik — und damit der Menschheit — optimistisch
bleiben zu können. Die Menschheit wird sich nicht selbst vernichten. Es wird
nicht der Fall eintreten, den eine schweizerische Tageszeitung in einer
ironischen Bilderfolge karikiert hat: eine explodierende Atombombe, Bilder der

Zerstörung und Verwüstung und — als letztes Bild — ein Affenpaar, das sich

die Frage stellt: «Hast du den Mut, noch einmal von vorne anzufangen?»
Das Sicherungsstreben des Menschen wird verhüten, daß solche Konsequenzen

Realität werden. Die Vernunft wird in der Geschichte siegen. Die
Geschichte ist nicht nur ein blindes Hin- und Herwogen von Machtkämpfen, die

einen eschatologischen Ausweg nehmen. In ihr wächst langsam, aber mit
eiserner Beharrlichkeit, der menschliche Gemeinschaftsgedanke — die

Erkenntnis, daß alle Menschen des Erdballs zusammengehören.

261



Wir wissen nicht, welchen Verlauf die Zukunft der Menschengemeinschaft
nehmen wird, da es von den individuellen und kollektiven Entscheidungen

abhängt, wie die Welt von morgen und übermorgen aussieht. An einem aber

dürfen wir keinen Zweifel hegen: die Technik wird in den kommenden
Jahrhunderten in ihrer schicksalhaften Macht noch wachsen und an Einfluß
gewinnen. Aus dieser Entwicklung führt kein Weg zurück. Er ist Menschheitsschicksal.

Die Gewalt der Natur muß vollends gebrochen werden, damit der
Mensch seine Herrschaft über die Erde errichten kann.

Aber, zur Beherrschung der äußeren Natur muß auch die Beherrschung
des inneren Menschen treten, an der allein der Bestand der Kultur hängt. Das

ist das Kernproblem der heutigen Situation. Es müssen Lebensformen gefunden

werden, die der technisierten Welt adäquat sind — dies erfordert
politische, wirtschaftliche und geistige Umstellungen. Wir schließen mit einem

Appell Prof. E. Böhlers in seiner oben zitierten Schrift:
«Denn durch die Entwicklung der Technik und durch die Entfaltung

der wirtschaftlichen Arbeitsteilung ist die faktische Solidarität der Menschheit

in politischer, wirtschafdicher und geistiger Hinsicht und damit auch

ihre Verantwortlichkeit ununterbrochen gewachsen. Das politische,
wirtschaftspolitische und individuelle Handeln erfolgt aber heute noch immer so,
als ob die einzelne Nation, die einzelne Unternehmung, der einzelne Mensch

politisch, wirtschaftlich und geistig ein selbstgenügsamer Organismus wäre,
der die Kontrolle seiner Lebensbedingungen in seiner Hand hätte, der sein

Schicksal selbst bestimmen könne, der autonom wäre Die Unfähigkeit,
die ethischen Konsequenzen der faktischen Solidarität der Menschheit zu

ziehen, ist die Ursache der gegenwärtigen Situation, und die Lösung dieser

Krise kann nur dadurch erreicht werden, daß das Format des Menschen dem

Format seiner Schöpfungen angepaßt wird, damit zu der äußeren Freiheit

von der Natur, die die Technik ermöglicht, die innere Freiheit tritt, die
das Wesen wirklicher Kultur ausmacht.»

Literatur:

D. Brinkmann: Mensch und Technik. 1946.
Oswald Spengler: Der Mensch und die Technik. 1931.
Friedrich Dessauer: Mensch und Kosmos.
Eugen Böhler: Technik und Wirtschaft in den geistigen Entscheidungen der Gegen¬

wart. 1931.
«Zürcher Student», Heft 5, 1949. - Thema: Mensch und Technik, mit Beiträgen von

Prof. Dr. R. Durrer, Prof. D. Brinkmann, Andre Cusenier, Prof. F. Tank, C. G.

Jung, Prof. W. von Gonzenbach, u. a.
Stuart Chase: Men and machines. Neuyork, 1929.

262


	Mensch und Technik

