Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 29 (1950)

Heft: 9

Artikel: Die Psychologie von C.G. Jung
Autor: Polybios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-336491

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-336491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

POLYBIOS

Die Psychologie von C. G. Jung

Wenn es eine Wissenschaft gibt, zu deren Aufbau und Entwicklung unser
Jahrhundert die entscheidendsten Beitrdge geliefert hat, so ist dies unzweifel-
haft die Psychologie, die Wissenschaft vom menschlichen Seelenleben. Die
Naturwissenschaften haben sich schon frith ein festbegriindetes Fundament
geschaffen und mittels Erfahrung und Beobachtung kontinuierlichen Fort-
schritt ermoglicht. Anders aber die Psychologie. Sie blieb bis in die Neuzeit
hinein unsystematisches Stiickwerk, da es ihr an grundlegenden Einsichten in
Wesen und Reaktionsweisen des Seelenlebens mangelte. Es ist das groBle Ver-
dienst von Sigmund Freud (1856—1939), als einer der ersten eine wissen-
schaftliche Gesamtansicht des Seelenlebens herausgearbeitet zu haben. Vor
Freud beschrinkte sich die Psychologie zumeist auf die Erforschung des
BewuB3tseins. Dieses pflegte sie schematisierend aufzuteilen in Denken, Fiih-
len und Wollen, wodurch sie eine Reihe seelischer Elementarfdhigkeiten
erhielt, die sie jedoch in der Regel nicht zu verbinden wuBte. Freuds bahn-
brechende Entdeckung war, dal} «der Schliissel zur Erkenntnis vom Wesen
des bewullten Seelenlebens in der Region des UnbewuBten liegts». Dieser
Satz, den C. G. Carus (1789—1867) lange vor Freud spekulativ aufgestellt
hatte, gewann erst durch die tiefenpsychologischen Forschungsergebnisse
seine allgemeine Bedeutung. Freuds Untersuchungen bemiihten sich um die
Abklédrung seelischer Erscheinungen, die rein bewuBtseinsmaBig nicht erklar-
bar schienen, so zum Beispiel die sogenannten «Fehlleistungen», die Traume,
die Neurosen und ihre Symptome, der Witz usw. In allen diesen Phanomenen
fand Freud das Zusammenwirken zweier seelischer Tendenzen, die er als Be-
wulltsein und Unbewulites charakterisierte. Dabei erkannte er im Unbewuf3-
ten den triebhaften Grund des Seelenlebens, den er — entsprechend der
naturalistischen Grundhaltung seiner Zeit — mit einem quasi sexuellen «Lust-
streben» (libido) gleichsetzte. Auf dieser Hypothese baute er eine umfassende
Theorie des Seelenlebens auf, deren Reichhaltigkeit und innere Geschlossen-
heit auch heute noch bewunderungswiirdig bleibt, wenngleich sie in Einzel-
heiten nicht mehr zu halten ist. Aus der Zusammenarbeit von Trieb und Be-
wuBltsein ergriindete Freud die Entstehung der Moral und der Religion. In
derselben Weise, wie das Individuum seine seelische UnangepalBtheit zu iiber-
winden sucht, hat auch die menschliche Gemeinschaft in der Vorzeit eine
Anpassung an die Natur und an die gesellschaftliche Lebensweise heraus-

379



gebildet. Die psychologische Forschung vermag dabei zu zeigen, dal nicht
alle Anpassungsformen sinnvoll waren. Freud weist zum Beispiel nach, da3
die judisch-christliche Moral nicht wenig dazu beitrug, seelischen Konflikt-
stoff zu verbreiten; die Religion aber erweist sich, wie es in der «Zukunft
einer [llusion» dargelegt ist, als ein illusiondres System, das durch Ver-
trostungen und Tridumereien den Menschen hindert, sich auf Erden vernunft-
mifig einzurichten. Aus diesen kulturphilosophischen Ansitzen wird ersicht-
lich, daf} Freuds Lehre — die «Psychoanalyse» — sich nicht nur auf psycho-
logische Anregungen beschrinkte. In der Tat hat sie die gegenwértige Philo-
sophie nachhaltig beeinflulBt, und es gibt keinen Zweig des allgemeinen Gei-
steslebens, in dem nicht ihre Nachwirkungen zu verzeichnen wiren. Die be-
deutsamsten Erfolge der psychoanalytischen Forschung liegen jedoch auf dem
Gebiet der Padagogik. Naturgemidl mullen die Einsichten iiber die Ent-
stehung seelischer Erkrankungen zu prophylaktischen SchluBfolgerungen
fiihren. Daraus ergaben sich Hinweise auf eine sinnvolle Erziehung, die
schlieBlich zu einer tiefenpsychologischen Erzichungslehre zusammengefal3t
werden konnten. Alfred Adler (1870—1937), der hervorragende Mitarbeiter
Freuds, hat in dieser Beziehung wegweisend gewirkt. Die von Adler und sei-
nen Schiilern ausgearbeitete «Individualpsychologie» hat die bedeutsamsten
Konsequenzen aus den psychoanalytischen Ergebnissen gezogen. Da sie in
einem engeren Kontakt mit der Geisteshaltung der Gegenwart stand, vermied
sie jene Einseitigkeiten, die sich aus Freuds naturalistischer Grundtendenz
zwangslaufig ergeben mullten. So ist zum Beispiel bei Adler die kausale Be-
trachtungsweise des Seelenlebens grundsatzlich iiberwunden — an ihre Stelle
tritt der Gesichtspunkt der «Zielstrebigkeit» und ZweckmaBigkeit. Die Per-
sonlichkeit wird als eine Einheit gesehen. Machtstreben und Gemeinschafts-
gefiihl sind die wichtigsten Strebungen des Seelenlebens. Das Gemeinschafts-
gefiih]l reprisentiert die allgemeine Verbundenheit der Menschen, ist gleich-
sam der soziale Instinkt, durch den die Gemeinschaft der Menschen besteht.
Fiir die Entwicklung dieses Verbundenheitsgefiihles sind die Erfahrungen der
ersten Kindheit maflgebend. Unsachgemifle Erziehung, wie zum Beispiel
autoritdre Strenge, Schlige, Verwohnung, Vernachlissigung usw., drosselt
das Gemeinschaftsstreben des Kindes. Auch korperliche Mingel, entmutigende
Erlebnisse, Benachteiligung gegeniiber Geschwistern, allgemeine Zuriickstel-
lung und geringere Einschitzung wirken in dieselbe Richtung. In allen diesen
Fallen wird das Selbstwertgefithl des Kindes geschidigt, sein Machtstreben
(Ehrgeiz, Eitelkeit, Neid usw.) angestachelt. Wille zur Macht und Mit-
menschlichkeit sind jedoch absolute Gegensitze. Somit sind alle Schidigun-
gen des Gemeinschaftsgefithles Schadigungen der Mitmenschlichkeit. Dies

380



zeigt sich auch darin, dall ein gréBeres Manko mitmenschlicher Verbunden-
heit lebensunfihig macht. Nervose Erkrankungen, seelische Unfihigkeit zu
Arbeit, Liebe, Kameradschaft sind die Konsequenzen falscher Erziehungs-
einfliisse. Dartiber hinaus fallt hier auch ein Licht auf die Kulturerscheinun-
gen im ganzen. Das Machtstreben zwischen den Geschlechtern, in Wirtschaft
und Politik hat fiir die menschliche Gemeinschaft verheerende Folgen gehabt.
Die alte Einsicht, dall Erziehung und Kultur sich gegenseitig bedingen, wird
hierdurch nur bestitigt. Deshalb ist die Forderung der Individualpsychologie
an den Einzelnen sowie an die sozialen Gruppen: «voranzugehen bei dem
Abbau des Strebens nach Macht und bei der Erziehung zur Gemeinschaft».
Aus diesen Worten Alfred Adlers wird eine tiefbegriindete soziale Grund-
haltung ersichtlich, die fiir die individualpsychologischen Bestrebungen maB-
gebend ist — eine auf Fortschritt und Hoherentwicklung der menschlichen
Gemeinschaft gerichtete Weltanschauung wird deshalb in dieser Lehre ihr
wertvollstes psychologisches Riistzeug finden.

Carl Gustav Jung, dessen 75. Geburtstag (26. Juli) Anlall zu dieser Be-
trachtung gibt*, war, wie Alfred Adler, anfangs Schiiler und Mitarbeiter von
Sigmund Freud. Wahrend seiner Mitarbeit in der psychoanalytischen Bewe-
gung zeichnete sich Jung durch einige wertvolle Studien aus, von denen zum
Beispiel eine den heute nicht mehr wegzudenkenden Begriff «Komplex» ein-
fithrte. Vor dem Ersten Weltkrieg distanzierte sich Jung von der Psycho-
analyse und ging daran, sein eigenes System zu entwickeln. Dieses nannte er,
in Abgrenzung gegen Freud und Adler, «Analytische», spater «Komplexe
Psychologie». Zur Begriindung dieser Lehre veroffentlichte der Ziircher Psy-
chiater in den letzten drei Jahrzehnten zahlreiche Schriften, die von seiner
weitreichenden literarischen Produktivitat Zeugnis ablegen. Diese Biicher be-
schiftigen sich nicht nur mit psychologischen Fachfragen, sondern behandeln
die verschiedenartigsten Probleme, die mehr oder minder mit der Psychologie
in Beziehung gebracht werden konnen. So finden sich in Jungs Publikationen
in bunter Folge die disparatesten Themakreise beriihrt: Psychologie, Philo-
sophie, Religion, Alchemie, Mythologie, Astrologie, Politik, Padagogik usw.
— Die wichtigsten Werke Jungs sind etwa folgende: «Wandlungen und Sym-
bole der Libido» (1912); «Psychologische Typen» (1917); «Psychologie
und Alchemie»; «Symbolik des Geistes»; «Gestaltungen des Unbewulten»
und «Psychologie der Ubertragung». Weit davon entfernt, sich mit dieser um-
fangreichen Schriftenreihe zufrieden zu geben, ist der heute Fiinfundsiebzig-
jdhrige noch immer bemiiht, die stattliche Zahl seiner Werke zu vermehren.

* Der vorliegende Aufsatz ist erst eine Woche nach dem Fest des Jubilars in unsern
Besitz gelangt, als die August-Nummer schon abgeschlossen war. Red.

381



Wenn man von den Lehren Freuds oder Adlers zu denen von Jung iiber-
geht, so fillt vor allem eine grundsitzliche Verschiedenheit des «geistigen
Klimas» auf. Es ist eine wesentlich andere Einstellung, mit der die beiden
Altmeister der psychologischen Forschung und mit der Jung und seine
Schiiler an die psychologischen Probleme herantreten. Bei Freud und Adler
ist es durchaus der Geist der Wissenschaft, der sachlich-sachkundigen Erorte-
rung, der fiir alle ihre Bemithungen wegleitend ist. In der iiblichen wissen-
schaftlichen Weise werden Tatsachen gesammelt und durch Hypothesen und
Theorien in einen verstindlichen Zusammenhang gebracht. Der Spekulation
wird nur nach griindlicher und sachlicher Verankerung Raum gegeben. Bei
Jung hingegen iibernimmt die spekulative, sprunghafte Denkweise weithin
die Fiihrung und fiihrt somit zu einem phantasiereich unterbauten Konzept,
das wohl manchem bestechend erscheinen mag, aber von der psychischen
Realitat durch eine weite, uniiberbriickbare Kluft getrennt ist. Dariiber hinaus
vermengt Jung die psychologische Forschung mit Religion, Mythologie und
Astrologie, so dal alte, lingst iiberwundene Anschauungen im psychologi-
schen Gewande das Grundgefiige seiner Lehre ausmachen. Durch diese An-
naherung an die Religion und an die ihr zugehorigen mythischen und vor-
wissenschaftlichen Anschauungen hat sich der Begriinder der «Analytischen
Psychologie» in erster Linie bei religiosen Kreisen starke Sympathien erwor-
ben. In den Kreisen der Wissenschaft jedoch wurden seine Konstruktionen
mit heftiger Kritik beantwortet, und nicht wenige namhafte Psychologen und
Philosophen bezeichnen sein Werk als reine Polemik, als Konzession an die
religiose Vorstellungswelt, die der wissenschaftlichen Methodik und den
Idealen der sachlichen Forschung zuwiderlduft. Darum wird auch die Jung-
sche Psychologie nicht selten als eine «Modestromung» betrachtet, der blei-
bender Wert fiir die Wissenschaft nicht zugebilligt werden kann, weil sie
weder das Tatsachenwissen vermehrt noch fruchtbare Anregungen zutage
gefordert hat.

Als eine der wesentlichsten Errungenschaften der «Analytischen Psycho-
logie» wird von deren Schiilern und Anhiangern die Jungsche Typenlehre hin-
gestellt. Diese griindet bekanntlich auf der Hypothese, dafi es zwei Grund-
richtungen seelischen Erlebens gebe, die sogenannte «Extraversion» und die
«Introversion». Fiir die letztere gilt, daf} der Strom des seelischen Erlebens
sich nach innen richtet, indes der extravertierte Mensch nach auflen, auf die
AufBlenwelt hin lebt. Diese fundamentale Einstellung des Seelenlebens soll
angeboren sein und eine schicksalhafte Bedeutung fiir das mit ihr behaftete
Individuum haben. Zur weiteren Einteilung der psychologischen Typen soll
der Schematismus von Denken, Fithlen, Empfinden und Intuition dienen.

382



Jeder Mensch soll — abgesehen von seiner seelischen Grundeinstellung
(introversiv, extraversiv) — mittels einer von diesen vier Funktionen sich
an die Welt anzupassen versuchen. Sein Charakter wire also danach zu
definieren, welche seelische Funktionen und welche Einstellung bei ihm die
Vorherrschaft haben.

Es braucht nicht betont zu werden, dal} die heutige Psychologie die typo-
logischen Systeme langst nicht mehr so hoch einschatzt wie vor etwa drei
Jahrzehnten. Die Zahl der Typologien ist in die Dutzende angewachsen, und
einer der bekanntesten Psychologen unserer Zeit hat mit Recht behauptet, er
konne jede Woche eine neue liefern. Die Typologie ist immer ein grobes In-
strument, das individuellen Niancen — und jeder Mensch ist eine Indivi-
dualitdat — nicht gerecht zu werden vermag. Deshalb kann man iiberspitzt
sagen, dal} «alle Typologien falsch sind». Bei der Jungschen Typenlehre wird
die Kritik vor allem da einsetzen, wo eine angeborene seelische Grundeinstel-
lung postuliert wird. Der Mensch wird nicht extravertiert oder introvertiert
geboren. Freuds und Adlers Forschungen haben deutlich genug erwiesen, daf3
die seelische Wendung nach «innen» (Introversion) ein sekundires Stadium
ist. Die «Verinnerlichung» des Introvertierten ist ein Produkt gewisser Er-
lebnisse, die das «Innenleben» zum Problem gemacht haben. Hierzu gehoren
vor allem die Fragen, die mit dem von Freud auf sexueller Ebene interpre-
tierten «Oedipuskomplex», den «Schuldgefiithlen» usw., in Beziehung stehen.
Die primére Phase seelischer Entwicklung ist «extravertiert>» — der Mensch
wird sozusagen «extravertiert» geboren. Schaffen frithe Kindheitserlebnisse
in seiner Seele grolere Gegensitze und Konflikte, so wird er nicht nur mit
der duBlern, sondern auch mit der innern Welt zu kampfen haben. Dieser Ge-
sichtspunkt erfihrt durch die Lebensgeschichte sogenannter «introvertierter»
Personen immer wieder seine Bestiatigung. Uber den Wert einer Einteilung
in die Funktionen des Denkens, Fiihlens, Empfindens und Intuierens kann
man sich wohl streiten. Es ist wenig Anlal}, diese Funktionen gegeniiber an-
deren (Wollen, Handeln usw.) hervorzuheben und sie zur Basis einer Typo-
logie zu machen. Man wird gut daran tun, solche kiinstliche Klassifikationen
nicht allzu ernst zu nehmen. Bestenfalls sind sie die Vorzeichnung eines
Feldes, auf dem das Individuum gefunden — oder vermifit werden kann.
Auf jeden Fall kann auch diese Typologie — wie iibrigens alle anderen
auch — keine Psychologie der Individualitat, des Individuums liefern. Sie ist
lediglich ein Behelf, und nicht einmal ein guter.

Vom Begriff des «<Komplexes» gelangte Jung zur Lehre von den «Arche-
typen» und dem «<kollektiven Unbewullten», die fiir seine Psychologie zen-
trale Bedeutung gewinnen sollte. «Als ,affektbetonten Komplex’», schrieb

383



Jung in einer seiner ersten Arbeiten, «bezeichnen wir die Gesamtzahl der
auf ein bestimmtes gefiihlsbetontes Ereignis sich beziehenden Vorstellungen».
Ein Komplex ist also ein Kristallisationsgefiige von gefithlsmilig zusammen-
gefallten Vorstellungen. Der Kern des Gefiiges wire ein stark gefiihlsbetontes
Erlebnis, von dem das Individuum einmal betroffen wurde. Als Jung spiter
Traume, Wahnbildungen, Marchen und Mythen untersuchte, glaubte er in
ihnen die Wirkungen von «Komplexen» erkennen zu konnen, die iiber die
Zeiten und Volker hinweg auf identische Strukturen verwiesen. Daraus ent-
stand der Begriff des Archetypus, als einer «Grundzeichnung» des mensch-
lichen Seelenlebens iiberhaupt, als «Kristallisationsgitter» des seelischen Er-
lebens vom Anbeginn der Menschheit bis zum heutigen Tage. Nach Jung
treten solche «Archetypen» nur selten ins BewuBtsein. Nur an bedeutsamen
Wendepunkten des individuellen und kollektiven Lebens erscheinen solche
Urbilder, in denen sich das «kollektive Unbewul3te» der Menschheit mani-
festieren soll. Um einige solche «Urbilder» der Seele zu nennen: der alte
Weise; der ewige Jungling; die groBe Mutter; die Dreizahl und die Vier-
zahl; Gott usw.

Es gibt kaum einen Teil der Jungschen Psychologie, der von seiten der
psychologischen Wissenschaft so entschiedene Ablehnung erfahren hat wie
die Archetypenlehre, in der eine mehr oder minder heimliche Theologie ver-
borgen liegt. Die Parallelitit seelischen Erlebens in verschiedenen Epochen
und in verschiedenen Menschen mul3 keineswegs durch die weit hergeholte
Annahme seelischer Urbilder erklart werden. Die Philosophie selber hat die
Lehre von den «eingeborenen Ideen» schon lingst ad acta gelegt. Die Psycho-
logie hat wenig Grund, Ausartungen des metaphysischen Denkens nach ihrer
philosophischen Aburteilung bei sich aufzunehmen. Es kann gewil} nicht
bestritten werden, dall in den Mirchen und Mythen &hnliche, ja gleiche Mo-
tive auftauchen. Dies rithrt jedoch nicht daher, daf§ in der menschlichen Seele
eingeborene Bilder bereitliegen, die auf «Erweckung» harren. Letzten
Endes miissen diese Ahnlichkeiten darauf zuriickgefithrt werden, dafl die
Stellung des Menschen im Kosmos und in der Gemeinschaft grundsatzlich
jederzeit und tuberall dieselbe ist. Die conditio humana — die menschliche
Daseinsbedingung — wechselt nicht. Vater- und Mutterbild, die bei Jung als
«Archetypen» auftauchen, erinnern nur an die bescheidene Tatsache, dal}
jedes Menschenkind Vater und Mutter hat, und daBl diese beiden Personen
fiir sein spéteres Leben von derart iiberragender Bedeutung sind, dal} sich
Reminiszenzen an sie auf allen Gebieten des Lebens finden (zum Beispiel
Vaterland, Muttersprache, die Mutter Erde, der «himmlische Vater», der
«Vater Staat» usw.). Dal} die Vierzahl ein «Archetyp» sein soll, wird wohl

384



darauf zuriickgefiihrt werden miissen, daB8 diese Zahl in der Natur und am
menschlichen Leib nachdriicklich in Erscheinung tritt. Jungs Konstruktion,
dal Vier ein Symbol der Géottlichkeit sei und dall <«anima naturaliter
christiana» (die Seele von Natur aus christlich) sei, mufl wohl vollends dem
Bereich religiéser Phantasien zugewiesen werden.

Die Theorie vom «kollektiven UnbewuBten» wire lange nicht so irritie-
rend gewesen, wenn sie ihren Begriinder nicht dazu verleitet hitte, auf die
DJomine der Politik tiberzugreifen. Gerade auf diesem Gebiet zeigte sich in
unmilverstandlicher Weise ihre villige Haltlosigkeit, als Jung mittels seiner
Lehre von den Archetypen die politischen Ereignisse im nationalsozialisti-
schen Deutschland zu kommentieren begann. Fiir Jungs Haltung gegeniiber
dem Nationalsozialismus ist die befremdende Tatsache bedeutsam, daB} er
wihrend der Zeiten des nationalsozialistischen Rassenwahnes an die Leitung
einer der wichtigsten deutschen Psychiaterorganisationen berufen wurde —
und auch diese Berufung annahm (die Ernst Kretschmer abgelehnt hatte) *.
Jungs «Aufsdtze zur Zeitgeschichie» (1946) setzen sich mit dem national-
sozialistischen Deutschland auseinander. Anstatt einer sachlichen Beurteilung
der psychischen Situation des deutschen Volkes ist es fiir Jung das entschei-
dende Anliegen, den «Aufbruch des Sturmgottes Wotan» zu schildern.
Wotan hat die Deutschen gepackt und ins Verhdngnis geschleudert. Das soll
die wahre Erkldrung der deutschen Katastrophe sein — man braucht wohl
tiber diese Mystifikation nicht viel Worte zu verlieren.

Nicht weniger phantastisch ist der Aufsatz «Nach der Katastrophe», der
in seinen haltlosen Verallgemeinerungen iiber die deutsche «Kollektivschuld»
zeigt, wie die «Analytische Psychologie» am wichtigsten Priifstein psycholo-
gischer Bewdhrung — am Verstindnis sozialer Phanomene — versagen
multe.

Das beste und vielleicht treffendste Urteil iiber die «Analytische oder
Komplexe Psychologie» hat wohl C. G. Jung vor kurzem selbst abgegeben.
In einem letzthin vor einem psychologischen Forum gehaltenen Vortrag
suchte Jung seine Psychologie der «Astrologie» anzunihern. Dabei erklirte
er das Wandern des sogenannten «Friihlingspunktes» im Tierkreis als eine
der aufschluBreichsten Gegebenheiten des Menschheitsschicksals. Die letzten
zwei Jahrtausende standen im Zeichen der «Fische»:; nunmehr wandert der
Friihlingspunkt in den Bereich des «Wassermanns», was von unermeBlicher
historischer Bedeutung sein soll. Es eriibrigt sich, diese Kombination weiter

* Die politische Haltung Jungs war bisweilen eigentiimlich schillernd, seine Polemik
gegen den Sozialismus stets oberflachlich. Unser Mitarbeiter hat es mit Recht nicht fiir
notwendig erachtet, darauf einzutreten. Red.

385



auszuspinnen und Jungs darauf basierende Spekulationen im Detail wieder-
zugeben. Sein Lebenswerk weill C. G. Jung nicht besser als dadurch zu kro-
nen, daf} er als Schluflstein in sein Gedankengebdude die Astrologie einzu-
setzen gedenkt. Damit hat die «Analytische Psychologie» in unverkennbarer
Weise ihre weltanschaulich-geistige Position bezogen und aufs neue demon-
striert, aus welchem Gesichtskreis sie stammt und in welche Richtung sie sich
bewegt. Fiir die Anhédnger und Vertreter der psychologischen Wissenschaft
ist es keine Frage, dal derartige Konstruktionen nicht von Dauer sein kon-
nen, da sie als Relikte vorwissenschaftlichen Denkens durch Aufstieg und
Entwicklung von Wissenschaft und Philosophie mehr und mehr in Ver-
gessenheit geraten werden.

FRITZ GIOVANOLI

Hans Vogel zum Gedenken
1883—1950

Fir viele in der Arbeiterbewegung, vorab in der bernischen, wird es
schwer sein, sich mit dem Gedanken abzufinden, dall Hans Vogel nicht mehr
unter den Lebenden weilt. Am 3. August ist er vom unerbittlichen Tod im
67. Altersjahr plotzlich gefillt worden. Aber wer gab ihm tiberhaupt dieses
Alter? Aufrecht und riistig, sprithenden Geistes sich unterhaltend und mit
den Dingen sich wie je beschaftigend, erfiillt auch von literarisch-historischen
Planen, mit keinem Anzeichen behaftet, dal es Abend werde, so ist er von
uns geschieden.

Hans Vogel stammte von glarnerischen Eltern ab. Geboren wurde er am
26. November 1883 in Waldenburg (Baselland). Sein Vater war Typograph,
ein sog. Schweizerdegen (zugleich Setzer und Maschinenmeister), und schon
der GroBvater war Buchdrucker gewesen. Dem oft wechselnden Arbeitsplatz
des Vaters folgend, ist Hans Vogel, wie er sich auszudriicken pflegte, «iiber-
all aufgewachsen», bis er seine eigentliche Schulzeit im ziircherischen Auf3er-
sihl erlebte, wo das politische und gewerkschaftliche Leben der Arbeiterschaft
Ziirichs am lebhaftesten pulsierte und den heranwachsenden jungen Mann
rasch in seinen Bann zog. So war er ein Kind AuBersihls, wie sein Bruder
Emil Vogel, der sich ebenfalls mit allen Fasern seines Wesens der sozialdemo-
kratischen Bewegung hingab, nach der groBen Eingemeindung Ziirichs mit
seinen Yororten Schulprdsident eines grofen Schulkreises wurde und dessen

386



	Die Psychologie von C.G. Jung

