
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 29 (1950)

Heft: 9

Artikel: Die Psychologie von C.G. Jung

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


P O L Y B I 0 S

Die Psychologie von C. G. Jung

Wenn es eine Wissenschaft gibt, zu deren Aufbau und Entwicklung unser
Jahrhundert die entscheidendsten Beiträge geliefert hat, so ist dies unzweifelhaft

die Psychologie, die Wissenschaft vom menschlichen Seelenleben. Die
Naturwissenschaften haben sich schon früh ein festbegründetes Fundament

geschaffen und mittels Erfahrung und Beobachtung kontinuierlichen
Fortschritt ermöglicht. Anders aber die Psychologie. Sie blieb bis in die Neuzeit
hinein unsystematisches Stückwerk, da es ihr an grundlegenden Einsichten in
Wesen und Reaktionsweisen des Seelenlebens mangelte. Es ist das große
Verdienst von Sigmund Freud (1856—1939), als einer der ersten eine
wissenschaftliche Gesamtansicht des Seelenlebens herausgearbeitet zu haben. Vor
Freud beschränkte sich die Psychologie zumeist auf die Erforschung des

Bewußtseins. Dieses pflegte sie schematisierend aufzuteilen in Denken, Fühlen

und Wollen, wodurch sie eine Reihe seelischer Elementarfähigkeiten
erhielt, die sie jedoch in der Regel nicht zu verbinden wußte. Freuds
bahnbrechende Entdeckung war, daß «der Schlüssel zur Erkenntnis vom Wesen

des bewußten Seelenlebens in der Region des Unbewußten liegt». Dieser

Satz, den C. G.Carus (1789—1867) lange vor Freud spekulativ aufgestellt
hatte, gewann erst durch die tiefenpsychologischen Forschungsergebnisse
seine allgemeine Bedeutung. Freuds Untersuchungen bemühten sich um die

Abklärung seelischer Erscheinungen, die rein bewußtseinsmäßig nicht erklärbar

schienen, so zum Beispiel die sogenannten «Fehlleistungen», die Träume,
die Neurosen und ihre Symptome, der Witz usw. In allen diesen Phänomenen
fand Freud das Zusammenwirken zweier seelischer Tendenzen, die er als

Bewußtsein und Unbewußtes charakterisierte. Dabei erkannte er im Unbewußten

den triebhaften Grund des Seelenlebens, den er — entsprechend der
naturalistischen Grundhaltung seiner Zeit — mit einem quasi sexuellen
«Luststreben» (libido) gleichsetzte. Auf dieser Hypothese baute er eine umfassende

Theorie des Seelenlebens auf, deren Reichhaltigkeit und innere Geschlossenheit

auch heute noch bewunderungswürdig bleibt, wenngleich sie in Einzelheiten

nicht mehr zu halten ist. Aus der Zusammenarbeit von Trieb und
Bewußtsein ergründete Freud die Entstehung der Moral und der Religion. In
derselben Weise, wie das Individuum seine seelische Unangepaßtheit zu
überwinden sucht, hat auch die menschliche Gemeinschaft in der Vorzeit eine

Anpassung an die Natur und an die gesellschaftliche Lebensweise heraus-

379



gebildet. Die psychologische Forschung vermag dabei zu zeigen, daß nicht
alle Anpassungsformen sinnvoll waren. Freud weist zum Beispiel nach, daß

die jüdisch-christliche Moral nicht wenig dazu beitrug, seelischen Konfliktstoff

zu verbreiten; die Religion aber erweist sich, wie es in der «Zukunft
einer Illusion» dargelegt ist, als ein illusionäres System, das durch

Vertröstungen und Träumereien den Menschen hindert, sich auf Erden vernunftmäßig

einzurichten. Aus diesen kulturphilosophischen Ansätzen wird ersichtlich,

daß Freuds Lehre — die «Psychoanalyse» — sich nicht nur auf
psychologische Anregungen beschränkte. In der Tat hat sie die gegenwärtige
Philosophie nachhaltig beeinflußt, und es gibt keinen Zweig des allgemeinen
Geisteslebens, in dem nicht ihre Nachwirkungen zu verzeichnen wären. Die
bedeutsamsten Erfolge der psychoanalytischen Forschung liegen jedoch auf dem

Gebiet der Pädagogik. Naturgemäß mußen die Einsichten über die

Entstehung seelischer Erkrankungen zu prophylaktischen Schlußfolgerungen
führen. Daraus ergaben sich Hinweise auf eine sinnvolle Erziehung, die

schließlich zu einer tiefenpsychologischen Erziehungslehre zusammengefaßt
werden konnten. Alfred Adler (1870—1937), der hervorragende Mitarbeiter
Freuds, hat in dieser Beziehung wegweisend gewirkt. Die von Adler und
seinen Schülern ausgearbeitete «Individualpsychologie» hat die bedeutsamsten

Konsequenzen aus den psychoanalytischen Ergebnissen gezogen. Da sie in
einem engeren Kontakt mit der Geisteshaltung der Gegenwart stand, vermied
sie jene Einseitigkeiten, die sich aus Freuds naturalistischer Grundtendenz

zwangsläufig ergeben mußten. So ist zum Beispiel bei Adler die kausale

Betrachtungsweise des Seelenlebens grundsätzlich überwunden — an ihre Stelle

tritt der Gesichtspunkt der «Zielstrebigkeit» und Zweckmäßigkeit. Die
Persönlichkeit wird als eine Einheit gesehen. Machtstreben und Gemeinschaftsgefühl

sind die wichtigsten Strebungen des Seelenlebens. Das Gemeinschaftsgefühl

repräsentiert die allgemeine Verbundenheit der Menschen, ist gleichsam

der soziale Instinkt, durch den die Gemeinschaft der Menschen besteht.

Für die Entwicklung dieses Verbundenheitsgefühles sind die Erfahrungen der

ersten Kindheit maßgebend. Unsachgemäße Erziehung, wie zum Beispiel
autoritäre Strenge, Schläge, Verwöhnung, Vernachlässigung usw., drosselt

das Gemeinschaftsstreben des Kindes. Auch körperliche Mängel, entmutigende
Erlebnisse, Benachteiligung gegenüber Geschwistern, allgemeine Zurückstellung

und geringere Einschätzung wirken in dieselbe Richtung. In allen diesen

Fällen wird das Selbstwertgefühl des Kindes geschädigt, sein Machtstreben

(Ehrgeiz, Eitelkeit, Neid usw.) angestachelt. Wille zur Macht und
Mitmenschlichkeit sind jedoch absolute Gegensätze. Somit sind alle Schädigungen

des Gemeinschaftsgefühles Schädigungen der Mitmenschlichkeit. Dies

380



zeigt sich auch darin, daß ein größeres Manko mitmenschlicher Verbundenheit

lebensunfähig macht. Nervöse Erkrankungen, seelische Unfähigkeit zu

Arbeit, Liebe, Kameradschaft sind die Konsequenzen falscher Erziehungseinflüsse.

Darüber hinaus fällt hier auch ein Licht auf die Kulturerscheinungen

im ganzen. Das Machtstreben zwischen den Geschlechtern, in Wirtschaft
und Politik hat für die menschliche Gemeinschaft verheerende Folgen gehabt
Die alte Einsicht, daß Erziehung und Kultur sich gegenseitig bedingen, wird
hierdurch nur bestätigt. Deshalb ist die Forderung der Individualpsychologie
an den Einzelnen sowie an die sozialen Gruppen: «voranzugehen bei dem

Abbau des Strebens nach Macht und bei der Erziehung zur Gemeinschaft».
Aus diesen Worten Alfred Adlers wird eine tiefbegründete soziale
Grundhaltung ersichtlich, die für die individualpsychologischen Bestrebungen
maßgebend ist — eine auf Fortschritt und Höherentwicklung der menschlichen
Gemeinschaft gerichtete Weltanschauung wird deshalb in dieser Lehre ihr
wertvollstes psychologisches Rüstzeug finden.

Carl Gustav Jung, dessen 75. Geburtstag (26. Juli) Anlaß zu dieser

Betrachtung gibt*, war, wie Alfred Adler, anfangs Schüler und Mitarbeiter von
Sigmund Freud. Während seiner Mitarbeit in der psychoanalytischen Bewegung

zeichnete sich Jung durch einige wertvolle Studien aus, von denen zum
Beispiel eine den heute nicht mehr wegzudenkenden Begriff «Komplex»
einführte. Vor dem Ersten Weltkrieg distanzierte sich Jung von der Psychoanalyse

und ging daran, sein eigenes System zu entwickeln. Dieses nannte er,
in Abgrenzung gegen Freud und Adler, «Analytische», später «Komplexe
Psychologie». Zur Begründung dieser Lehre veröffentlichte der Zürcher
Psychiater in den letzten drei Jahrzehnten zahlreiche Schriften, die von seiner
weitreichenden literarischen Produktivität Zeugnis ablegen. Diese Bücher
beschäftigen sich nicht nur mit psychologischen Fachfragen, sondern behandeln
die verschiedenartigsten Probleme, die mehr oder minder mit der Psychologie
in Beziehung gebracht werden können. So finden sich in Jungs Publikationen
in bunter Folge die disparatesten Themakreise berührt: Psychologie,
Philosophie, Religion, Alchemie, Mythologie, Astrologie, Politik, Pädagogik usw.

— Die wichtigsten Werke Jungs sind etwa folgende: «Wandlungen und Symbole

der Libido» (1912); «Psychologische Typen» (1917); «Psychologie
und Alchemie»; «Symbolik des Geistes»; «Gestaltungen des Unbewußten»
und «Psychologie der Übertragung». Weit davon entfernt, sich mit dieser

umfangreichen Schriftenreihe zufrieden zu geben, ist der heute Fünfundsiebzig-
j ährige noch immer bemüht, die stattliche Zahl seiner Werke zu vermehren.

* Der vorliegende Aufsatz ist erst eine Woche nach dem Fest des Jubilars in unsern
Besitz gelangt, als die August-Nummer schon abgeschlossen war. Red.

381



Wenn man von den Lehren Freuds oder Adlers zu denen von Jung übergeht,

so fällt vor allem eine grundsätzliche Verschiedenheit des «geistigen
Klimas» auf. Es ist eine wesentlich andere Einstellung, mit der die beiden

Altmeister der psychologischen Forschung und mit der Jung und seine

Schüler an die psychologischen Probleme herantreten. Bei Freud und Adler
ist es durchaus der Geist der Wissenschaft, der sachlich-sachkundigen Erörterung,

der für alle ihre Bemühungen wegleitend ist. In der üblichen
wissenschaftlichen Weise werden Tatsachen gesammelt und durch Hypothesen und
Theorien in einen verständlichen Zusammenhang gebracht. Der Spekulation
wird nur nach gründlicher und sachlicher Verankerung Raum gegeben. Bei

Jung hingegen übernimmt die spekulative, sprunghafte Denkweise weithin
die Führung und führt somit zu einem phantasiereich unterbauten Konzept,
das wohl manchem bestechend erscheinen mag, aber von der psychischen
Realität durch eine weite, unüberbrückbare Kluft getrennt ist. Darüber hinaus

vermengt Jung die psychologische Forschung mit Religion, Mythologie und

Astrologie, so daß alte, längst überwundene Anschauungen im psychologischen

Gewände das Grundgefüge seiner Lehre ausmachen. Durch diese

Annäherung an die Religion und an die ihr zugehörigen mythischen und
vorwissenschaftlichen Anschauungen hat sich der Begründer der «Analytischen
Psychologie» in erster Linie bei religiösen Kreisen starke Sympathien erworben.

In den Kreisen der Wissenschaft jedoch wurden seine Konstruktionen
mit heftiger Kritik beantwortet, und nicht wenige namhafte Psychologen und

Philosophen bezeichnen sein Werk als reine Polemik, als Konzession an die

religiöse Vorstellungswelt, die der wissenschaftlichen Methodik und den

Idealen der sachlichen Forschung zuwiderläuft. Darum wird auch die Jung-
sche Psychologie nicht selten als eine «Modeströmung» betrachtet, der
bleibender Wert für die Wissenschaft nicht zugebilligt werden kann, weil sie

weder das Tatsachenwissen vermehrt noch fruchtbare Anregungen zutage
gefördert hat.

Als eine der wesentlichsten Errungenschaften der «Analytischen Psychologie»

wird von deren Schülern und Anhängern die Jungsche Typenlehre
hingestellt. Diese gründet bekanntlich auf der Hypothese, daß es zwei

Grundrichtungen seelischen Erlebens gebe, die sogenannte «Extraversion» und die

«Introversion». Für die letztere gilt, daß der Strom des seelischen Erlebens

sich nach innen richtet, indes der extravertierte Mensch nach außen, auf die

Außenwelt hin lebt. Diese fundamentale Einstellung des Seelenlebens soll

angeboren sein und eine schicksalhafte Bedeutung für das mit ihr behaftete

Individuum haben. Zur weiteren Einteilung der psychologischen Typen soll
der Schematismus von Denken, Fühlen, Empfinden und Intuition dienen.

382



Jeder Mensch soll — abgesehen von seiner seelischen Grundeinstellung
(introversiv, extraversiv) — mittels einer von diesen vier Funktionen sich

an die Welt anzupassen versuchen. Sein Charakter wäre also danach zu
definieren, welche seelische Funktionen und welche Einstellung bei ihm die
Vorherrschaft haben.

Es braucht nicht betont zu werden, daß die heutige Psychologie die typo-
logischen Systeme längst nicht mehr so hoch einschätzt wie vor etwa drei
Jahrzehnten. Die Zahl der Typologien ist in die Dutzende angewachsen, und
einer der bekanntesten Psychologen unserer Zeit hat mit Recht behauptet, er
könne jede Woche eine neue liefern. Die Typologie ist immer ein grobes

Instrument, das individuellen Nuancen — und jeder Mensch ist eine
Individualität — nicht gerecht zu werden vermag. Deshalb kann man überspitzt

sagen, daß «alle Typologien falsch sind». Bei der Jungschen Typenlehre wird
die Kritik vor allem da einsetzen, wo eine angeborene seelische Grundeinstellung

postuliert wird. Der Mensch wird nicht extravertiert oder introvertiert
geboren. Freuds und Adlers Forschungen haben deutlich genug erwiesen, daß

die seelische Wendung nach «innen» (Introversion) ein sekundäres Stadium
ist. Die «Verinnerlichung» des Introvertierten ist ein Produkt gewisser
Erlebnisse, die das «Innenleben» zum Problem gemacht haben. Hierzu gehören

vor allem die Fragen, die mit dem von Freud auf sexueller Ebene interpretierten

«Oedipuskomplex», den «Schuldgefühlen» usw., in Beziehung stehen.

Die primäre Phase seelischer Entwicklung ist «extravertiert» — der Mensch

wird sozusagen «extravertiert» geboren. Schaffen frühe Kindheitserlebnisse
in seiner Seele größere Gegensätze und Konflikte, so wird er nicht nur mit
der äußern, sondern auch mit der innern Welt zu kämpfen haben. Dieser

Gesichtspunkt erfährt durch die Lebensgeschichte sogenannter «introvertierter»
Personen immer wieder seine Bestätigung. Über den Wert einer Einteilung
in die Funktionen des Denkens, Fühlens, Empfindens und Intuierens kann

man sich wohl streiten. Es ist wenig Anlaß, diese Funktionen gegenüber
anderen (Wollen, Handeln usw.) hervorzuheben und sie zur Basis einer Typologie

zu machen. Man wird gut daran tun, solche künstliche Klassifikationen
nicht allzu ernst zu nehmen. Bestenfalls sind sie die Vorzeichnung eines

Feldes, auf dem das Individuum gefunden — oder vermißt werden kann.

Auf jeden Fall kann auch diese Typologie — wie übrigens alle anderen

auch — keine Psychologie der Individualität, des Individuums liefern. Sie ist

lediglich ein Behelf, und nicht einmal ein guter.
Vom Begriff des «Komplexes» gelangte Jung zur Lehre von den «Archetypen»

und dem «kollektiven Unbewußten», die für seine Psychologie
zentrale Bedeutung gewinnen sollte. «Als ,affektbetonten Komplex'», schrieb

383



Jung in einer seiner ersten Arbeiten, «bezeichnen wir die Gesamtzahl der

auf ein bestimmtes gefühlsbetontes Ereignis sich beziehenden Vorstellungen».
Ein Komplex ist also ein Kristallisationsgefüge von gefühlsmäßig zusammengefaßten

Vorstellungen. Der Kern des Gefüges wäre ein stark gefühlsbetontes

Erlebnis, von dem das Individuum einmal betroffen wurde. Als Jung später

Träume, Wahnbildungen, Märchen und Mythen untersuchte, glaubte er in
ihnen die Wirkungen von «Komplexen» erkennen zu können, die über die
Zeiten und Völker hinweg auf identische Strukturen verwiesen. Daraus
entstand der Begriff des Archetypus, als einer «Grundzeichnung» des menschlichen

Seelenlebens überhaupt, als «Kristallisationsgitter» des seelischen

Erlebens vom Anbeginn der Menschheit bis zum heutigen Tage. Nach Jung
treten solche «Archetypen» nur selten ins Bewußtsein. Nur an bedeutsamen

Wendepunkten des individuellen und kollektiven Lebens erscheinen solche

Urbilder, in denen sich das «kollektive Unbewußte» der Menschheit
manifestieren soll. Um einige solche «Urbilder» der Seele zu nennen: der alte

Weise; der ewige Jüngling; die große Mutter; die Dreizahl und die Vierzahl;

Gott usw.
Es gibt kaum einen Teil der Jungschen Psychologie, der von Seiten der

psychologischen Wissenschaft so entschiedene Ablehnung erfahren hat wie
die Archetypenlehre, in der eine mehr oder minder heimliche Theologie
verborgen liegt. Die Parallelität seelischen Erlebens in verschiedenen Epochen
und in verschiedenen Menschen muß keineswegs durch die weit hergeholte
Annahme seelischer Urbilder erklärt werden. Die Philosophie selber hat die

Lehre von den «eingeborenen Ideen» schon längst ad acta gelegt. Die Psychologie

hat wenig Grund, Ausartungen des metaphysischen Denkens nach ihrer
philosophischen Aburteilung bei sich aufzunehmen. Es kann gewiß nicht
bestritten werden, daß in den Märchen und Mythen ähnliche, ja gleiche Motive

auftauchen. Dies rührt jedoch nicht daher, daß in der menschlichen Seele

eingeborene Bilder bereitliegen, die auf «Erweckung» harren. Letzten
Endes müssen diese Ähnlichkeiten darauf zurückgeführt werden, daß die

Stellung des Menschen im Kosmos und in der Gemeinschaft grundsätzlich
jederzeit und überall dieselbe ist. Die conditio humana — die menschliche

Daseinsbedingung — wechselt nicht. Vater- und Mutterbild, die bei Jung als

«Archetypen» auftauchen, erinnern nur an die bescheidene Tatsache, daß

jedes Menschenkind Vater und Mutter hat, und daß diese beiden Personen

für sein späteres Leben von derart überragender Bedeutung sind, daß sich

Reminiszenzen an sie auf allen Gebieten des Lebens finden (zum Beispiel
Vaterland, Muttersprache, die Mutter Erde, der «himmlische Vater», der

«Vater Staat» usw.). Daß die Vierzahl ein «Archetyp» sein soll, wird wohl

384



1
darauf zurückgeführt werden müssen, daß diese Zahl in der Natur und am
menschlichen Leib nachdrücklich in Erscheinung tritt. Jungs Konstruktion,
daß Vier ein Symbol der Göttlichkeit sei und daß «anitna naturaliter
christiana» (die Seele von Natur aus christlich) sei, muß wohl vollends dem

Bereich religiöser Phantasien zugewiesen werden.

Die Theorie vom «kollektiven Unbewußten» wäre lange nicht so irritierend

gewesen, wenn sie ihren Begründer nicht dazu verleitet hätte, auf die

Domäne der Politik überzugreifen. Gerade auf diesem Gebiet zeigte sich in
unmißverständlicher Weise ihre völlige Haltlosigkeit, als Jung mittels seiner

Lehre von den Archetypen die politischen Ereignisse im nationalsozialistischen

Deutschland zu kommentieren begann. Für Jungs Haltung gegenüber
dem Nationalsozialismus ist die befremdende Tatsache bedeutsam, daß er
während der Zeiten des nationalsozialistischen Rassenwahnes an die Leitung
einer der wichtigsten deutschen Psychiaterorganisationen berufen wurde •—

und auch diese Berufung annahm (die Ernst Kretschmer abgelehnt hatte)*.
Jungs «Aufsätze zur Zeitgeschichte» (1946) setzen sich mit dem
nationalsozialistischen Deutschland auseinander. Anstatt einer sachlichen Beurteilung
der psychischen Situation des deutschen Volkes ist es für Jung das entscheidende

Anliegen, den «Aufbruch des Sturmgottes Wotan» zu schildern.
Wotan hat die Deutschen gepackt und ins Verhängnis geschleudert. Das soll
die wahre Erklärung der deutschen Katastrophe sein •— man braucht wohl
über diese Mystifikation nicht viel Worte zu verlieren.

Nicht weniger phantastisch ist der Aufsatz «Nach der Katastrophe», der
in seinen haltlosen Verallgemeinerungen über die deutsche «Kollektivschuld»
zeigt, wie die «Analytische Psychologie» am wichtigsten Prüfstein psychologischer

Bewährung —¦ am Verständnis sozialer Phänomene — versagen
mußte.

Das beste und vielleicht treffendste Urteil über die «Analytische oder

Komplexe Psychologie» hat wohl C. G. Jung vor kurzem selbst abgegeben.
In einem letzthin vor einem psychologischen Forum gehaltenen Vortrag
suchte Jung seine Psychologie der «Astrologie» anzunähern. Dabei erklärte
er das Wandern des sogenannten «Frühlingspunktes» im Tierkreis als eine
der aufschlußreichsten Gegebenheiten des Menschheitsschicksals. Die letzten
zwei Jahrtausende standen im Zeichen der «Fische»; nunmehr wandert der

Frühlingspunkt in den Bereich des «Wassermanns», was von unermeßlicher
historischer Bedeutung sein soll. Es erübrigt sich, diese Kombination weiter

* Die politische Haltung Jungs war bisweilen eigentümlich schillernd, seine Polemik
gegen den Sozialismus stets oberflächlich. Unser Mitarbeiter hat es mit Recht nicht für
notwendig erachtet, darauf einzutreten. Red.

385



auszuspinnen und Jungs darauf basierende Spekulationen im Detail
wiederzugeben. Sein Lebenswerk weiß C. G. Jung nicht besser als dadurch zu

krönen, daß er als Schlußstein in sein Gedankengebäude die Astrologie
einzusetzen gedenkt. Damit hat die «Analytische Psychologie» in unverkennbarer
Weise ihre weltanschaulich-geistige Position bezogen und aufs neue demonstriert,

aus welchem Gesichtskreis sie stammt und in welche Richtung sie sich

bewegt. Für die Anhänger und Vertreter der psychologischen Wissenschaft

ist es keine Frage, daß derartige Konstruktionen nicht von Dauer sein können,

da sie als Relikte vorwissenschaftlichen Denkens durch Aufstieg und

Entwicklung von Wissenschaft und Philosophie mehr und mehr in
Vergessenheit geraten werden.

FRITZ GIOVANOLI

Hans Vogel zum Gedenken
1883—1950

Für viele in der Arbeiterbewegung, vorab in der bernischen, wird es

schwer sein, sich mit dem Gedanken abzufinden, daß Hans Vogel nicht mehr

unter den Lebenden weilt. Am 3. August ist er vom unerbittlichen Tod im
67. Altersjahr plötzlich gefällt worden. Aber wer gab ihm überhaupt dieses

Alter? Aufrecht und rüstig, sprühenden Geistes sich unterhaltend und mit
den Dingen sich wie je beschäftigend, erfüllt auch von literarisch-historischen
Plänen, mit keinem Anzeichen behaftet, daß es Abend werde, so ist er von
uns geschieden.

Hans Vogel stammte von glarnerischen Eltern ab. Geboren wurde er am
26. November 1883 in Waidenburg (Baselland). Sein Vater war Typograph,
ein sog. Schweizerdegen (zugleich Setzer und Maschinenmeister), und schon

der Großvater war Buchdrucker gewesen. Dem oft wechselnden Arbeitsplatz
des Vaters folgend, ist Hans Vogel, wie er sich auszudrücken pflegte, «überall

aufgewachsen», bis er seine eigentliche Schulzeit im zürcherischen Außer-
sihl erlebte, wo das politische und gewerkschaftliche Leben der Arbeiterschaft
Zürichs am lebhaftesten pulsierte und den heranwachsenden jungen Mann
rasch in seinen Bann zog. So war er ein Kind Außersihls, wie sein Bruder
Emil Vogel, der sich ebenfalls mit allen Fasern seines Wesens der sozialdemokratischen

Bewegung hingab, nach der großen Eingemeindung Zürichs mit
seinen Vororten Schulpräsident eines großen Schulkreises wurde und dessen

386


	Die Psychologie von C.G. Jung

