
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 29 (1950)

Heft: 4

Artikel: Albert Schweitzers Stellung zur sozialen Frage und zur
Gesellschaftsordnung der Gegenwart

Autor: Wanner, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J. WA NN ER

Albert Schweitzers Stellung zur sozialen Frage
und zur Gesellschaftsordnung der Gegenwart

Auch diejenigen, die in Fragen der Lebensanschauung andern Ansichten huldigen
als Albert Schweizer, werden mit Ehrfurcht über ihn denken und von ihm sprechen,

es sei denn, daß sie für ethische und kulturelle Werte und Ziele überhaupt kein
Verständnis aufzubringen vermögen.

Anläßlich seines 75. Geburtstages (14. Januar 1950) ist manches, Gereimtes und

Ungereimtes, über Albert Schweitzer geschrieben und geredet worden. Aber über Wesentliches,

namentlich über seine Kritik an der Gegenwart, an Wirtschaft und Gesellschaft,
an Kirche und offiziellem Christentum schwiegen sich die meisten aus, sei es aus Rücksicht

auf die herrschende Moral, sei es aus Angst, unliebsame und bittere Wahrheiten
zu sagen. Zeitungen und Zeitschriften waren sehr zimperlich und zurückhaltend, als sie

über den großen Europäer und Kosmopoliten berichteten.
In der nachfolgenden Darstellung habe ich versucht, Albert Schweizers Stellung

zur sozialen Frage, zum Sozialismus und zur Gesellschaftsordnung von heute zu
umschreiben.

Wollen wir Albert Schweitzers Stellung zur sozialen Frage und zum Sozialismus
näher kennenlernen, so müssen wir uns mit seinen kulturphilosophischen Werken
befassen, in denen grundlegende Gedanken auch über das brennendste Problem der Gegenwart,

die soziale Frage, enthalten sind. Schweitzer hat tief und ernst darüber
nachgedacht. Wenn auch seine Äußerungen über Sozialismus spärlich sind, so hat er für
dessen Postulate doch weitgehendes Verständnis. Allerdings wird ihn keine Partei für
sich beanspruchen können. Erfassen wir aber den Sozialismus als die weltumspannende
Idee materieller und geistiger Befreiung der Menschheit, als einen nicht bloß in der
Theorie verharrenden Humanismus, sondern als den Imperativ, alles den Menschen und
die Kultur Fördernde zu entwickeln und allem, was dieser Entwicklung hemmend im
Wege steht, zu widerstehen, dann ist Schweitzer ein unbedingter Sozialist. Grundfalsch
wäre es hingegen, seine sozialen Bestrebungen als im wissenschaftlichen Sozialismus
begründet anzusehen. Schweitzer ist weder Marxist noch Anhänger von Machtkämpfen,
die auf Grund wirtschaftlicher Theorien und Utopien geführt werden. Er glaubt nicht,
daß die Institutionen unseres öffentlichen und gesellschaftlichen Lebens in diesem oder

jenem Sinne umzugestalten seien und daß sich der von der Kultur erforderte Fortschritt
dann von selber einstellen werde. Politik und Wirtschaft können, nach Schweitzers
Auffassung, nur dann zu Hilfskräften werden, wenn in ihnen ethische Gesichtspunkte zur
Geltung kommen und wirksam sind.

Schweitzers Sozialismus ist ethisch-religiös fundiert: es ist humanistischer Sozialismus

im besten Sinne des Wortes, denn in den Mittelpunkt allen wirtschaftlichen und
politischen Geschehens stellt er den Menschen. Schweitzer geht aus von den Grundsätzen
der Gerechtigkeit und den großen Humanitätsidealen des 18. Jahrhunderts. Als den

Sozialisten, dem er ideologisch am nächsten steht und der ihn wohl am meisten be-

149



eindruckte und beeinflußte, müssen wir Ferdinand Lassalle ansehen. Vergleichen wir
Schweitzers soziale Auffassungen mit denjenigen einiger seiner früheren Zeitgenossen,

so erkennen wir, daß sie sich weitgehend decken mit den Idealen und Überzeugungen
eines Jean Jaures, Romain Rolland oder Leonhard Ragaz.

Schweitzer hat sich schon in jungen Jahren mit den sozialen Problemen und auch

mit dem Sozialismus beschäftigt. In seiner Kulturphilosophie setzt er sich mit den

bedeutendsten Theoretikern des utopischen und des wissenschaftlichen Sozialismus
auseinander. Einer bestimmten sozialistischen Richtung kann er nicht zugeteilt werden.

Gleichwohl müssen wir in ihm einen Sozialisten erkennen. Mit seiner Maxime «möglichst
hohe materielle Freiheit für möglichst viele ist uns eine Forderung der Kultur» stellt er
sich auf den Boden der Kulturideale des modernen Sozialismus.

Die kulturhemmenden Faktoren unseres wirtschaftlichen und geistigen Lebens
erblickt er in Umständen, die sowohl auf dem geistigen wie auf dem wirtschaftlichen
Gebiete liegen, vornehmlich in der sich immer ungünstiger herausbildenden Wechselwirkung
zwischen dem Wirtschaftlichen und dem Geistigen. Der Zerfall des Denkens und die

geistige Unselbständigkeit werden in der Hauptsache dadurch verursacht, daß der heutige
Mensch durch den Geist der Zeit zum Skeptizismus in bezug auf das eigene Denken

angehalten wird, damit er für autoritative Wahrheit empfänglich werde. Weil er ein

überbeschäftigtes, ungesammeltes und zerstreutes Wesen ist, kann er dieser geistigen
Beeinflussung nicht den erforderlichen Widerstand leisten. Die Fähigkeit eines

Menschen, Kulturträger zu sein, das heißt Kultur zu begreifen und für die Kultur zu wirken,
hängt aber davon ab, ob er zugleich ein Denkender und ein Freier ist. Materielle und

geistige Freiheit gehören innerlich zusammen. Die Kultur setzt Freie voraus. Nur von
diesen kann sie gedacht und verwirklicht werden. Ähnlich äußerte sich 1946, anläßlich
der internationalen Treffen in Genf, der Franzose Georges Bernanos, als er sagte: «Eine

freie Welt kann nur von freien Menschen geschaffen werden.» Albert Schweitzer nähert
sich der marxistischen Auffassung, wenn er betont, daß mit unsern vielen materiellen

Errungenschaften (in der Wissenschaft, besonders in der Technik) die Menschheit wohl

freier gemacht worden sei von der Natur, daß aber durch die Einwirkung der Maschine

und durch die Konzentration des Kapitals der Handwerksmeister zum Fabrikarbeiter,
der selbständige Kaufmann zum Angestellten sich gewandelt habe. Die psychologischen

Auswirkungen der Überanstrengung und Überbeschäftigung des modernen Menschen

aller Gesellschaftskreise haben zur Folge, daß das Geistige in ihm verkümmert. Besonders

nachteilig und schädigend wirken sich solche Zustände aus in Proletarierfamilien, die

in einem unerbittlichen Arbeitsdasein gefangen sind. So kommt es, daß der überbeschäftigte

Mensch dem Bedürfnis bloß äußerlicher Zerstreuung verfällt. Was Schweizer vor
30 und mehr Jahren feststellte, hat sich inzwischen, namentlich seit dem Kriegsende,
eher noch verschlimmert. Die Unzulänglichkeit und Humanitätslosigkeit des modernen,

jeder Sammlung unfähigen Menschen kennzeichnet sich am besten durch die
Oberflächlichkeit im geistigen Leben. Darüber sagt Schweitzer folgendes: «Das Theater tritt
hinter dem Vergnügungs- oder Schaulokal zurück, und das gediegene Buch hinter dem

zerstreuenden. Zeitungen und Zeitschriften haben sich in steigendem Maße in die
Tatsache zu finden, daß sie alles nur in der leichtfaßlichen Form an den Leser heranbringen
dürfen. Der Vergleich des Durchschnitts der jetzigen Tagespresse mit der vor 50 oder

60 Jahren läßt erkennen, wie weit sie sich in diesem Sinne umwandeln mußte.»

Als besonders nachteilig für den geistigen Menschen bezeichnet er das durch die

150



Organisation der Arbeit hervorgerufene Spezialistentum, welches wohl Höchstleistungen
des einzelnen ermöglicht, anderseits aber die Arbeit entseelt und das allgemeine Geistesleben

immer mehr gefährdet. Auch in der Überorganisation unserer öffentlichen
Verhältnisse sieht Schweitzer einen kulturhemmenden Faktor. Allzu eingreifende Zentralisierung

und Organisation haben nicht nur eine hemmende Wirkung auf das Produktive
und Schöpferische, sie wirken sich oft sehr nachteilig auch wirtschaftlich auf die Kulturstaaten

aus. Alle Kollektivitäten, seien sie politische, religiöse oder wirtschaftliche
Gemeinschaften, hören auf, lebendige Organismen zu sein, weil das innere Leben an Reichtum

und Vielgestaltigkeit verliert und weil die Persönlichkeiten in ihnen notwendig
verkümmern. Die Ehrfurcht vor den Meinungen der Kollektivität geht oft so weit, daß
sie als Tabu gelten und von aller Kritik ausgeschlossen werden. Charakteristisch für den

modernen Menschen ist, daß er in der Gesamtheit aufgeht, seine Elastizität verliert,
indem er die Meinungen als fertige Ware von der Kollektivität bezieht und dabei noch

meint, die Größe des modernen Menschen bewähre sich in der unbegrenzten geistigen
Hingabe an die Gesamtheit.

Mit der Preisgabe des Denkens haben wir uns aber nicht nur seelisch gefangennehmen

lassen, sondern auch das würdige und natürliche Verhältnis zur Gemeinschaft
und ihren Organisationen verloren. «Die Überorganisierung unserer öffentlichen
Zustände», so lesen wir bei Schweitzer, «läuft auf ein Organisieren der Gedankenlosigkeit
hinaus.»

In dieser und zum Teil noch schärferen Weise übt Schweitzer Kritik an den sozialen,

kulturellen und geistigen Zuständen zu Beginn unseres Jahrhunderts. Wer wollte behaupten,

daß sich etwa in der Zeit nach dem zweiten grauenvollen Völkermorden die
Verhältnisse zum Besseren gewendet hätten oder daß nach irgendeiner Richtung eine Läuterung

eingetreten wäre! Müssen wir uns da noch wundern, wenn sich der «Negerdoktor»
immer wieder enttäuscht von Europa abwendet und sich zu den Urwaldbewohnern
Afrikas zurückzieht, um dort seiner großen Menschlichkeit zu leben?

Die Stellung zum Sozialismus und zum Fortschrittsglauben umschrieb Schweitzer

genauer in seinem Werk «Kultur und Ethik». Sozialethik ohne Individualethik betrachtet

er als eine unvollkommene Ethik. Die wissenschaftliche, biologische Ethik und die reine

Nützlichkeitslehre, welche den Zweck des menschlichen Handelns in den Nutzen, die

Wohlfahrt des einzelnen oder der Gesamtheit legt, kann der Humanität nicht dienen.
Von der sozialwissenschaftlichen Ethik sagt er, daß der Fortschritt der Gesellschaft

nur auf Kosten der Freiheit und des Glücks von einzelnen oder von Gruppen einzelner

gehe. Sie ist die Lehre vom Geopfertwerden. Statt nach einer Steigerung und
Vervollkommnung des Lebens zielt sie zu sehr nach Erhöhung des Wohlergehens des
Individuums oder der Gesellschaft.

Mit der Betonung des individualethischen Standpunktes glaubt und hofft Schweitzer

der Gemeinschaft am besten zu dienen. Damit stellt er sich aber keineswegs über die

Gemeinschaft; er fühlt sich im Gegenteil stark mit dem Kollektiv verbunden. Man
würde ihm daher nicht gerecht, wollte man ihn als einen Einzelgänger oder Außenseiter
beurteilen. Was Goethe als sein Ideal ansieht: «auf freiem Grund mit freiem Volk zu

stellen», entspricht ganz und gar dem Streben Schweitzers nach dem materiell nicht
versklavten, freien, seine Persönlichkeit selbst bestimmenden Menschen.

Jenem Sozialismus, der in Konsequenz seines doktrinären Programms die
Aufhebung allen Privateigentums und staatliche Regelung der Arbeit und der Zuteilung

151



des Arbeitsertrages fordert, steht Schweitzer eher skeptisch gegenüber. Im Hauptwerk
Marxens, im «Kapital» sieht er ein dogmatisches Buch, das wohl den Glauben an einen
in den Ereignissen vorhandenen und in ihnen automatisch sich auswirkenden Fortschritt
predigt, den Mechanismus der Geschichte und die Aufeinanderfolge der verschiedenen

Gesellschaftsordnungen aufzeigt, nirgends aber in tieferer Weise auf Lebensfragen
eingeht. Seine Kritik am Marxisums muß insofern überspitzt erscheinen, als Marx in der
Hauptsache eine Analyse der wirtschaftlichen, sozialen und gesellschaftlichen Zustände
seiner Zeit geben wollte und diese sicher auch gegeben hat. Schweitzer führt weiter aus,
daß im Wettbewerb um den wissenschaftlichen Sozialismus in der Folge eine Bewegung
aufgetreten ist, die die einzelnen, die Gesellschaft und den Staat zu zweckmäßigem Handeln

gegen die soziale Not mobil macht. Einen hervorragenden Führer dieser Bewegung
erblickt er in Friedrich Albert Lange (1828—1875), dem Verfasser der «Geschichte des

Materialismus» und der «Arbeiterfrage». Lange erörtert in der «Arbeiterfrage» die

sozialen Aufgaben der Zeit, und die zweckmäßigen Maßnahmen zu ihrer Lösung. Er ruft
hier zum ethischen Idealismus auf, ohne den nichts Ersprießliches geleistet werden könne.

Daß sich auch unter der Christenheit führende Männer fanden, die die Mission des

Christentums ernst nahmen und sich an der Lösung der sozialen Frage lebhaft beteiligten,
betont Schweitzer mit Genugtuung. Er erwähnt dabei den Franzosen Lamennais (1782

bis 1854), dessen Buch «Parole d'un croyant» 1834 vom Papst verdammt wurde. Lamennais

schreckte nicht davor zurück, aus der Kirche auszutreten. — Schweitzer zitiert
ferner den englischen Geistlichen Charles Kingsley (1819—1875), der in seiner berühmt

gewordenen Predigt «Die Botschaft der Kirche an die Arbeiter» von der sozialen

Verpflichtung der Kirche spricht, dem aber dann vom Bischof von London das Predigen
verboten wurde. In Leo Tolstoj (1828—1910), der in Rußland die Gewalt des ethischen
Denkens entfesselte, sieht Schweitzer wohl einen großen Wecker, aber keinen Führer,
der der modernen Gesinnung und den modernen Zuständen wirksam hätte entgegentreten

können.
Schweitzer stellt fest, daß wohl sozial-ethische Gesinnung vorhanden ist, daß aber

die an der Zukunft arbeiten wollende ethische Gesinnung immer geringer bewertet wird.
Im Siege des Marxschen Staatssozialismus sieht er eher eine Gefahr. Das Verhängnis
besteht nach seiner Überzeugung darin, daß im Denken der Masse der Fortschrittsglaube
sich von der Ethik losgelöst hat und mechanistisch geworden ist.

Sind Albert Schweitzers Auffassungen des wirtschaftlichen, geistigen und kulturellen

Geschehens vornehmlich von der idealistischen Betrachtungsweise her bestimmt oder

mitbedingt, so kann es für die sozialistische Bewegung der Zukunft doch nur von Nutzen

sein, wenn sein Urteil über den Sozialismus, die soziale Frage und die Gesellschaftsordnung

der Gegenwart nicht unbeachtet bleibt oder zu leicht genommen wird. Es ist

zu einer Schicksalsfrage für den Sozialismus geworden, ob er in Zukunft in dieser oder

jener Richtung gelenkt wird. Denken wir, mit Schweitzer, darüber nach, ob nicht eine

große Wahrheit in seiner Feststellung liegt, daß Verwirrung in der Vorstellung der Kultur

und Zerrüttung der Kulturgesinnung als die Folge der unheilvollen Trennung von
Ethik und Fortschrittsglaube zu betrachten seien.

152


	Albert Schweitzers Stellung zur sozialen Frage und zur Gesellschaftsordnung der Gegenwart

