
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 29 (1950)

Heft: 3

Buchbesprechung: Hinweise auf Zeitschriften

Autor: Stössinger, Felix

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dermaßen heißen: « Jeder kommunistische Staat wird Moskau bedingungslose

Gefolgschaft leisten, solange er nicht eine Armee und Polizeimacht hat,
die den nationalen Führern ergebener ist als dem russischen Politbüro. Der
Umstand, daß die chinesischen Kommunisten ihre bewaffneten Streitkräfte
fest in den Händen haben, beweist, daß die Theorie der «Ausnahmebedingungen»

nicht auf Sand gebaut ist.

Hinweise auf Zeitschriften

Labour's Tribüne

Der britische Sozialismus verfügt über eine stattliche Anzahl intellektueller Kräfte,
mit deren Hilfe er eine Reihe guter Zeitschriften herausbringt. Neben New Statesman
and Nation, der meist zitierten Zeitschrift Europas; neben dem Glasgower Forward, in
dem Harold Laski allwöchentlich Lageberichte veröffentlicht, ist die von Michael Foot
und einem agilen Redaktionsstab geleitete Tribüne eine Wochenzeitung von
unverwechselbarer Eigenheit. Sie kombiniert Hauptartikel, Nachrichten, Glossen, Polemik,
internationale Berichte mit einem breiten literarischen Teil, der für die Interessen des

englischen Publikums charakteristisch ist. Seitenlange Buchbesprechungen, sehr
persönliche Kritik von Bildern, Musik, Theater, Ballett, dazu der übliche Briefteil, in dem

oft eine Buchbesprechung mit einer Diskussion zwischen Autor, Kritiker und Lesern

endigt: alles sichere Zeichen menschlicher und geistiger Teilnahme an den Ereignissen
des politischen und kulturellen Lebens, deren Intensität die schaffenden Menschen vor
Vereinsamung schützt.

Auch die vier Wahlnummern von Tribüne (682—685) ließen sich sehr gut in diesen

Rahmen einfügen. Obwohl man sich stark auf den Kampftag konzentrierte, blieb für
vieles andere noch Platz übrig. In mehreren Notizen und Hauptartikeln wurde wieder
festgestellt, daß die Verteilung der Konsumkraft noch nie so gerecht war wie heute.
Der Gesundheitszustand gegenüber 1936 hat sich erheblich verbessert. Vielleicht gerade
deshalb, weil der allgemeine Fleischkonsum um 34 Prozent gegenüber 1938, im Schweinefleisch

sogar um 64 Prozent gefallen ist. Dagegen stieg der Milchkonsum um 50 Prozent,
von Konfitüre um 63 Prozent, von Kartoffeln um 75 Prozent, von Eiern um 18 Prozent

usw. Die Massen waren 1939 nach dem Bericht des Nobelpreisträgers John Boyd Orr zu
einem Drittel unterernährt, zu einem Drittel richtig ernährt, zu einem Drittel
überfüttert. Diese Angabe allein kann schon bezeugen, daß die Nation an der Distributionskrise

krankte.
Rita Hinden nimmt in einem Artikel über Labours größte Leistung den Vorwurf

Churchills, die Regierung liquidiere das Empire, durch eine Akzentverschiebung als

wohlverdientes Lob an. Die Regierung war erfolgreich bemüht, einen größeren Teil des

Britischen Reichs in ein Commonwealth zu verwandeln, und den Kolonialchaxakter des

Empires immer mehr zu reduzieren. In Ost- und Westafrika und in Westindien gab es

keine höheren Schulen; nur wenige Afrikaner kamen in höhere Beamtenstellungen.
Konsumgenossenschaften und Gewerkschaften waren noch in den Anfängen; viele Kolonien

117



kannten noch keine Einkommenssteuern. Heute dagegen eine wachsende Selbstverwaltung,

wo immer es möglich ist. Westafrikanische Kolonien haben Mehrheiten von
Afrikanern in den gesetzgebenden Räten. Fast alle Kolonien arbeiten an Zehnjahresplänen,
deren Etablierung eine große Arbeitskraft voraussetzt. Sind die Verhältnisse auch noch

weit davon entfernt, befriedigend zu sein, so ist doch der Wille zur Überwindung der

Kolonialpolitik alten Stils unverkennbar, und es kann von den höheren Schulen und

Universitätskursen, die in zahlreichen Gebieten eingeführt wurden, die Entwicklung
eines heimischen Beamtenstabs als Voraussetzung der Selbstverwaltung erwartet werden.

England hat es jedenfalls dieser Politik zu danken, daß ihm, zunächst mindestens, die

bitteren Erfahrungen Frankreichs erspart geblieben sind. Auch auf diesem Gebiet der

Labour-Politik ist kein Zurück mehr möglich.
In Nummer 685 stellt T. R. Fyvel im Zusammenhang mit einer Buchbesprechung den

bedenklichen Niedergang des Journalismus fest. Während es noch nach dem vorigen

Krieg ausländische Korrespondenten gab, die durch persönliche, verantwortungsbewußte,

unabhängige Berichterstattung einen Einfluß auf die Weltpolitik ausüben konnten,

hegen seit diesem Krieg keine Leistungen mehr vor, die sich an Wert und Wirkung mit
den Berliner Berichten von Edgar Mowrer (Germany puts the clock back), den italienischen

von G. T. Garratt (Mussolinis Roman Empire), den russischen von Eugene Lyons

(Assignment in Utopia) vergleichen ließen. Gerechterweise müßten die Genfer Briefe

von Robert Dell (The Geneva Racket) hinzugefügt werden. Allen diesen Berichten lag

nicht bloß eine größere Bewegungsfreiheit der Korrespondenten, sondern auch eine

größere Toleranz ihrer Zeitungen zugrunde. Je mehr die Presse ihre Verantwortung in

Form einer Anpassung an die Regierungspolitik ausübt, um so weniger Einfluß hat sie

auf den Gang der Ereignisse. Die erstaunlichen Bucherfolge der genannten Journalisten

bezeugen aber auch das Interesse der Massen an einer unabhängigen Information und

erklären die Lethargie, die eine gleichförmige Presse verbreitet. Man kennt ihre
Wirkung in Deutschland und Italien; man kann sich ihre Wirkungen im bolschewistischen

Staat vorstellen.

Österreich wehrt sich

Österreichische Demokraten beider Parteien, denen das Land ideologisch nicht

gerade anschlußfest erscheint, geben Zeitschriften heraus, die das Trennende dem Reich

gegenüber betonen, da weite Kreise Selbstbestimmungsrecht unabhängig von sprachlicher

Gemeinschaft noch nicht recht denken können. In Salzburg widmet sich «Die

Nation» dieser Aufgabe, in Graz «Die Abwehr». Mit Recht erkennt man in jedem
Versuch, die Opfer des Nazismus herabzusetzen und einen neuen «Kameradschaftsgeist»

unter den heimkehrenden Soldaten der deutschen Aggression zu pflegen, Ansätze einer

Anschlußgesinnung. Was Ernst Karl Winter im letzten Heft der Abwehr warnend aus

der Erfahrung einer österreichischen Emigration in USA schreibt, gilt zum Teil auch

für Deutschland.
«Als ein katholischer Intellektueller, der selbst niemals einer Partei angehört hat,

halte ich vor allem die Querverbindungen der katholischen, sozialreformerischen,

antikapitalistischen Kräfte aller Parteien für einen bedeutsamen Faktor der Zukunft.» Winter

distanziert sich nicht zum erstenmal von einem heute recht massiv auftretenden

Antikommunismus, der sich seine eigenen Bundesgenossen genauer ansehen sollte. Er warnt

vor jeder Verbindung mit Offizieren und Unteroffizieren irgendwelcher Frontkämpfer-

118



oder Heimkehrer-Gemeinschaften und fordert schwankende Österreicher auf, es als

Schmach zu empfinden, daß sie in Stalingrad mitgekämpft haben. Es ist wohltuend,
nach der dreisten Emigrantenhetze, die in Deutschland zum guten Ton gehört, zu lesen:
«Ein Staat, dessen politisch verantwortliche Kräfte grundsätzlich auf die Emigration
verzichtet hätten, würde sich noch weit mehr aufgegeben haben als durch jeden Nicht-
widerstand.» Winter bedauert, wie schon in früheren Publikationen im Neuyorker «Aufbau»,

daß Österreich durch die Akkomodation an die augenblicklich stärkere Vorhand,

ganz wie früher unter Seipel, Dollfuß und Schuschnigg, die Wiedereinsetzung in den

Stand seiner früheren Rechte behindert. Im emigrierten Auslandsösterreichertum sieht

er Kräfte, die das österreichische Denken entprovinzialisieren könnten.
Aus beiden österreichischen Zeitschriften erfährt man, daß nicht mehr Graz die

Hochburg des Nazismus ist. Der großdeutsche Anschlußpolitiker sagt heute «Abendland»,

wenn er Deutschland meint, und findet seine Hauptstütze im Salzburger Klerus.

Ein französischer Präbolschewist

Sorels Bedeutung für die Gewaltlehre von Bolschewismus und Faschismus hat eine

ideengeschichtliche Vergangenheit, deren zusammenfassende Darstellung noch zu schreiben

ist. Nach der Katastrophe von 1849 und 1851 entstand in Frankreich eine
Revolutionstheorie, der jedes Mittel recht zu ihrem Ziele war. Als einen vergessenen «Leninister

vor Lenin» stellt Iwan Tscheraskow in der «Review of Politics» (XI/1) den
französischen Revolutionär Ernest Caiurderoy vor, der mit 37 Jahren, 1862, Selbstmord beging
und sich für einen Propheten des 20. Jahrhunderts in seinen Auseinandersetzungen mit
Alexander Herzen hielt. Nach dem Staatsstreich gab er die aus dem klassischen Modell
der Französischen Revolution stammenden Theorien auf, brach mit seinen Freunden
Mazzini, Ledru-Rollin, Louis Blanc, und wurde ein übersteigerter Bakunist. Herzen war
nicht der einzige, der sich enttäuscht von der westeuropäischen Scheindemokratie
abwandte, von einem russisch-europäischen Zusammenstoß die Erlösung Rußlands vom
Zarismus erwartete und von den Kräften eines freien Rußlands die Befreiung Europas.

Cceurderoy hatte Herzens Briefen an Herwegh und Michelet, seinen Artikeln in
Proudhons «Voix du Peuple» und seinem Buch «Entwicklung der revolutionären Ideen
in Rußland» das entnommen, was ihm übereinstimmend schien, um es zur Begründung
seiner eigenen Theorien zu verwenden. Ihr Sinn ergibt sich schon aus dem Titel seiner

Flugschrift: «Hurrah! oder die Revolution durch Kosaken». Aus Herzens Schätzung der
revolutionären Funktion von Peter I. schloß er, daß Gleiches von Nikolaus I. oder seinen

Nachfolgern zu erwarten sei. Er sieht in Herzen eine «kosakische» Kraft, etwas gänzlich

anderes im Vergleich zu französischen oder deutschen Republikanern, oder
Kommunisten. Der Kosakismus sei eine revolutionäre Macht, die das bourgeoise Europa mit
seinem bourgeoisen Proletariat überwinden werde. Sozialismus kann nur aus dem Untergang

der westlichen Zivilisation entstehen. Wie das Christentum die antike Welt
zerstören mußte, so der Sozialismus die modern-bürgerliche. Diese Zerstörung kann aber

nur das Werk einer überlegenen, barbarischen Kraft sein. Und es gibt keine andere als

die kosakische Barbarei. Seine Theorie der Revolution gipfelt in der Anschauung: Als
revolutionäres Instrument ist der Despotismus der Demokratie überlegen. Eine
Revolution kann in Europa nur durch Feuer und Blut vollendet werden. Zu dieser Aufgabe
ist allein das kosakische Rußland berufen.

119



In späteren Schriften gehen die Vorstellungen von kosakischer und proletarischer
Gewalt ineinander über. In beiden Kräften entzücken ihn die Quantität und die Bereitschaft

zum mordbrennerischen Angriff auf die alte Menschheit. Er ist für den Sozialismus,

wie immer er kommen mag: durch die Republik oder die Despotie, durch Rußland
oder — China! Er erwartet die Proklamation einer fraternisierenden Republik mit einer

Nationalversammlung, die an einem schwarzen Dezembertag von einem Komitee
auseinandergejagt wird. Eine kleine Gruppe wird herrschen, oder auch ein Mann allein über
Tod und Leben der Gesamtheit. Er wird das Land enteignen und in Assoziationen

bewirtschaften, die Arbeiter mit fester Hand regieren und alles Eigentum konfiszieren.
Das ist die andere Seite dieser Revolutionstheorie. Sie hebt die Kosakentheorie nicht auf,
denn sie ist nur das Dekorum zu dieser.

Die Mitte des Jahrhunderts

Die Betrachtungen zum Jahre 1950 hatten arithmetisch-kalendarischen Charakter.
Sie setzen den Beginn eines Jahrhunderts dem Beginn einer Epoche gleich. Hans Kohn
hat dagegen in einer aus der Fülle echten Wissens entstandenen Abhandlung «1848 —
ein Ende» die Jahrhundertmitte als einen Zeitbeginn, als den eigentlichen Beginn dessen,

was man «19. Jahrhundert» nennt, gekennzeichnet. Die Arbeit ist in dem leider letzten

Heft der «Wandlung» erschienen, die unter der Redaktion von Dolf Sternberger ein

Mittelpunkt echter Selbstbesinnung vier Jahre lang gewesen war. Für Kohn endigt das

18. Jahrhundert mit seinem optimistischen, universalistischen und humanistischen
Geschichtsideal in der geistigen Katastrophe von 1848/9. Die Ideale, die man liberal

nennt, waren in allen Klassen verbreitet. Die Ahnung einer wirklichen und daher auch

möglichen Harmonie der Gesellschaft und der Nationen gaben dem Nationalismus eines

Lamartine oder Mazzini, dem Utopismus von Saint-Simon, Fourier und Owen einen
enthusiastischen Charakter. Der erfüllte Mensch, der Frieden der Völker, galten als Ziel und
als Mittel. Der Pazifismus feierte seine Verwirklichung auf den ersten Weltkongressen.
Die Republik war ein Mythos, von dem man Wunder erwartete. Die Hoffnungen hatten
einen religiösen, eschatologischen Charakter. Aber der Völker- und Klassenfrühling
wurde schnell von der Wirklichkeit widerlegt. Die Ideen, von denen die Bewegungen in

ganz Europa getragen wurden, machten sich selbständig und gaben sich eine Ausschließlichkeit,

durch die das Prinzip dem Menschen übergeordnet wurde. Der Nationalismus
und der Sozialismus wurden Kampflehren, und man brauchte sie nur zuzuspitzen, zu

vereinseitigen, so verwandelten sie sich in zerstörende Mächte. Nationalismus und
Sozialismus versuchten sich zum erstenmal in Louis Napoleon, dem «elu du peuple», das

Kraftzentrum eines präfaschistischen Diktators zu geben. Aus dem Bund der Gerechten,

mit seiner Parole «Alle Menschen sind Brüder», schufen Marx und Engels den

Kommunistischen Bund, der die Bruderschaft auf das Proletariat beschränkte. Die
allgemeinmenschlichen Glaubenskräfte wurden von Marx auf die Ökonomie, von Renan auf die

Wissenschaft schlechthin übertragen. Der Mensch als Träger eines reinen und göttlichen
Wertes verschwand in den Kategorien der Nation und der Klasse.

Der deutsche Nationalismus ist nach 1813 im liberalen Lager der Paulskirche neu

entstanden, er erhob Ansprüche, die das Ende der deutsch-französisch-polnischen
Verbrüderung bedeuteten, wie sie von der Revolution vor 48 gefeiert wurde. Das Naturrecht
wich den Besitzforderungen «historischer Rechte» auf die früheren Gebiete des Deut-

120



Bchen Reiches und es wurde, entsprechend gewandelt, von den slawischen Völkern auf
ihre eigenen Ansprüche übertragen. Die neue deutsche «Bahn der Macht» feierte 1849

der liberale Historiker Dahlmann. Die nationalen Rechte erhielten den Vorrang vor der

Freiheit, wie später vor ihr die Klassenrechte des Proletariats. Aber während die
Generation von 1848 das jetzt erst beginnende «19. Jahrhundert» noch aus dem traditionellen
Geist des Idealismus und Humanismus entwickelte, nahmen am Ende dieser hundert
Jahre die Lehren von Marx und Engels Formen an, die ihre Urheber nicht wiedererkennen

würden, wie auch Napoleon III. vor den Formen zurückschaudern würde, die seine

freilich ganz vagen Ideen von nationalsozialer Synthese durch den Faschismus erhalten
haben. Die Grundlagen des 18. abendländischen Jahrhunderts versanken in der Periode,
die 1849 begonnen hat, aber da wir heute zu erkennen beginnen, welche ideologischen
Autonomien die Welt in Trümmer gelegt haben, könnte 1950 ein Neubeginn werden,
wie es 1850 war, was damals nur wenige, wie J. St. Mill, vorausgesehen haben.

Von Pascal zu Marx

In vulgärmarxistischen Zeiten wurden die Gegensätze zwischen Phänomenen der
Geistesgeschichte und dem eigenen sozialistischen Weltbild hervorgehoben, und das Gemeinsame

wurde darüber vernachlässigt. Seitdem die Frühschriften von Marx den Zusammenhang

zwischen der ökonomischen und der humanistischen Philosophie wiederhergestellt
haben, erweitert sich die Vorgeschichte des Marxismus nach den verschiedensten Seiten

bin, und auch das weite Gebiet der Kunst wird immer mehr um des Gemeinsamen

willen, das über abstrakte oder bewußte Gegensätze hinausreicht, in das sozialistische
Erlebnis aufgenommen. Gerade auf diesem Gebiet haben Kommunisten wie Lukacs
weniger an die dürre Kunstkritik von Mehring angeknüpft — dessen Verdienste auf
historischem Gebiete liegen — als an die Bereitschaft des Revisionismus, dem Sozialismus

die schöpferischen Kräfte aller Zeiten zuzuführen, unabhängig von ihrem
Klassencharakter.

Eine undogmatische Durchdringung der philosophischen Wirklichkeit hat denn auch
in unseren Zeiten Marx als ein wichtiges Glied der existentiell-anthropologischen
Erfassung des ganzen Menschen entdeckt und in Zusammenhänge eingeordnet, die man
früher nicht kannte oder scheute. So gelingt es denn auch einem unvoreingenommenen
philosophischen Kopf wie Lucien Goldmann, Pascal in einen ganz neuen, wesentlichen

Zusammenhang mit der dialektisch-existentialistischen Philosophie zu stellen und zu

einem Vorgänger dialektischen Denkens zu machen, das über Kant zu Hegel und Marx
geführt hat.

In einem Aufsatz Pascal et la Pensee dialectique in Empedocle (7) lehnt Goldmann
die herkömmlichen und bekannten Klassifikationen der Pascalschen Philosophie als

augustinisch, jansenistisch, skeptizistisch (Victor Cousin), irrationalistisch (Schestow)
nicht einfach ab, sondern sieht in ihnen echte Teilwahrheiten, die der Ergänzung
bedürfen. Als erster glaubt er, man müsse in Pascal den Uebergang vom individualistischen

zum modernen dialektischen Denken sehen und die Elemente seiner Philosophie
neu beleuchten, die zu Kant, Hegel und Marx führen. In bezug auf das Ueberindividuelle
repräsentiert Pascal einen Gegensatz zur mittelalterlichen Philosophie, die Gott besaß;
zur Renaissance, die ihn nicht suchte: den neuen Typus des Philosophen, der die Totalität
weiß, aber nicht findet. Die Suche des Absoluten verbindet Pascal mit Kant in der

121



Erkenntnis, daß Gott im Plan dieser Wirklichkeit hier nicht unmittelbar gegeben und

erfaßbar ist, während Hegel und Marx eine Gesamtheit überindividueller Werte von der

geschichtlichen Entwicklung erwarten. Der Rationalismus und der Empirismus sahen im
Universum eine Ansammlung autonomer, unabhängiger, einzeln verständlicher Kräfte.
Pascal entdeckt, im Gegensatz zu Descartes, Leibnitz, Fichte, die innere Verflechtung
aller Weltkräfte, von denen keine ohne Kenntnis aller anderen und des Ganzen erkannt
werden kann. Zum erstenmal seit dem Mittelalter wird die Idee der Ganzheit, der
Allheit eine Kategorie des philosophischen Denkens. Aus ihr geht die Pascalsche Moral

hervor, die, F'cind der individualistischen, die Funktion der Teile für das Ganze, den

Bezug des Ich auf das Allgemeine an die Spitze stellt.
So verschieden die dialektischen Denker ihre Ideen entwickelt haben, so zeigt sich

doch nicht nur in dieser Frage eine Gemeinsamkeit, die eine Sonderbehandlung
dialektischer Philosophie neben der christlich-mittelalterlichen und der bürgerlich-individualistischen

innerhalb der Geschichte der Philosophie erfordert. Die dialektische Philosophie
ist tragisch; Gut und Böse sind untrennbar verflochten. Sie beruht immer auf drei

Ordnungen, die bei Pascal, Kant, Hegel, Marx deutlich, bei aller Verschiedenheit der
Begriffe eine innere Verwandtschaft, ein gleiches Methodenprinzip erkennen lassen.

Gemeinsam ist der dialektischen Philosophie von Pascal bis Marx die Ablehnung von ersten

Prinzipien und einer abgeschlossenen Erkenntnis des Ganzen. Als die vier Gemeinsamkeiten

dieser Kategorie dialektischer Philosophie bezeichnet Goldmann:

1. die Existenz der drei Ordnungen, die alle menschliche Realität regieren, mag es

Pascal Materie, Geist und Gnade — die moderne Dialektik These, Antithese, Synthese

nennen.
2. die Unmöglichkeit, erste Prinzipien zu erkennen, da jede Kenntnis des Teiles

ihre Gesamtkenntnis und die Kenntnis des Ganzen voraussetzt.
3. die Bedeutung der Totalität für alle Teile der Philosophie: Wissenschaftslehre,

Ethik, Aesthetik.
4. Widersprüchlicher Charakter der menschlichen Existenz, der die Realisierung

eines abstrakten Prinzipes oder einer reinen Idee ausschließt.

Schließlich erscheint zuerst bei Pascal der Mensch als Gegenstand der Philosophie
und das Problem bewußter Uebereinstimmung von Leben und Denken, das heißt der

Realisierung. Bei Pascal ist sie etwas Gegebenes, und daher erkennen wir sie, erst recht
seit dem Goetheschen Faust, als Aufgabe einer künftigen Gesellschaft, die nur dann

total wäre, wenn sie den ganzen Menschen ermöglicht. So führt auch diese Erkenntnis
der Ganzheitswerte zur Bejahung ihrer Teile, das heißt des Individuums.

Der revolutionäre Balzac

Obwohl Balzac unbestreitbar katholischer Royalist, mystischer Philosoph und bona-

partistischer Individualist war, hat ihn der Sozialismus sehr bald auch für sich
reklamiert. Es war einer jener glücklichen Fälle, in denen sich die marxistische Kritik weder

von einer oberflächlichen Klassenzugehörigkeit noch von ideologischen Vorurteilen
leiten ließ, sondern das Werk nach den gewaltigen Wirkungen beurteilte, die es auf

den modernen Menschen ausübt. Zudem gehörte der Enthusiasmus für den großen

Conteur zu den Traditionen von Marx und Engels — beide haben wiederholt und in
sehr prinzipiellen Ausdrücken ihrer Bewunderung für den Romancier des Juste Milieu

122



Ausdruck gegeben. Engels stellte ihn in einem Brief an Margaret Harkneß über «alle
Zolas der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft», eben weil er keine Tendenzromane

gegen die Bourgeoisie schrieb, sondern sie realistisch darstellend dem Urteil des Lesers

überläßt. Und Engels fügt hinzu, daß er mehr Oekonomie von ihm gelernt habe als von
allen Historikern und Statistikern zusammengenommen. Auch Marx hat von ihm gelernt,
ihn zweimal im «Kapital» zitiert und, in einem Brief an Engels von 1868, ein Stück
Mehrwertstheorie bei ihm entdeckt.

Der Kommunismus kann sich also durchaus auf alte sozialistische Traditionen stützen,

wenn er Balzac, auch unter Berufung auf George Sand, Victor Hugo, Zola, Jaures,
Anatole France für die geschichtliche Entwicklung in Anspruch nimmt, die vom Traum
zur Tat übergeht, wie Jean Varloot in einer Universitätsansprache Balzac Vivant, deren
unverkürzten Text wir in «La Pensee» (26), der wissenschaftlichen Zeitschrift des
französischen Kommunismus, lesen. Es ist durchaus nicht nötig, den visionären, mystischen,
Swedenborgischen Balzac zugunsten des revolutionären preiszugeben, um diesen zu
behaupten. Gerade als Visionär sah Balzac, gegen seine eigensten Klassenanschauungen,
weit in die Zukunft. Varloot stellt aus Balzacs Werk großartige Stellen zur Begründung
seiner These zusammen: den Aufstand der hungrigen Mehrheit gegen die satte Minderheit;

die Funktion des Staates als Schutzapparat des Reichtums; die Verwendung der
Formel «L'exploitation de l'homme par l'homme»; den Satz aus Facino Cane: «Le
communisme est la logique vivante de la democratie.» Und schließlich sind die tausenden
Seiten über die Methoden des neuen Geld- und Strauchrittertums eine realistische
Verdammung der gesellschaftlichen Grundlagen, auf denen es beruht.

Die Annee Balzac, reichend vom 150. Geburtstag im Mai 1949 zum 100. Todestag
im August 1950, hat in den französischen Zeitschriften viel Gutes hinterlassen.
Summarisch verweise ich auf die Balzacbeiträge in «Esprit» (12), «Europe» (44, 45, 47—9),
«Mercure de France» (1037) und in der neuen Schweizer Zeitschrift «Rencontre» (1)
von Albert Beguin. Felix Stössinger.

Hinweise auf neue Bücher

Julius Braun t.h a 1 : Auf der Suche nach dem Millenium. 2 Bände, Nestverlag,
Nürnberg, 1949. Preis: DM. 11.—.

Während des Krieges hat Julius Braunthal seine Lebenserinnerungen in einem Buch
niedergelegt, das englisch erschienen ist. Er hat es nun in der deutschen Ausgabe wesentlich

erweitert und stofflich bis 1948 ausgedehnt, so daß aus dem ursprünglichen Werk
zwei Bände geworden sind. Schon die Lebensgeschichte dieses aus dem jüdischen
Proletariat aufgestiegenen Publizisten, der, aus der österreichischen Arbeiterbewegung
hervorgegangen, zu einem der ersten journalistischen Wortführer dieser Bewegung wurde,
dem später im englischen Exil der nicht leichte Sprung in die englische Publizistik
gelang — der um so schwerer ist, wenn man zugleich der typisch kontinentalen Begriffswelt
treu bleibt — und der heute das Amt des Sekretärs der Comisco versieht. Schon die
Geschichte dieses mit der internationalen Arbeiterbewegung, der Bewegung in Österreich,
Deutschland, England und andern Ländern durch Jahrzehnte eng verbundenen Menschenlebens

ist wert, erzählt und gelesen zu werden, zumal Braunthal die geistige und
politische Atmosphäre, in der er aufgewachsen ist, liebevoll und eindringlich zu beschreiben
versteht. Die ganze heroische Geschichte der österreichischen Sozialdemokratie seit der
lahrhundertwende zieht, wenn wir Braunthals Buch lesen, an unserem geistigen Auge
vorbei, die großen Kämpfe, die großen Siege und die schrecklichen Niederlagen vom

123


	Hinweise auf Zeitschriften

