
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 28 (1949)

Heft: 8

Artikel: Existentialphilosophie und Sozialismus

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mehr durch Akte aufrechterhalten kann, welche der von ihm selbst geschaffene
Moral- und Rechtskodex eindeutig als Verbrechen und Scheußlichkeiten

qualifiziert, sein Lebensrecht verwirkt hat.

POLYBIOS

Existentialphilosophie und Sozialismus

Unter den geistigen Strömungen der Gegenwart steht vor allem jene Lehre
im Brennpunkt des allgemeinen Interesses, die den Namen «Existentialismus»

trägt. In philosophischen, psychologischen und soziologischen Auseinandersetzungen

treten immer wieder existentialistische Gedankengänge auf. Selten

jedoch gibt man sich genaue Rechenschaft über den Gesamtcharakter dieser

Philosophie, die zu den repräsentativsten Erscheinungen unserer Epoche
gehört. Oberflächliche Betrachter begnügen sich mit einem Wust von
Schlagworten, die die Existentialphilosophie mit Modeereignissen verwechseln. Man
wird dem Existentialismus nicht gerecht, wenn man ihn für gelegentliche
Mißbräuche verantwortlich machen will, die sich in unsachlicher Weise seines

Titels bedienen. Der Existentialismus ist eine strenge Fachphilosophie, die
dem philosophischen Laien überhaupt nicht zugänglich ist. Das Studium der

existentialphilosophischen Konzeptionen stellt derart hohe Anforderungen,
daß nur gründliche Kenner der Philosophiegeschichte sie zu bewältigen
vermögen.

Der Sozialismus nimmt regen Anteil an den Entwicklungen der modernen

Philosophie. Selber eine sozialwirtschaftliche Theorie und ein gesellschaftliches

Ideal, muß der Sozialismus ständig mit den Neuerungen in der
Philosophie Schritt zu halten versuchen. Die wissenschaftliche Erforschung und
Deutung der sozialen Tatsachen sieht sich genötigt, ihre philosophischen
Grundlagen unablässig zu revidieren und zu erweitern. Der Fortschritt des

Sozialismus wird wesentlich davon abhängen, ob die sozialistischen
Bestrebungen unerschütterlich in der Philosophie verankert werden, so daß sie

dem Menschen Richtschnur und Ziel für das soziale Denken und Handeln
bieten können. Die sozialistische Bewegung ist von der Absicht geleitet, ihren
Trägern ein ganzheitliches Weltbild zu vermitteln. Damit wird es ihre
Aufgabe, ihre eigene Problematik stets philosophisch abzuklären. Es braucht nicht
betont zu werden, daß es hierin keinen Abschluß gibt, weil an ein «endgültiges»
Philosophieren gar nicht gedacht werden kann.

315



Die Auseinandersetzung mit der Existentialphilosophie gehört zu den
entscheidendsten Anliegen des modernen Sozialismus. Kann der Existentialismus

die sozialistische Theorie erneuern? Können aus ihm für den Sozialismus

fruchtbare Anregungen hervorgehen? Diesen Fragen müssen eingehende

Untersuchungen gewidmet werden. Eine vergleichende Gegenüberstellung
beider Lehren wird die Möglichkeit schaffen, über die Vereinbarkeit von
Existentialphilosophie und Sozialismus zu entscheiden. Die Schwierigkeiten eines

solchen Unterfangens lassen sich im Rahmen eines Aufsatzes nicht vollständig
auflösen. Darum wäre es verfehlt, auf alle Einzelheiten dieses Problems Bezug
nehmen zu wollen. Zwangsläufig ergibt sich die Notwendigkeit, sich auf die

Hauptpunkte des Fragenkomplexes zu beschränken. Naturgemäß muß dabei
der existentialistische Standpunkt umfassender dargestellt werden als die

sozialistischen Theorien, die als bekannt vorausgesetzt werden können.

Der Begründer der Existentialphilosophie ist der deutsche Philosoph
Martin Heidegger. Im Jahre 1927 erschien sein berühmt gewordenes Werk
«Sein und Zeit», welches die erste und fundamentale Zusammenfassung der

existentialistischen Anschauungen enthält. Heideggers Gedanken faßten rasch

Boden und verbreiteten sich in kurzer Zeit über den ganzen Kontinent. In
Frankreich ist Jean Paul Sartre der bedeutendste Vertreter der

Existentialphilosophie; mit dem Buch «L'Etre et le Neant» (Das Sein und das Nichts)
hat Sartre für den französischen Existentialismus die theoretische Ausgangsbasis

geschaffen. Doch die existentialistischen Lehren blieben nicht nur ein

europäisches Geistesgut. Auch auf den andern Kontinenten fanden sie

Verbreitung und rege Anteilnahme.
Wenn man von Existentialphilosophie spricht, so darf man nicht außer

acht lassen, daß es zwei Richtungen gibt, die voneinander weitgehend
abweichen. Man unterscheidet zwischen atheistischem und christlichem
Existentialismus. Der erstere wird durch Heidegger und Sartre vertreten.

Heidegger hat zwar im Gegensatz zu dem militanteren Sartre nie direkt gegen
die Religion Stellung genommen. Dennoch kann kein Zweifel bestehen, daß

seine Auffassung für einen Gott keinen Raum bietet, und daß es sich um
eine Lehre der «Diesseitigkeit» handelt. Die christliche Existentialphilosophie
knüpft insbesondere an die Namen von Karl Jaspers und Gabriel Marcel an.

Diese Bestrebungen beabsichtigen, die Sinndeutung der menschlichen
Existenz mit der christlichen Religiosität in Einklang zu bringen. Ähnliche
Tendenzen zeigen sich auch in der jüdischen Religion. Die Philosophie eines

Martin Buber müßte etwa als jüdischer Existentialismus charakterisiert
werden.

Das Bindeglied zwischen christlicher und atheistischer Existentialphilo-

316



sophie, die durch eine tiefe Kluft voneinander geschieden sind, stellt der
gemeinsame Vorläufer und Ahne Sören Kierkegaard (1813—1855) dar. Dieser
dänische Theologe hat die existentialistischen Grundbegriffe geschaffen.
«Existenz» zum Beispiel bedeutete für ihn das Sein des einzelnen Menschen

in seinem Verhältnis zum Ewigen. Die meisten Themata, die bei Heidegger,
Jaspers usw. behandelt werden, sind von Kierkegaard zumindest angedeutet,

wenn nicht sorgfältig analysiert worden. Ein weiterer Bahnbrecher für die

Existentialphilosophie ist Friedrich Nietzsche. Nietzsche kämpfte ähnlich wie

Kierkegaard gegen die Verlogenheit der bürgerlichen Moral. Während der

letztere sich mit heftigen Angriffen gegen das liberale Christentum seiner Zeit
begnügte, sagte Nietzsche dem Christentum überhaupt den unerbittlichen

Kampf an. Er schleuderte ihm die Anklage entgegen, daß es die Werte
des Lebens verleumdet und die natürlichen Lebenskräfte geschwächt habe.

Schonungslos wies er nach, wie Neid- und Haßgefühle der christlichen Moral,
die bei Kierkegaard unangetastet bleibt, Pate gestanden hatten. Ein Drittes

hingegen verbindet wieder die großen «Einsamen», die von ihrem Jahrhundert
mit wenig rühmlicher Geschlossenheit verkannt wurden. Beide wandten sich

von den idealistischen Systemen ab, denen sie blutleere Konstruktion
vorwarfen. Das Leben und die menschliche Existenz sind wichtiger als abstrakte

Spekulationen. Sowohl Kierkegaard wie Nietzsche konzentrieren ihre
Bemühungen bereits auf die existentiellen Probleme. Geht man weiter zurück in
der Philosophiegeschichte, so stößt man auf eine Reihe von Denkern, die
durch die Art ihres Philosophierens gleichfalls zu Ahnen der Existentialphilosophie

werden. Es handelt sich mehr oder weniger eindeutig um jene
Philosophen, die das Problem des Menschen in den Mittelpunkt der philosophischen
Problematik zu rücken versuchten. In diesem Sinne kann man mit einiger
Berechtigung als «Vorläufer» des Existentialismus nennen: Sokrates, die

Stoiker, Augustin, Pascal, Maine de Biran, die phänomenologische Schule, die

Lebensphilosophie usw.
Der gemeinsame Wesenszug der existentialistischen Philosophien ist der

hohe Rang, den sie dem Problem des Menschen gegenüber den Fragen
der Natur und des Geistes einzuräumen pflegen. Heidegger geht wohl von
einer metaphysischen Fragestellung aus. Er will den Sinn des Seins erkennen.
Zu diesem Zwecke muß aber vorerst der Fragende selbst, nämlich der Mensch,
erkannt werden. «Sein und Zeit» befaßt sich deshalb weit mehr mit der Analyse

des Menschseins als mit den Problemen des Seins und der Zeit überhaupt.
Heidegger setzte unter dieses Buch den Untertitel «Erste Hälfte». Damit wollte
er andeuten, daß in einem zweiten Band die metaphysischen Probleme intensiver

ausgearbeitet würden. Diese Ergänzung ist aber bis heute ausgeblieben.

317



Ungeachtet dieses Umstandes kann man aber die Heideggersche Philosophie
wie ein Ganzes betrachten, das in sich geschlossen ist.

Was ist der Mensch im Lichte der Existentialphilosophie? Es fehlt nicht

an traditionellen Bestimmungen dessen, was der Mensch sei. Animal rationale

(mit Verstand begabtes Tier), Geschöpf eines Gottes, Bürger zweier Welten

(Kant), höchst entwickeltes Tier (Abstammungstheorien) sind die
überlieferten Definitionen des Menschen. Die Existentialphilosophie ist nicht
geneigt, sich mit einem knappen, aber nichtssagenden Begriff zufriedenzugeben.
Das Wesen Mensch besteht aus viel mehr Rätseln und Geheimnissen, als naive

Theorien anerkennen und wahrhaben wollen. Um dieser Probleme überhaupt
habhaft zu werden, muß man ein Verfahren anwenden, das Kant seinerzeit

berühmt gemacht hatte. Kant entdeckte, daß die Erscheinungen der Außenwelt

vom menschlichen Subjekt zum Teil durch subjektiven Eingriff erzeugt
werden. Unser Verstand arbeitet mit Hilfsmitteln, sogenannten Kategorien,
die uns ein Verständnis der Erscheimmgswclt ermöglichen. Heidegger hebt

nun hervor, daß es nicht nur solche Kategorien gibt, die der Mensch im
Hinblick auf die Naturerkenntnis verwenden muß. Wenn der Mensch sich selbst

ergründen will, bedarf er gleichfalls derartiger Hilfsmittel. Diese auf den

Menschen bezogenen Kategorien heißen «Existcntiale» (darum
Existentialphilosophie!), was etwa «Grundverfassungen der menschlichen Existenz»
bedeutet. Solche Grundverfassungen des Daseins sind: In-der-Welt-Sein,
Mitdasein, Mitsein, Selbstsein, das «Man», das In-Sein, die Sorge, die Angst und

die Zeitlichkeit.
Diese existentialphilosophischcn Wortprägungen scheinen auf den ersten

Blick hin unverständlich. Man darf sich jedoch durch die komplizierten
Begriffe, die schwer formulierbaren Tatsachen entsprechen, nicht verwirren
lassen. Es kann leicht gezeigt werden, daß hinter den seltsam klingenden
Ausdrücken vertraute und jedermann bekannte Probleme verborgen sind. Da die

Existentialphilosophie Wesenszüge des menschlichen Daseins schildern will,
die jenseits des Bewußtseins liegen, muß sie auch zu neuartigen Formulierungen

gelangen. Die bisherige Philosophie hat diese existentiellen Fragen

größtenteils außer acht gelassen, so daß noch gar kein begriffliches Material
besteht, um Tatbestände sinnvoll benennen zu können.

Daß der Mensch in der Welt sei, scheint eine einfache Gegebenheit zu

sein, die keiner Feststellung bedürfte. Die Existentialphilosophen behaupten
nicht, damit etwas Neues ausgesagt zu haben. Sie betonen lediglich, daß dieses

«In-der-Welt-Sein» besonders strukturiert sei. Der Mensch ist nicht in der
Welt wie ein Möbel in einem Zimmer — sein In-der-Welt-Sein ist
gekennzeichnet durch aktives Zutunhaben mit den Dingen, durch das «Besorgen».

318



Der Mensch hat nicht nur eine Umwelt wie das Tier, das ständig in den Horizont

seiner Umgebung eingespannt ist. Rings um ihn weitet sich der Raum

über das anschaulich Gegebene hinaus; er hat eine Welt. In dieser Welt ist

er vor allem als tätiges Lebewesen. Das Handeln dominiert über das Denken,

denn in erster Linie will und muß der Mensch die Gegenstände seiner Welt

gebrauchen, das heißt «besorgen».
Faßt man die menschliche Existenz schärfer ins Auge, so erkennt man,

daß sie prinzipiell ein «Mitsein» ist. Unser Dasein ist vom Dasein der andern

Menschen umgeben. Man könnte diesen Talbestand auch durch das

aristotelische «zoon politicon» umschreiben — der Mensch ist ein soziales Lebewesen.

Heidegger will das Leben in der Gemeinschaft nicht abstrakt-spekulativ deuten.

Auch in diesem Falle geht er realistisch vor und betont die Bedeutsamkeit der

naheliegendsten Probleme. Das Leben mit den andern Menschen spielt sich

vor allem in der Atmosphäre der «Alltäglichkeit» ab. Im alltäglichen Dasein

sind wir selten wir selbst. Unsere individuelle Persönlichkeit kommt im Alltag

wenig zur Geltung. Nicht die Individuen treten dabei hervor, sonden etwas

anderes — eine kollektive Macht, die existentialphilosophisch das «Man»

genannt wird. Dieses ist der Inbegriff aller jener Faktoren, die auf kollektiver

Grundlage in Erscheinung treten, und wo die individuelle Verantwortlichkeit
und Eigenständigkeit verschwindet. Im alltäglichen Umgang herrscht das

ungeschriebene Gesetz: Man tut so, man spricht so, man denkt so Das

selbständige Verstehen fällt hier kaum in Rechnung. Die Menschen verzichten darauf,

Subjekte zu sein; dadurch entsteht die Gefahr, daß sie sich zu Maschinen
des Soziallebens degradieren lassen. «Gerede, Neugier und Zweideutigkeit»
sind typisch für diese Situation. Damit kann sich der Mensch verraten — das

Dasein gerät in den Zustand der «Verfallenheit».
Indem wir unser Selbst aufgeben, gelangen wir auf falsche Bahnen und

machen uns «schuldig». Diese «Schuld» ist nicht spezifisch ethisch-moralisch

gemeint. Man kann niemandem einen Vorwurf dafür machen, daß er sein
Selbst verliert und ans Man verfällt. Dennoch bleibt dem sich verlierenden
Menschen der Tadel nicht erspart. Heidegger weist darauf hin, daß aus den

Tiefen unseres Daseins selbst der Mensch aus seiner Verlorenheit zu sich selbst

zurückgerufen wird. Dieser Rückruf wird durch die Angst eingeleitet. Das

gegen sich selbst gleichgültige, verfallene Dasein gibt sich keine Rechenschaft

über seine recht fragwürdige Stellung im Weltganzen. Es fürchtet sich wohl

vor allerlei Vertröstungen, die es über die Fragwürdigkeit der menschlichen
Existenz hinwegtäuschen. Werden wir uns bewußt, daß wir in jedem Moment
ins Nichts hineingeschleudert werden können («Rasch tritt der Tod den
Menschen an, es ist ihm keine Frist gegeben ...» Schiller), so müssen wir uns auch

319



auf die Wesentlichkeit oder Unwesentlichkeit unseres Daseins besinnen.
Deshalb postuliert die Existentialphilosophie, daß erst durch das Gefühl der Angst
der Mensch zu einer einheitlichen Persönlichkeit zusammengeschweißt wird.
Es handelt sich hier um eine «Grenzsituation«; durch die Angst erhält die

Lebenszeit erhöhten Wert, nutzlose Ziele fallen angesichts dieser Ausgesetztheit

des Menschen als unbedeutend hinweg — was bleibt, ist wesentliches
Dasein. «Selbstsein». Ähnlich wie die Angst erschließt auch der Tod die
Endlichkeit unseres Daseins. Es ist ein Pessimismus, der die Existentialisten
veranlaßt, das Dasein als ein «Sein zum Tode» charakterisieren. Wir müssen zur
Kenntnis nehmen, daß mit der Geburt bereits immer schon die unmittelbare

Möglichkeit des Todes in unser Leben eintritt. Dies soll uns ebensowenig
wie das Erleben der Angst davon abhalten, unsere Lebenszeit sinnvoll
auszunützen. Wir sollen nicht sagen: «Sterben müssen alle», denn dieser Trost ist

zu billig. Ich muß dessen eingedenk bleiben, daß ich sterben muß und daß

meine Pläne und Möglichkeiten jederzeit durch meinen Tod ein Ende finden
können. Naive Kritiker behaupten, daß ein solcher Standpunkt lähmend wirken
müsse, indem der Gedanke an den Tod die Lust zum Leben im Keim ersticke.

Die Existentialphilosophie meint keineswegs hypochondrische Selbstquälerei,
die mit dem Gedanken des Todes spielt, um sich der realen Aufgaben des

Lebens zu entziehen. Sie meint jenes tiefe Erlebnis der menschlichen Begrenztheit,

das unsere Selbsttäuschungen hinwegfegt und lediglich unseren echten

Wesenskern hervortreibt.
Der Mahnruf, der das Dasein aus der Verfallenheit zu Angst und

Todeseinsicht zurückreißt, ist die Stimme des Gewissens. Dieses Gewissen muß im
Sinne der Existentialphilosophie, und nicht moralisch, aufgefaßt werden. Es

handelt sich hier nicht um «gut und böse». Es ist eine existentielle Angelegenheit,

daß den von sich selbst abgeirrten Menschen ein Ruf aus seinem Innern
zu erreichen vermag. Vielleicht könnte man populär sagen, daß jeder spürt,
wo er sein Selbst verrät. Erkennt er (nicht nur verstandesmäßig!) diese

Verfehlung, so fällt er aus dem Himmel seiner Illusionen in die Realität seines

eigentlichen Daseins zurück. Nun erst erwächst für ihn die Möglichkeit, sein

«Seinkönnen» (existentielle Möglichkeiten) zu bezeugen. Die Auszeichnung
einer solchen Existenz ist die Entschlossenheit. Ein solcher Mensch widersteht
der Versuchung, sich einfach treiben zu lassen — er «wählt» sich sein Leben

selber und realisiert seine Wahl mit dem vollen Einsatz seiner Kräfte.
Der letzte Sinn unseres Daseins ist in der Zeitlichkeit enthalten. Wir können

nichts an unserem Leben grundsätzlich erfassen, wenn wir nicht bedenken,
daß wir «zeitlich» sind. Zwischen Geburt und Tod spannt sich der ungewisse

Bogen der individuellen Existenz. Wir wissen nicht, woher wir kommen

320



und wohin wir gehen. Wir sind einfach «da», wir finden uns gleichsam an in
einer Welt, inmitten von Mitmenschen. Das nennt die Existentionalphilosophie
das Faktum der «Geworfenheit». Wenn wir nun aber in eine Welt geworfen
sind und für eine begrenzte Spanne Zeit existieren, so soll dies ein niemals
ruhender Ansporn für ein sinngemäßes, wesentliches Leben sein. Heideggers
Lehre wirkt diesbezüglich wie ein Appell zu einer heroischen Existenz. Furchtlos

dem Tod ins Auge blicken, auf dem schmalen Grat am Rande des Nichts
entschlossen vorangehen und in Verlassenheit Werte setzen — das verlangt die

Existentialphilosophie vom Menschen. Die Tröstung eines schützenden, helfenden

Gottes wird mutig abgelehnt. Der Mensch soll sich zum Herrn seiner Welt
machen. Heideggers Anweisung zum Leben ist derart eindringlich, daß man
sie auch schon eine «Theologie ohne Gott» genannt hat. Der Mensch wird
aufgerufen, sich zum Meister seines Schicksals zu machen. Wenn es eine «Sünde»

gibt, so ist es nicht sündhaftes Handeln gegen einen Gott, sondern Schuldigwerden

an sich selber. Dies ist die größte Schuld, deren der Mensch teilhaftig
werden kann — eine Erkenntnis, die der überlieferten jüdisch-christlichen Moral

verschlossen blieb, indem sie das menschliche Handeln auf einen Gott hin
verpflichtete und nicht auf die selbsteigene Verantwortlichkeit. Es besteht eine

innige Beziehung zwischen dem Ergreifen seiner existentiellen Möglichkeiten
und dem sozialen Angepaßtsein.

Heideggers Lehre versucht vor allem die prinzipiellen Fragen der menschlichen

Existenz zu lösen. Trotz dem eminent lebensnahen Philosophieren hält
sich die Heideggersche Existentialphilosophie von der politisch-sozialen Praxis
fern. Eine solche Einstellung rührt daher, daß der Begründer dieser
Philosophie in politischer Hinsicht wenig Überblick zu gewinnen vermochte, da er
sich vollständig den philosophisch-metaphysischen Problemen widmete. Dies

ermöglichte auch die bedauerliche Unklarheit, mit der Heidegger sich
beinahe in den nationalsozialistischen Ungeist hätte verstricken lassen. Der
Zusammenstoß mit dem diktatorischen Regime führte allerdings bald dazu, daß

Heidgegger sich distanzierte und seine Lehrtätigkeit in Nazi-Deutschland
aufgab. Es braucht wohl nicht hervorgehoben zu werden, daß die politische
Unmündigkeit eines Philosophen den Wahrheitsgehalt seiner philosophischen
Erkenntnisse nicht unbedingt beeinträchtigen muß. Auch der politisch naivste
Denker kann Repräsentant der umwälzendsten Gedanken seiner Zeit sein1.

Jean Paul Sartre, der Schüler Martin Heideggers, hat den Existentialismus

von Anbeginn nicht nur als eine rein spekulative Problemstellung aufgefaßt.

1 Wir sind nicht in der Lage, dieser milden Beurteilung beizupflichten, da es sich um
einen Philosophen handelt, der über die menschliche Existenz reflektiert. Es gibt keine
menschliche Existenz außerhalb der Gesellschaft, also auch keine außerhalb politischer
Problematik. V. G.

321



Bei ihm zeigt sich die starke Neigung, die konkreten Lebenssituationen in die

existentialphilosophische Analyse einzubeziehen. Das theoretische Hauptwerk
Sartres ist «L'Etre et le Neant». Um seine Auffassungen zu verbreiten, hat

Sartre sich nicht gescheut, sich auch «unphilosophischer» Hilfsmittel zur
bedienen. In großartiger Vielseitigkeit beleuchtet er als Romancier, Dramatiker,
Essayist und Filmautor die Konsequenzen des Existentionalismus. Indem er
mit gleichbleibendem Interesse politische, soziale und künstlerische Fragen zu

einem einheitlichen Ganzen zu verbinden weiß, gestaltet er die Existentionalphilosophie

zu einer Lebensanschauung, die in einer fundamentalen

Weltbetrachtung verankert ist. Das farbenreiche Fackelwerk seines Denkens hat

viel dazu beigetragen, der neuen Philosophie weite Kreise zu erschließen.

Infolge der zahlreichen Anregungen, die von Sartre ausgingen, glaubt man ihm
heute schon den ruhmreichen Titel eines «Voltaire unseres Jahrhunderts»
zuschreiben zu dürfen.

Sartre verläßt die vorsichtige Position Heideggers und erklärt ohne Rückhalt,

daß er unter Existentialismus eine zusammenhängende atheistische

Weltanschauung verstehe. Unter der Voraussetzung, daß es keinen Gott gibt, muß

der Sinn des Menschseins neu bestimmt werden. Nun kann man aber den
Menschen gar nicht definieren, weil er zuerst existiert und sich dann durch seine

eigenen Handlungen und Taten zu etwas Faßbarem macht. Der Mensch ist frei,
sich zu dem zu machen, was er plant. «L'homme est ce qu'il se fait!» Da der

Mensch durch Wahl und Entschluß sein Schicksal wählt, ist er weitgehend für
sein Dasein verantwortlich. Jede seiner Handlungen erschöpft sich jedoch
nicht im Mikrokosmos seiner eigenen Existenz — sie weist über ihn hinaus

in die mitmenschliche Welt. Es gibt schlechterdings keine folgenlosen Taten

und Entschlüsse; darum sind wir nicht nur für uns selbst, sondern auch für
alle Menschen verantwortlich. Dessen müssen wir uns bewußt bleiben, wenn
wir uns nicht über unsere tatsächliche Situation in der mitmenschlichen Welt

hinwegtäuschen wollen. Indem wir unser eigenes Leben planen, konzipieren
wir zugleich den Aufbau der Menschengemeinschaft, d. h. in unserem Streben

liegt stets eine Stellungnahme zur Gesellschaft in ihrer jeweiligen Form. Weil
die heutige Gesellschaftsordnung eine ungerechte ist, steht jeder vor der Frage,
ob er sich auf die Seite der Unterdrücker oder der Unterdrückten stellen soll.

Sartre läßt uns nicht im Zweifel, daß er selber gewillt ist, die Partei der

Benachteiligten zu ergreifen. Wer dies nicht tut, kann nie indifferent sein — schon

der Umstand, daß er die ungerechten Zustände seiner Zeit übersieht, reiht ihn

ein in die Front der herrschenden Klassen, die durch wirtschaftliche
Ausbeutung und soziale Bevorrechtung die Menschen unterjochen.

Der Existentialismus ist eine Lehre, die den Menschen zur Tat antreiben

322



will. Der Mensch soll seine Situation, die «condition humaine», erkennen und
handelnd über seine Grenzen hinauszustreben trachten. Wie dies zu geschehen

hat, kann niemals allgemeingültig formuliert werden. Die geschichtlichen und

individuellen Bedingungen dürfen nicht auf einen einzigen Nenner gebracht
werden. Deshalb wird es auch keine existentialistische Moral geben, die
allgemeine Sätze im Sinne kategorischer Imperative aufstellt. Was man aber von
jedem Einzelnen verlangen kann und muß, ist, daß er die Möglichkeiten
seiner Existenz lebt und verwirklicht. Bin ich zum Beispiel Arbeiter und schlage
ich mich auf die Seite der Gegner des Sozialismus, so mache ich mich einer

Verkennung meiner existentiellen Situation schuldig2. Eine solche

Selbsttäuschung wäre im existentialistischen Sinne «moralische Schuld», besser

widersinnige Haltung im gemeinschaftlichen Leben.

Wer wahrhaftig seine eigene Freiheit will, muß auch die Freiheit der
anderen wolen. Das ist der tiefste Sinn, den wir unserer Existenz zu geben

vermögen. Infolge dieser Sinndeutung der menschlichen Existenz ist der
Existentialismus seinem Wesen nach durchaus human — er ist ein neuer Humanismus.
Dieser vergöttert den Menschen nicht, sondern begnügt sich damit, ihm seine

Situation und Aufgabe im Kosmos und in der Menschenwelt zuzuweisen.

Sartres literarische Bemühungen verdeutlichen noch diese Tendenz. Als

Beispiel sei kurz auf das Schauspiel «Die schmutzigen Hände» Bezug genommen.

Die Grundmotive dieses Stückes sind: Politik, Individualität und
Verantwortlichkeiten. In einem von den Deutschen besetzten Lande versuchte die

Kommunistische Partei, die Befreiung vorzubereiten. Einer ihrer Führer,

namens Hoederer, verfährt dabei in souveräner Weise, indem er für den

späteren Sieg der Partei mehr wagt, als die Mitglieder der Parteileitung beabsichtigen.

Deshalb soll ihn ein Attentat aus dem Wege räumen. Ein junger Mann,
der sich aus unklaren Gefühlen der Kommunistischen Partei angeschlossen

hat, übernimmt den «Auftrag». Von der überragenden Persönlichkeit Hoede-

rers, den er hierauf kennenlernt, überwältigt, vermag er den Anschlag nicht
auszuführen. Erst der kleinliche Affekt der Eifersucht drängt ihn schließlich
doch zur Ausführung des Mordes. — Nach der Gefängnishaft kehrt Hugo, der

Attentäter, zurück. Er muß erfahren, daß die Partei nun dem toten Hoederer
recht gibt und dessen Politik übernommen hat. Man will nun ihn, den

Mitwisser des Attentats beseitigen. Eine Freundin sucht ihn dadurch zu retten,
daß sie Parteiführern seine weitere «Verwendungsfähigkeit» klarmachen will.

2 Polybios verwendet hier ein sehr unglückliches Beispiel, indem er «existentielle
Situation» und «Klassenzugehörigkeit» einander gleichsetzt. Das Gegenstück des Satzes
führt zu einer Rechtfertigung jener Kapitalisten, die es ihrer «existentiellen Situation»
schuldig zu sein glauben, den Kapitalismus zu verteidigen. V. G.

323



In diesem Moment aber, wo der Sartresche Mensch (Hugo) die katastrophale

Auswirkung einer absoluten Parteimaschinerie erkennt, verzichtet er auf sein

Leben, um seine Freiheit nicht zu besudeln. «Ich bin nicht mehr
verwendungsfähig!» Eine Partei kann mir nicht die Verantwortung für mein
politisches Handeln abnehmen. Letzten Endes bin ich es, der die Last meiner
Entschlüsse und Handlungen zu tragen hat. Der Sartresche Mensch führt nicht die

Politik «seiner Partei», sondern seine eigene — und indem ihn seine
politischen Ziele mit einer Partei verwandt erscheinen lassen, gliedert er sich in
deren Reihen ein. Dabei verzichtet er jedoch keineswegs auf seine

Individualität, auf sein Ich; er weiß sich verantwortlich für alles, was jene Partei

tut, der er seinen Namen zur Verfügung gestellt hat.
«Les mains sales» ist für Sartres politische Einstellung besonders

kennzeichnend, weil darin bereits die Anwendung von kommunistischen Tendenzen,

mit denen sich Sartre eine Zeitlang identifiziert hatte, zum Ausdruck kommt.
In «Ist der Existentialismus ein Humanismus?» wird zwischen sozialistischer
und kommunistischer Auffassung noch keine deutliche Trennung durchgeführt.

Erst später festigte sich Sartres Standpunkt, indem er sich zu einem

«freiheitlichen Sozialismus» bekennt.

Wie steht es nun um die Vereinbarkeit von existentialitischem und
sozialistischem Gedankengut? Bei genauer Prüfung dieser Frage kann man sich der

Einsicht nicht verschließen, daß sich zahlreiche Brücken zwischen beiden

Auffassungen schlagen lassen. Beide Lehren beabsichtigen, den Menschen zum
Mittelpunkt des Weltgeschehens zu machen. Es sind verschiedene Wege, die

zu den gleichen Zielen führen. Der Sozialismus als Gesellschaftsideal strebt
einen Zustand an, indem die (äußere) Freiheit aller gewährleistet ist. Der
Existentialismus weist auf die unveräußerliche (innere) Freiheit des Menschen

hin, in einer gegebenen geschichtlichen Situation den Fortschritt zu realisieren.
Die Gefahr der «Selbstentfremdung», die unter anderem ein bedeutsames

Motiv auch der Marxschen Schriften ist, tritt in den existential-philosophischen
Werken durch eine fundamental angelegte Analyse hervor. Der Mensch kann
sich verlieren an die Mechanismen der von ihm eingeleiteten Produktion,
ebenso wie er sich an die «Alltäglichkeit» des Daseins preiszugeben vermag.
Dies aber ist die ursprünglichste «Sünde», gleichsam der «Sündenfall», indem
sich der Mensch seiner Subjekthaftigkeit entledigt. Der Sozialismus will die

Entrechteten zum Kampf um ihr Recht führen; er will die Ausgebeuteten

zu besitzenden Teilhabern an der Produktion machen; er will den bisherigen
Sklaven der Maschine zu ihrem Herrn machen. Um dieses Ziel erreichen zu

können, müssen sich die Einzelnen auf ihre Subjekthaftigkeit besinnen. Die

Geschichte ist nicht lediglich ein Geschehen — sie wird vollzogen durch unsere

324



Entschlüsse, Taten und Handlungen. Im Grunde liegt das Schicksal der
Menschheit im individuellen Entscheid jedes Einzelnen, sei er auch an der
unscheinbarsten Stelle des Geschichtsprozesses eingeordnet. Wer frei sein will,
muß auch die Freiheit der anderen bejahen. Die Verwirklichung der eigenen
Freiheit baut sich durch soziale Handlungen auf; Menschsein und Freisein
bedeutet, den sozialen Fortschritt zu wollen, d. h. über die heutige Gesellschaftsordnung

hinausstreben.
Die Frage der Determination des Menschen durch ökonomische und

soziale Faktoren, die dem von Marx und Engels inaugurierten «Wissenschaftlichen

Sozialismus» zugrunde liegt, müßte im Lichte des Existentialismus eine

andere Bestimmung erfahren. Der Hegel-Schüler Marx gelangte zur Formulierung,

daß «das Sein das Bewußtsein determiniere». Spätere Betrachtungen
brachten den Hinweis, daß diese These nicht einseitig verstanden werden
dürfe. Auch das Bewußtsein bestimmt das Sein, und es handelt sich um ein
dialektisches Verhältnis, in dem Sein und Bewußtsein einander polar entgegenwirken

und voneinander abhängig sind. Der Existentialismus ist geneigt, den

Hauptakzent auf die Selbstbestimmungsfähigkeit des Menschen zu legen. Dies

ist nicht mit dem Primat der Bewußtheit identisch, denn die Wahlmöglichkeit,
von der die Existentialisten sprechen, ist kein Denkenkönnen, sondern ein
Handelnkönnen. Trotz unzähligen Schranken, die unsere Situation in der Welt
und in der Geschichte begrenzen, weiß sich dieses Handeln frei, indem es sich

über die Beschränktheit des Gegebenen hinausschwingt in den Raum
unberechenbarer Möglichkeiten. Demgemäß enthält der Existentialismus
aktivistische Tendenzen — er ist eine Lehre der Tat.

Man hat dem Existentialismus zu Unrecht vorgeworfen, daß er die
Menschen in die Resignation treibe und daß er sie zuletzt der Verzweiflung und

Angst überantworte. Es gibt kaum eine Lehre, die optimistischer und illusionsloser

wäre als der Existentialismus. Da er die Individuen stets zum Handeln

aufruft, liegt ihm nichts ferner, als eine resignierende Geisteshaltung zu
befürworten. Es ist richtig, daß die Existentialisten — und dies mit Vorbedacht — die

Verzweiflung und Verlassenheit des Menschen hervorheben3. In der Tat kann

man die «condition humaine» nicht anders charakterisieren, als daß man eines

ihrer Grundgefühle die Verzweiflung nennt. Dabei soll man aber nicht
stehenbleiben. Wer echt und zutiefst verzweifelt, wird auch, wenn er darüber
hinwegkommt, mit dem vollen Einsatz seiner Persönlichkeit handeln können.

Ein anderes Argument, das insbesondere yon konservativer Seite gegen

3 Es wäre zu untersuchen, ob und inwieweit der Existentialismus eine ideologische
Reaktion des Bürgertums sei auf eine Zeit, in der die Existenz des Bürgertums mehr und
mehr ihre Entfaltungsmöglichkeit, ihre Rechtfertigung und ihren Sinn verliert. V. G.

325



den Existentialismus ins Feld geführt wird, besagt, daß er das Individuum
isoliere und die Gemeinschaftsbindungen auflösen wolle. Hier wird mit
Absicht ein wahrer Sachverhalt entstellt. Es entspricht der Wahrheit, daß der
Existentialismus dem Einzelnen vor allem dazu verhelfen will, sich selbst zu

finden. Zu diesem Zwecke mag eine vorübergehende Ablösung von der
Kollektivität unumgänglich sein. Wo dieser Prozeß nicht stattgefunden hat, ist
bewußte Gemeinschaftsbildung überhaupt unmöglich. Es kann dann nur ein
unbewußtes Aufgehen in einer Gesellschaftsform sein, so daß die Gemeinschaft
alles ist und das Individuum nichts. Dieser Zustand wird am besten durch die
Masse repräsentiert. Wer den Massenmenschen will, wird davor warnen, das

Individuum je aus dem gesellschaftlichen Verband herauszureißen, damit es

nicht zum Bewußtsein seiner selbst komme. Gerade dies aber strebt der
Existentialismus an. Der zur Selbstbewußtheit gelangte Mensch vermag erst echte

Bindungen einzugehen. Da er sich selbst gewonnen hat, kann er über sich

verfügen und vermag sein Ich mit einem Wert, Ideal und Ziel zu verbinden.
Auch der Sozialismus hat kein wichtigeres Anliegen, als die Masse zu

verringern und an deren Stelle auf Persönlichkeiten gründende Gemeinschaften

zu setzen. Wenn auch die politische Praxis Massenaktionen erfordert, darf
man sich nicht täuschen, daß die Träger des Ideals die Einzelnen sind. Natürlich

soll das Proletariat als Ganzes in die Arena der Weltgeschichte eintreten.

Auf dem Schauplatz des gigantischen Ringens kann aber niemals eine zufällig
zusammenströmende Vielzahl auf die Dauer ihre Position behaupten. Die

Stärke einer erneuerndenBewegung wird bestimmt durch die Zahl zielbewußter

Individuen, die gleich einem Gerüst die amorphe Masse zu organisieren
und zusammenhalten vermögen. Die Ereignisse der letzten Jahrzehnte haben

eindeutig bewiesen, daß große Massenbewegungen in kurzer Zeit aufgelöst
werden können. Gerade solche Krisen, die auch dem Sozialismus nicht erspart
blieben, lehren eindringlich, daß letzten Endes doch nur die Individuen die

Fackelträger der Freiheit und des Fortschritts sind, und daß eine Ideologie,
die sich nicht in den Herzen der Individuen zu verankern weiß, früher oder

später zum Scheitern verurteilt ist.

Der Sozialismus ist bestrebt, dem Menschen seine gesellschaftliche
Grundsituation aufzudecken. Indem er die Struktur des Klassenregimes enthüllt,
die wirtschaftliche Ausbeutung und die politisch-soziale Ungerechtigkeit
aufweist, ermöglicht er eine klare Einsicht in jenen Teil der «condition humaine»,
die sozial bedingt ist. Damit ist aber nicht genug getan. Das Indviduum
braucht nicht nur Anleitung für sein soziales Handeln. Es will weiterhin über

seine Stellung im Kosmos und in der mitmenschlichen Welt überhaupt
Bescheid wissen. Jeder Mensch muß, um leben und handeln zu können, ein Bild

326



des Weltganzen vor Augen haben. Man geht nicht fehl, wenn man betont, daß

die Religionen ehemals dem Menschen ein solches Bild zu bieten hatten. Heute

ist dies sicherlich nicht mehr der Fall. Der Sozialismus, der als ganzheitliche
Weltschau das Erbe der Religionen antritt, muß in gleicher Weise das Individuum

in eine umfassende Totalität eingliedern. Da er die Menschen nicht
auf ein Jenseits vertröstet, muß er den Sinn der Diesseitigkeit verständlich
machen. Er würde dies nur zur Hälfte tun, wenn er die himmlische Vertröstung

zu einer irdischen umwandeln würde, d. h. wenn er die Rechtfertigung
des sozialistischen Strebens in eine ungewisse, ferne Zukunft verlegen müßte.

Der Sozialismus ist jeweils Aufgabe der Gegenwart, und diejenigen, die ihr
Leben für ihn einsetzen und opfern, sollen es nicht um ihrer Enkel wallen

tun. Das ist gewiß keine reine Philanthropie, aber um so mehr die ungeteilte
Wahrheit. Es muß dem Menschen gezeigt werden, daß er seine Existenz in der

heutigen Gesellschaft nur dann richtig versteht, wenn er sich über deren

Mangelhaftigkeit Rechenschaft gibt. Die Mangelhaftigkeit der Gesellschaft, in der

er lebt, läßt sich nicht von seinem eigenen Ungenügen trennen. Sobald ein

Mensch in einer widerrechtlichen Gesellschaftsordnung lebt, durchdringt die

Widerrechtlichkeit seine eigene Lebensform und verhindert ihn am Ergreifen
seiner existentiellen Möglichkeiten. Deshalb können wir sagen, daß jeder, der

sich selbst will, an den Zuständen der ihn umschließenden Gemeinschaft nicht
desinteressiert sein kann. Die Sozietät ist das Medium, durch welches ich zu

mir selbst gelange, und ich kann mich nicht gerecht und gut wollen, wenn ich

nicht auch die Gesellschaftsordnung gerecht und gut will. Existential-philo-
sophisch formuliert, ist der Kampf für den Sozialismus ein Kampf um die

eigene Freiheit. Wir können nicht anders als den Sozialismus wollen, weil wir
unsere eigene Freiheit zu verwirklichen gewillt sind.

Die Zukunft des Sozialismus wird weitgehend davon abhängen, ob er die

Individuen und die Massen davon zu überzeugen vermag, daß sie im Kampf
um den Sozialismus ihre eigene Sache vertreten, um dies einleuchtend darzutun,

werden die Sozialisten existential-philosophisches Ideengut übernehmen

müssen4. Möglicherweise bringt die Zukunft eine bedeutsame Annäherung beider

Lehren, die schließlich eine fruchtbare Vereinigung zu einer totalen,
sozialistischen Weltanschauung herbeiführt.

4 Die Sozialisten werden beim Versuch, aus dem Ideengut des Existentialismus eine
für ihre Zwecke geeignete Auswahl zu treffen, nur jenes Ideengut wiederfinden, das die
Existentialisten (bewußt oder unbewußt) dem Sozialismus entlehnt haben. V. G.

327


	Existentialphilosophie und Sozialismus

