Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 28 (1949)

Heft: 8

Artikel: Existentialphilosophie und Sozialismus
Autor: Polybios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-336216

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-336216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

mehr durch Akte aufrechterhalten kann, welche der von ihm selbst geschaffene
Moral- und Rechtskodex eindeutig als Verbrechen und ScheuBlichkeiten
qualifiziert, sein Lebensrecht verwirkt hat.

POLYBIOS

Existentialphilosophie und Sozialismus

Unter den geistigen Stromungen der Gegenwart steht vor allem jene Lehre
im Brennpunkt des allgemeinen Interesses, die den Namen «Existentialismus»
triagt. In philosophischen, psychologischen und soziologischen Auscinander-
setzungen treten immer wieder existentialistische Gedankengiinge auf. Selten
jedoch gibt man sich genaue Rechenschaft iiber den Gesamtcharakter dieser
Philosophie, die zu den reprisentativsten Erscheinungen unserer Epoche ge-
hort. Oberflichliche Betrachter begniigen sich mit einem Wust von Schlag-
worten, die die Existentialphilosophie mit Modeereignissen verwechseln. Man
wird dem Existentialismus nicht gerecht, wenn man ihn fiir gelegentliche MiB3-
briauche verantwortlich machen will, die sich in unsachlicher Weise seines
Titels bedienen. Der Existentialismus ist eine strenge Fachphilosophie, die
dem philosophischen Laien iiberhaupt nicht zugiinglich ist. Das Studium der
existentialphilosophischen Konzeptionen stellt derart hohe Anforderungen,
daB nur griindliche Kenner der Philosophiegeschichte sie zu bewiiltigen ver-
mogen.

Der Sozialismus nimmt regen Anteil an den Entwicklungen der modernen
Philosophie. Selber eine sozialwirtschaftliche Theorie und ein gesellschaft-
liches Ideal, muf} der Sozialismus stindig mit den Neuerungen in der Philo-
sophie Schritt zu halten versuchen. Die wissenschafiliche Erforschung und
Deutung der sozialen Tatsachen sieht sich genotigt, ihre philosophischen
Grundlagen unablissig zu revidieren und zu erweitern. Der Fortschritt des
Sozialismus wird wesentlich davon abhingen, ob die sozialistischen Be-
strebungen unerschiitterlich in der Philosophie verankert werden, so daf} sie
dem Menschen Richtschnur und Ziel fiir das soziale Denken und Handeln
bieten kénnen. Die sozialistische Bewegung ist von der Absicht geleitet, ihren
Tragern ein ganzheitliches Weltbild zu vermitteln. Damit wird es ihre Auf-
gabe, ihre eigene Problematik stets philosophisch abzukliren. Es braucht nicht
betont zu werden, daB} es hierin keinen Abschluf gibt, weil an ein «<endgiiltiges»
Philosophieren gar nicht gedacht werden kann.

315



Die Auseinandersetzung mit der Existentialphilosophie gehort zu den ent-
scheidendsten Anliegen des modernen Sozialismus. Kann der Existentialis-
mus die sozialistische Theorie erneuern? Konnen aus ihm fir den Sozialismus
fruchtbare Anregungen hervorgehen? Diesen Fragen miissen eingehende
Untersuchungen gewidmet werden. Eine vergleichende Gegeniiberstellung
beider Lehren wird die Moglichkeit schaffen, iiber die Vereinbarkeit von Exi-
stentialphilosophie und Sozialismus zu entscheiden. Die Schwierigkeiten eines
solchen Unterfangens lassen sich im Rahmen eines Aufsatzes nicht vollstandig
auflosen. Darum wire es verfehlt, auf alle Einzelheiten dieses Problems Bezug
nehmen zu wollen. Zwangsliufig ergibt sich die Notwendigkeit, sich auf die
Hauptpunkte des Fragenkomplexes zu beschriinken. Naturgemill mul3 dabei
der existentialistische Standpunkt umfassender dargestellt werden als die
sozialistischen Theorien, die als bekannt vorausgesetzt werden konnen.

Der Begriinder der Existentialphilosophie ist der deutsche Philosoph
Martin Heidegger. Im Jahre 1927 erschien sein berithmt gewordenes Werk
«Sein und Zeit», welches die erste und fundamentale Zusammenfassung der
existentialistischen Anschauungen enthilt. Heideggers Gedanken faliten rasch
Boden und verbreiteten sich in Kurzer Zeit iiber den ganzen Kontinent. In
Frankreich ist fean Paul Sartre der bedeutendste Vertreter der Lixistential-
philosophie; mit dem Buch «L’Litre et le Néant» (Das Sein und das Nichts)
hat Sartre fur den franzosischen Existentialismus die theoretische Ausgangs-
basis geschaffen. Doch die existentialistischen Lehren blieben nicht nur ein
europiisches Geistesgut. Auch auf den andern Kontinenten fanden sie Ver-
breitung und rege Anteilnahme.

Wenn man von Existentialphilosophie spricht, so darf man nicht auler
acht lassen, dall es zwei Richtungen gibt, die voneinander weitgehend ab-
weichen. Man unterscheidet zwischen atheistischem und christlichem Exi-
stentialismus. Der erstere wird durch Heidegger und Sartre vertreten.
Heidegger hat zwar im Gegensatz zu dem militanteren Sartre nie direkt gegen
die Religion Stellung genommen. Dennoch kann kein Zweifel bestehen, dald
seine Auffassung fiir einen Gott keinen Raum bietet, und dall es sich um
eine Lehre der «Diesseitigkeit» handelt. Die christliche Existentialphilosophie
kntipft insbesondere an die Namen von Karl Jaspers und Gabriel Marcel an.
Diese Bestrebungen beabsichtigen, die Sinndeutung der menschlichen Exi-
stenz mit der christlichen Religiositit in Einklang zu bringen. Ahnliche Ten-
denzen zeigen sich auch in der jidischen Religion. Die Philosophie eines
Martin Buber miilte etwa als judischer Ixistentialismus charakterisiert
werden.

Das Bindeglied zwischen christlicher und atheistischer Existentialphilo-

316



sophie, die durch eine tiefe Kluft voneinander geschieden sind, stellt der ge-
meinsame Vorlaufer und Ahne Soren Kierkegaard (1813-1855) dar. Dieser
dénische Theologe hat die existentialistischen Grundbegriffe geschaffen.
«Existenz» zum Beispiel bedeutete fiir ihn das Sein des einzelnen Menschen
in seinem Verhilinis zum Ewigen. Die meisten Themata, die bei Heidegger,
Jaspers usw. behandelt werden, sind von Kierkegaard zumindest angedeutet,
wenn nicht sorgféltig analysiert worden. Ein weiterer Bahnbrecher fir die
Existentialphilosophie ist Friedrich Nietzsche. Nietzsche kampfte dhnlich wie
Kierkegaard gegen die Verlogenheit der biirgerlichen Moral. Wihrend der
letztere sich mit heftigen Angriffen gegen das liberale Christentum seiner Zeit
begniigte, sagte Nietzsche dem Christentum iiberhaupt den unerbittlichen
Kampf an. Er schleuderte ihm die Anklage entgegen, dall es die Werte
des Lebens verleumdet und die natiirlichen Lebenskrifte geschwicht habe.
Schonungslos wies er nach, wie Neid- und Hallgefiihle der christlichen Moral,
die bei Kierkegaard unangetastet bleibt, Pate gestanden hatten. Ein Drittes
hingegen verbindet wieder die groflen «Einsamen», die von ihrem Jahrhundert
mit wenig rithmlicher Geschlossenheit verkannt wurden. Beide wandten sich
von den idealistischen Systemen ab, denen sie blutleere Konstruktion vor-
warfen. Das Leben und die menschliche Iixistenz sind wichtiger als abstrakte
Spekulationen. Sowohl Kierkegaard wie Nietzsche konzentrieren ihre Be-
mithungen bereits auf die existentiellen Probleme. Geht man weiter zuriick in
der Philosophiegeschichte, so st6lit man auf eine Reihe von Denkern, die
durch die Art ihres Philosophierens gleichfalls zu Ahnen der Existentialphilo-
sophie werden. Es handelt sich mehr oder weniger eindeutig um jene Philo-
sophen, die das Problem des Menschen in den Mittelpunkt der philosophischen
Problematik zu riicken versuchten. In diesem Sinne kann man mit einiger
Berechtigung als «Vorldufer» des Existentialismus nennen: Sokrates, die
Stoiker, Augustin, Pascal, Maine de Biran, die phdnomenologische Schule, die
Lebensphilosophie usw.

Der gemeinsame Wesenszug der existentialistischen Philosophien ist der
hohe Rang, den sie dem Problem des Menschen gegeniiber den Fragen
der Natur und des Geistes einzurdumen pflegen. Heidegger geht wohl von
einer metaphysischen Iragestellung aus. Er will den Sinn des Seins erkennen.
Zu diesem Zwecke mul3 aber vorerst der Fragende selbst, namlich der Mensch,
erkannt werden. «Sein und Zeit» befal3t sich deshalb weit mehr mit der Ana-
lyse des Menschseins als mit den Problemen des Seins und der Zeit tiberhaupt.
Heidegger setzte unter dieses Buch den Untertitel «Erste Hilfte». Damit wollte
er andeuten, dal in einem zweiten Band die metaphysischen Probleme inten-
siver ausgearbeitet wiirden. Diese Erginzung ist aber bis heute ausgeblieben.

317



Ungeachtet dieses Umstandes kann man aber die Heideggersche Philosophie
wie ein Ganzes betrachten, das in sich geschlossen ist.

Was ist der Mensch im Lichte der Existentialphilosophie? Es fehlt nicht
an traditionellen Bestimmungen dessen, was der Mensch sei. Animal rationale
(mit Verstand begabtes Tier), Geschop! eines Gottes, Biirger zweier Welten
(Kant), hochst entwickeltes Tier (Abstammungstheorien) sind die tber-
lieferten Definitionen des Menschen. Die Existentialphilosophie ist nicht ge-
neigt, sich mit einem knappen, aber nichtssagenden Begriff zufriedenzugeben.
Das Wesen Mensch besteht aus viel mehr Ritseln und Geheimnissen, als naive
Theorien anerkennen und wahrhaben wollen. Um dieser Probleme iiberhaupt
habhaft zu werden, mull man ein Verfahren anwenden, das Kant seinerzeit
berithmt gemacht hatte. Kant entdeckte, dall die Erscheinungen der Aulen-
welt vom menschlichen Subjekt zum Teil durch subjektiven Eingriff erzeugt
werden. Unser Verstand arbeitet mit Hilfsmitteln, sogenannten Kategorien,
die uns ein Verstindnis der Erscheinungswelt ermaglichen. Heidegger hebt
nun hervor, dal} es nicht nur solche Kategorien gibt, die der Mensch im Hin-
blick auf die Naturerkenntnis verwenden muf. Wenn der Mensch sich selbst
ergrinden will, bedarf er gleichfalls derartiger Hilfsmittel. Diese auf den
Menschen bezogenen Kategorien heiflen «Existentiale» (darum Existential-
philosophie!), was etwa «Grundverfassungen der menschlichen Existenz» be-
deutet. Solche Grundverfassungen des Daseins sind: In-der-Welt-Sein, Mit-
dasein, Mitsein, Selbstsein, das «Man», das In-Sein, die Sorge, die Angst und
die Zeitlichkeit.

Diese existentialphilosophischen Wortpragungen scheinen auf den ersten
Blick hin unverstidndlich. Man darf sich jedoch durch die komplizierten Be-
griffe, die schwer formulierbaren Tatsachen entsprechen, nicht verwirren
lassen. Es kann leicht gezeigt werden, dall hinter den seltsam klingenden Aus-
driicken vertraute und jedermann bekannte Probleme verborgen sind. Da die
Existentialphilosophie Wesensziige des menschlichen Daseins schildern will,
die jenseits des BewuBtseins liegen, mul sie auch zu neuartigen Formulierun-
gen gelangen. Die bisherige Philosophie hat diese existentiellen Fragen
groBtenteils auller acht gelassen, so dall noch gar kein begriffliches Material
besteht, um Tatbestiinde sinnvoll benennen zu konnen.

Dall der Mensch in der Welt sei, scheint eine einfache Gegebenheit zu
sein, die keiner Feststellung bediirfte. Die Existentialphilosophen behaupten
nicht, damit etwas Neues ausgesagt zu haben. Sie betonen lediglich, dal} dieses
«In-der-Welt-Sein» besonders strukturiert sei. Der Mensch ist nicht in der
Welt wie ein Mobel in einem Zimmer — sein In-der-Welt-Sein ist gekenn-
zeichnet durch aktives Zutunhaben mit den Dingen, durch das «Besorgen».

318



Der Mensch hat nicht nur eine Umwelt wie das Tier, das stindig in den Hori-
zont seiner Umgebung eingespannt ist. Rings um ihn weitet sich der Raum
iiber das anschaulich Gegebene hinaus; er hat eine Welt. In dieser Welt ist
er vor allem als tatiges Lebewesen. Das Handeln dominiert iiber das Denken,
denn in erster Linie will und mull der Mensch die Gegenstiinde seiner Welt
gebrauchen, das heifit «<besorgen».

Fal3t man die menschliche Existenz schiirfer ins Auge, so erkennt man,
dal} sie prinzipiell ein «Mitsein» ist. Unser Dasein ist vom Dasein der andern
Menschen umgeben. Man konnte diesen Tatbestand auch durch das aristo-
telische «zoon politicon» umschreiben — der Mensch ist ein soziales Lebewesen.
Heidegger will das Leben in der Gemeinschaft nicht abstrakt-spekulativ deuten.
Auch in diesem Falle geht er realistisch vor und betont die Bedeutsamkeit der
naheliegendsten Probleme. Das Leben mit den andern Menschen spielt sich
vor allem in der Atmosphire der «Allidglichkeit» ab. Im alltdglichen Dasein
sind wir selten wir selbst. Unsere individuelle Personlichkeit kommt im All-
tag wenig zur Geltung. Nicht die Individuen treten dabei hervor, sonden etwas
anderes — eine kollektive Macht, die existentialphilosophisch das «Man» ge-
nannt wird. Dieses ist der Inbegriff aller jener Faktoren, die auf kollektiver
Grundlage in Erscheinung treten, und wo die individuelle Verantwortlichkeit
und Eigenstandigkeit verschwindet. Im alltdglichen Umgang herrscht das un-
ceschriebene Gesetz: Man tut so, man spricht so, man denkt so ... Das selb-
stindige Verstehen fallt hier kaum in Rechnung. Die Menschen verzichten dar-
auf, Subjekte zu sein; dadurch entsteht die Gefahr, daly sie sich zu Maschinen
des Soziallebens degradieren lassen. «Gerede, Neugier und Zweideutigkeit»
sind typisch fiir diese Situation. Damit kann sich der Mensch verraten — das
Dasein gerdt in den Zustand der «Verfallenheit».

Indem wir unser Selbst aufgeben, gelangen wir auf falsche Bahnen und
machen uns «schuldig». Diese «Schuld» ist nicht spezifisch ethisch-moralisch
gemeint. Man kann niemandem einen Vorwurf dafir machen, dali er sein
Selbst verliert und ans Man verfillt. Dennoch bleibt dem sich verlierenden
Menschen der Tadel nicht erspart. Heidegger weist darauf hin, dal aus den
Tiefen unseres Daseins selbst der Mensch aus seiner Verlorenheit zu sich selbst
zuriickgerufen wird. Dieser Riickruf wird durch die Angst eingeleitet. Das
gegen sich selbst gleichgiiltige, verfallene Dasein gibt sich keine Rechenschaft
iber seine recht fragwiirdige Stellung im Weltganzen. Es fiirchtet sich wohl
vor allerlei Vertrostungen, die es iiber die Fragwiirdigkeit der menschlichen
Existenz hinwegtauschen. Werden wir uns bewuBlt, dall wir in jedem Moment
ins Nichts hineingeschleudert werden konnen («Rasch tritt der Tod den Men-

schen an, es ist ihm keine Frist gegeben . . .» Schiller), so miissen wir uns auch

319



auf die Wesentlichkeit oder Unwesentlichkeit unseres Daseins besinnen. Des-
halb postuliert die Existentialphilosophie, daf§ erst durch das Gefiihl der Angst
der Mensch zu einer einheitlichen Personlichkeit zusammengeschweil3t wird.
Es handelt sich hier um eine «Grenzsituation«; durch die Angst erhilt die
Lebenszeit erhohten Wert, nutzlose Ziele fallen angesichts dieser Ausgesetzt-
heit des Menschen als unbedeutend hinweg — was bleibt, ist wesentliches Da-
sein. «Selbstsein». Ahnlich wie die Angst erschlielt auch der Tod die End-
lichkeit unseres Daseins. Es ist ein Pessimismus, der die Existentialisten ver-
anlaf3t, das Dasein als ein «Sein zum Tode» charakterisieren. Wir miissen zur
Kenntnis nehmen, dal mit der Geburt bereits immer schon die unmittel-
bare Méglichkeit des Todes in unser Leben eintritt. Dies soll uns ebensowenig
wie das Irleben der Angst davon abhalten, unsere Lebenszeit sinnvoll auszu-
niitzen. Wir sollen nicht sagen: «Sterben miissen alle», denn dieser Trost ist
zu billig. Ich mull dessen eingedenk bleiben, dall ich sterben mull und dab
meine Pline und Méglichkeiten jederzeit durch meinen Tod ein Ende finden
konnen. Naive Kritiker behaupten, dal} ein solcher Standpunkt 1dhmend wirken
miisse, indem der Gedanke an den Tod die Lust zum Leben im Keim ersticke.
Die Ixistentialphilosophie meint keineswegs hypochondrische Selbstquilerei,
die mit dem Gedanken des Todes spielt, um sich der realen Aufgaben des
Lebens zu entzichen. Sie meint jenes tiefe Erlebnis der menschlichen Begrenzt-
heit, das unsere Selbsttauschungen hinwegfegt und lediglich unseren echten
Wesenskern hervortreibt.

Der Mahnruf, der das Dasein aus der Verfallenheit zu Angst und Todes-
einsicht zuriickreifit, ist die Stimme des Gewissens. Dieses Gewissen mull im
Sinne der Existentialphilosophie, und nicht moralisch, aufgefalit werden. ks
handelt sich hier nicht um «gut und bése». Es ist eine existentielle Angelegen-
heit, dal den von sich selbst abgeirrten Menschen ein Ruf aus seinem Innern
zu erreichen vermag. Vielleicht konnte man populir sagen, dal jeder spiirt,
wo er sein Selbst verrit. Erkennt er (nicht nur verstandesmallig!) diese Ver-
fehlung, so fillt er aus dem Himmel seiner Illusionen in die Realitit seines
eigentlichen Daseins zuriick. Nun erst erwichst fiir ihn die Moglichkeit, sein
«Seinkonnen» (existentielle Moglichkeiten) zu bezeugen. Die Auszeichnung
einer solchen Existenz ist die Entschlossenheit. Ein solcher Mensch widersteht
der Versuchung, sich einfach treiben zu lassen — er «wiihlt» sich sein Leben
selber und realisiert seine W ahl mit dem vollen Einsatz seiner Krifte.

Der letzte Sinn unseres Daseins ist in der Zeitlichkeit enthalten. Wir kon-
nen nichts an unserem Leben grundsitzlich erfassen, wenn wir nicht bedenken,
dall wir «zeitlich» sind. Zwischen Geburt und Tod spannt sich der unge-
wisse Bogen der individuellen Existenz. Wir wissen nicht, woher wir kommen

320



und wohin wir gehen. Wir sind einfach «da», wir finden uns gleichsam an in
einer Welt, inmitten von Mitmenschen. Das nennt die Existentionalphilosophie
das Faktum der «Geworfenheit». Wenn wir nun aber in eine Welt geworfen
sind und fiir eine begrenzte Spanne Zeit existieren, so soll dies ein niemals
ruhender Ansporn fir ein sinngemiles, wesentliches Leben sein. Heideggers
Lehre wirkt diesbeziiglich wie ein Appeil zu einer heroischen Existenz. Furcht-
los dem Tod ins Auge blicken, auf dem schmalen Grat am Rande des Nichts
entschlossen vorangehen und in Verlassenheit Werte setzen — das verlangt die
Existentialphilosophie vom Menschen. Die Trostung eines schiitzenden, helfen-
den Gottes wird mutig abgelehnt. Der Mensch soll sich zum Herrn seiner Welt
machen. Heideggers Anweisung zum Leben ist derart eindringlich, dal man
sie auch schon eine «Theologie ohne Gott» genannt hat. Der Mensch wird auf-
gerufen, sich zum Meister seines Schicksals zu machen. Wenn es eine «Siinde»
gibt, so ist es nicht slindhaftes Handeln gegen einen Gott, sondern Schuldig-
werden an sich selber. Dies ist die grolite Schuld, deren der Mensch teilhaftig
werden kann — eine Erkenntnis, die der tiberlieferten jiidisch-christlichen Mo-
ral verschlossen blieb, indem sie das menschliche Handeln auf einen Gott hin
verpflichtete und nicht auf die selbsteigene Verantwortlichkeit. Es besteht eine
innige Beziehung zwischen dem Ergreifen seiner existentiellen Moglichkeiten
und dem sozialen Angepalitsein.

Heideggers Lehre versucht vor allem die prinzipiellen Fragen der mensch-
lichen Existenz zu losen. Trotz dem eminent lebensnahen Philosophieren halt
sich die Heideggersche Existentialphilosophie von der politisch-sozialen Praxis
fern. Eine solche Einstellung riihrt daher, dall der Begriinder dieser Philo-
sophie in politischer Hinsicht wenig Uberblick zu gewinnen vermochte, da er
sich vollstdndig den philosophisch-metaphysischen Problemen widmete. Dies
ermoglichte auch die bedauerliche Unklarheit, mit der Heidegger sich bei-
nahe in den nationalsozialistischen Ungeist hitte verstricken lassen. Der Zu-
sammenstol mit dem diktatorischen Regime f{iihrte allerdings bald dazu, dal3
Heidgegger sich distanzierte und seine Lehrtitigkeit in Nazi-Deutschland auf-
gab. Es braucht wohl nicht hervorgehoben zu werden, dal} die politische Un-
mindigkeit eines Philosophen den Wahrheitsgehalt seiner philosophischen Er-
kenntnisse nicht unbedingt beeintrichtigen muf3. Auch der politisch naivste
Denker kann Repriasentant der umwilzendsten Gedanken seiner Zeit sein’.

Jean Paul Sartre, der Schiiler Martin Heideggers, hat den Existentialismus
von Anbeginn nicht nur als eine rein spekulative Problemstellung aufgefalst.

1 Wir sind nicht in der Lage, dieser milden Beurteilung beizupflichten, da es sich um

einen Philosophen handelt, der iiber die menschliche Existenz reflektiert. Es gibt keine

menschliche Existenz aulerhalb der Gesellschaft, also auch keine auflerhalb politischer
Problematik. V.G.

321



Bei ihm zeigt sich die starke Neigung, die konkreten Lebenssituationen in die
existentialphilosophische Analyse einzubeziehen. Das theoretische Hauptwerk
Sartres ist «L’Etre et le Néant». Um seine Auffassungen zu verbreiten, hat
Sartre sich nicht gescheut, sich auch «unphilosophischer» Hilfsmittel zur be-
dienen. In groflartiger Viclseitigkeit beleuchtet er als Romancier, Dramatiker,
Essayist und Filmautor die Konsequenzen des Existentionalismus. Indem er
mit gleichbleibendem Interesse politische, soziale und kiinstlerische Fragen zu
einem einheitlichen Ganzen zu verbinden weifd, gestaltet er die Existentional-
philosophie zu einer Lebensanschauung, die in einer fundamentalen Welt-
betrachtung verankert ist. Das farbenreiche Fackelwerk seines Denkens hat
viel dazu beigetragen, der neuen Philosophie weite Kreise zu erschlieen. In-
folge der zahlreichen Anregungen, die von Sartre ausgingen, glaubt man ihm
heute schon den ruhmreichen Titel eines «Voltaire unseres Jahrhunderts» zu-
schreiben zu diirfen.

Sartre verldfit die vorsichtige Position Heideggers und erklirt ohne Riick-
halt, dafi er unter Existentialismus eine zusammenhingende atheistische Welt-
anschauung verstehe. Unter der Voraussetzung, dali es keinen Goit gibt, muf3
der Sinn des Menschseins new bestimmt werden. Nun kann man aber den Men-
schen gar nicht definieren, weil er zuerst existiert und sich dann durch seine
eigenen Handlungen und Taten zu etwas Fallbarem macht. Der Mensch ist frei,
sich zu dem zu machen, was er plant. «L’iomme est ce qu’il se fait!» Da der
Mensch durch Wahl und Entschlufy sein Schicksal wihlt, ist er weitgehend fiir
sein Dasein verantwortlich. Jede seiner Handlungen erschopit sich jedoch
nicht im Mikrokosmos seiner eigenen Ixistenz — sic weist {iber ihn hinaus
in die mitmenschliche Welt. Es ¢ibt schlechterdings keine folgenlosen Taten
und Entschliisse; darum sind wir nicht nur fiir uns selbst, sondern auch fiir
alle Menschen verantwortlich. Dessen miissen wir uns bewul3t bleiben, wenn
wir uns nicht iiber unsere tatsiichliche Situation in der mitmenschlichen Welt
hinwegtiuschen wollen. Indem wir unser eigenes Leben planen, konzipieren
wir zugleich den Aufbau der Menschengemeinschaft, d. h. in unserem Streben
liegt stets eine Stellungnahme zur Gesellschaft in ihrer jeweiligen Form. Weil
die heutige Gesellschaftsordnung eine ungerechte ist, steht jeder vor der Frage,
ob er sich auf die Seite der Unterdriicker oder der Unterdriickten stellen soll.
Sartre 1aBt uns nicht im Zweifel, dal er selber gewillt ist, die Partei der Be-
nachteiligten zu ergreifen. Wer dies nicht tut, kann nie indifferent sein — schon
der Umstand, dal} er die ungerechten Zustande seiner Zeit tibersieht, reiht ihn
ein in die Front der herrschenden Klassen, die durch wirtschaftliche Aus-
beutung und soziale Bevorrechtung die Menschen unterjochen.

Der Existentialismus ist eine Lehre, die den Menschen zur Tat antreiben

322



will. Der Mensch soll seine Situation, die «condition humaine», erkennen und
handelnd iiber seine Grenzen hinauszustreben trachten. Wie dies zu geschehen
hat, kann niemals allgemeingiiltig formuliert werden. Die geschichtlichen und
individuellen Bedingungen dirfen nicht auf einen einzigen Nenner gebracht
werden. Deshalb wird es auch keine existentialistische Moral geben, die allge-
meine Sitze im Sinne kategorischer Imperative aufstellt. Was man aber von
jedem Einzelnen verlangen kann und muB, ist, dal3 er die Moglichkeiten sei-
ner Existenz lebt und verwirklicht. Bin ich zum Beispiel Arbeiter und schlage
ich mich auf die Seite der Gegner des Sozialismus, so mache ich mich einer
Verkennung meiner existentiellen Situation schuldig®. Eine solche Selbst-
tduschung wire im existentialistischen Sinne «moralische Schuld», besser
widersinnige Haltung im gemeinschaftlichen Leben.

Wer wahrhaftig seine eigene Freiheit will, muf auch die Freiheit der an-
deren wolen. Das ist der tiefste Sinn, den wir unserer Existenz zu geben ver-
mogen. Infolge dieser Sinndeutung der menschlichen Existenz ist der Existen-
tialismus seinem Wesen nach durchaus human — er ist ein neuer Humanismus.
Dieser vergottert den Menschen nicht, sondern begniigt sich damit, ihm seine
Situation und Aufgabe im Kosmos und in der Menschenwelt zuzuweisen.

Sartres literarische Bemithungen verdeutlichen noch diese Tendenz. Als
Beispiel sei kurz auf das Schauspiel «Die schmutzigen Hande» Bezug genom-
men. Die Grundmotive dieses Stiickes sind: Politik, Individualitit und Verant-
wortlichkeiten. In einem von den Deutschen besetzten Lande versuchte die
Kommunistische Partei, die Befreiung vorzubereiten. Einer ihrer Fiihrer,
namens Hoederer, verfahrt dabei in souverdner Weise, indem er fiir den spé-
teren Sieg der Partei mehr wagt, als die Mitglieder der Parteileitung beabsich-
tigen. Deshalb soll ihn ein Attentat aus dem Wege rdumen. Ein junger Mann,
der sich aus unklaren Gefithlen der Kommunistischen Partei angeschlossen
hat, tibernimmt den «Auftrag». Von der iiberragenden Personlichkeit Hoede-
rers, den er hierauf kennenlernt, iiberwaltigt, vermag er den Anschlag nicht
auszufithren. Erst der kleinliche Affekt der Eifersucht dringt ihn schliefflich
doch zur Ausfithrung des Mordes. — Nach der Gefangnishaft kehrt Hugo, der
Attentater, zuriick. Er mul3 erfahren, dal die Partei nun dem toten Hoederer
recht gibt und dessen Politik {ibernommen hat. Man will nun ihn, den
Mitwisser des Attentats beseitigen. Eine Freundin sucht ihn dadurch zu retten,
dal} sie Parteifiihrern seine weitere «Verwendungsfihigkeit» klarmachen will.

2 Polybios verwendet hier ein sehr ungliickliches Beispiel, indem er «existentielle
Situationy und «Klassenzugehorigkeity einander gleichsetzt. Das Gegenstiick des Satzes
filhrt zu einer Rechtfertigung jener Kapitalisten, die es ihrer «existentiellen Situationy
schuldig zu sein glauben, den Kapitalismus zu verteidigen. V. G.

323



In diesem Moment aber, wo der Sartresche Mensch (Hugo) die katastrophale
Auswirkung einer absoluten Parteimaschinerie erkennt, verzichtet er auf sein
Leben, um seine Freiheit nicht zu besudeln. «Ich bin nicht mehr verwen-
dungsfihig!> Eine Partei kann mir nicht die Verantwortung fiir mein poli-
tisches Handeln abnehmen. Letzten Endes bin ich es, der die Last meiner Ent-
schliisse und Handlungen zu tragen hat. Der Sartresche Mensch fiihrt nicht die
Politik «seiner Partei», sondern seine eigene — und indem ihn seine poli-
tischen Ziele mit einer Partei verwandt erscheinen lassen, gliedert er sich in
deren Reihen ein. Dabei verzichtet er jedoch keineswegs auf seine Indivi-
dualitat, auf sein Ich; er weill sich verantwortlich fiir alles, was jene Partei
tut, der er seinen Namen zur Verfiigung gestellt hat.

«Les mains sales» ist fiir Sartres politische Einstellung besonders kenn-
zeichnend, weil darin bereits die Anwendung von kommunistischen Tendenzen,
mit denen sich Sartre eine Zeitlang identifiziert hatte, zum Ausdruck kommt.
In «Ist der Existentialismus ein Humanismus?» wird zwischen sozialistischer
und kommunistischer Auffassung noch keine deutliche Trennung durchge-
fihrt. Erst spater festigte sich Sartres Standpunkt, indem er sich zu einem
«freiheitlichen Sozialismus» bekennt.

Wie steht es nun um die Vereinbarkeit von existentialitischem und sozia-
listischem Gedankengut? Bei genauer Priffung dieser Frage kann man sich der
Einsicht nicht verschliefen, daf} sich zahlreiche Briicken zwischen beiden Auf-
fassungen schlagen lassen. Beide lehren beabsichtigen, den Menschen zum
Mittelpunkt des Weltgeschehens zu machen. Es sind verschiedene Wege, die
zu den gleichen Zielen fithren. Der Sozialismus als Gesellschaftsideal strebt
einen Zustand an, indem die (duBere) Freiheit aller gewéhrleistet ist. Der
Existentialismus weist auf die unverdullerliche (innere) Freiheit des Menschen
hin, in einer gegebenen geschichtlichen Situation den Fortschritt zu realisieren.
Die Gefahr der «Selbstentfremdung», die unter anderem ein bedeutsames
Motiv auch der Marxschen Schriften ist, tritt in den existential-philosophischen
Werken durch eine fundamental angelegte Analyse hervor. Der Mensch kann
sich verlieren an die Mechanismen der von ihm eingeleiteten Produktion,
ebenso wie er sich an die «Alltiglichkeit» des Daseins preiszugeben vermag.
Dies aber ist die urspriinglichste «Siinde», gleichsam der «Siindenfall», indem
sich der Mensch seiner Subjekthaitigkeit entledigt. Der Sozialismus will die
Entrechteten zum Kampf um ihr Recht fithren; er will die Ausgebeuteten
zu besitzenden Teilhabern an der Produktion machen; er will den bisherigen
Sklaven der Maschine zu ihrem Herrn machen. Um dieses Ziel erreichen zu
konnen, miissen sich die Einzelnen auf ihre Subjekthaftigkeit besinnen. Die
Geschichte ist nicht lediglich ein Geschehen — sie wird vollzogen durch unsere

324



Entschliisse, Taten und Handlungen. Im Grunde liegt das Schicksal der
Menschheit im individuellen Entscheid jedes Einzelnen, sei er auch an der un-
scheinbarsten Stelle des Geschichtsprozesses eingeordnet. Wer frei sein will,
mul} auch die Freiheit der anderen bejahen. Die Verwirklichung der eigenen
Freiheit baut sich durch soziale Handlungen auf; Menschsein und Freisein be-
deutet, den sozialen Fortschritt zu wollen, d. h. iiber die heutige Gesellschafts-
ordnung hinausstreben.

Die Frage der Determination des Menschen durch okonomische und so-
ziale IFaktoren, die dem von Marx und Engels inaugurierten «Wissenschaft-
lichen Sozialismus» zugrunde liegt, miiite im Lichte des Existentialismus eine
andere Bestimmung erfahren. Der Hegel-Schiiler Marx gelangte zur Formulie-
rung, dal} «das Sein das BewulBtsein determiniere». Spitere Betrachtungen
brachten den Hinweis, dall diese These nicht einseitig verstanden werden
diirfe. Auch das BewuBtsein bestimmt das Sein, und es handelt sich um ein
dialektisches Verhaltnis, in dem Sein und BewuBtsein einander polar entgegen-
wirken und voneinander abhingig sind. Der Existentialismus ist geneigt, den
Hauptakzent auf die Selbstbestimmungsfahigkeit des Menschen zu legen. Dies
ist nicht mit dem Primat der BewuBtheit identisch, denn die Wahlmaéglichkeit,
von der die Existentialisten sprechen, ist kein Denkenkonnen, sondern ein
Handelnkdnnen. Trotz unzahligen Schranken, die unsere Situation in der Welt
und in der Geschichte begrenzen, weill sich dieses Handeln frei, indem es sich
iber die Beschréinktheit des Gegebenen hinausschwingt in den Raum unbe-
rechenbarer Moglichkeiten. Demgemaf enthilt der Existentialismus aktivi-
stische Tendenzen — er ist eine Lehre der Tat.

Man hat dem Existentialismus zu Unrecht vorgeworfen, daB3 er die Men-
schen in die Resignation treibe und da@ er sie zuletzt der Verzweiflung und
Angst liberantworte. Es gibt kaum eine Lehre, die optimistischer und illusions-
loser wire als der Existentialismus. Da er die Individuen stets zum Handeln
aufruft, liegt ihm nichts ferner, als eine resignierende Geisteshaltung zu befiir-
worten. ks ist richtig, dali die Existentialisten — und dies mit Vorbedacht — die
Verzweiflung und Verlassenheit des Menschen hervorheben®. In der Tat kann
man die «condition humaine» nicht anders charakterisieren, als da3 man eines
ihrer Grundgefiihle die Verzweiflung nennt. Dabei soll man aber nicht stehen-
bleiben. Wer echt und zutiefst verzweifelt, wird auch, wenn er dariiber hin-
wegkommt, mit dem vollen Einsatz seiner Personlichkeit handeln kénnen.

FEin anderes Argument, das insbesondere yon konservativer Seite gegen

3 Es wire zu untersuchen, ob und inwieweit der Existentialismus eine ideologische
Reaktion des Biirgertums sei auf eine Zeit, in der die Existenz des Biirgertums mehr und
mehr ihre Entfaltungsmoglichkeit, ihre Rechtfertigung und ihren Sinn verliert. V. G.

325



den Existentialismus ins Feld gefiihrt wird, besagt, dal er das Individuum
isoliere und die Gemeinschaftsbindungen auflésen wolle. Hier wird mit Ab-
sicht ein wahrer Sachverhalt entstellt. Es entspricht der Wahrheit, dal} der
Existentialismus dem Ikinzelnen vor allem dazu verhelfen will, sich selbst zu
finden. Zu diesem Zwecke mag eine voriibergehende Ablésung von der Kol-
lektivitdt unumginglich sein. Wo dieser Prozef3 nicht stattgefunden hat, ist be-
wullte Gemeinschaftsbildung tiberhaupt unméglich. Es kann dann nur ein un-
bewulites Aufgehen in ciner Gesellschaftsform sein, so dal} die Gemeinschaft
alles ist und das Individuum nichts. Dieser Zustand wird am besten durch die
Masse reprasentiert. Wer den Massenmenschen will, wird davor warnen, das
Individuum je aus dem gesellschaftlichen Verband herauszureilen, damit es
nicht zum BewuBtsein seiner selbst komme. Gerade dies aber strebt der Exi-
stentialismus an. Der zur SelbstbewuBtheit gelangte Mensch vermag erst echte
Bindungen einzugehen. Da er sich selbst gewonnen hat, kann er iiber sich ver-
fiigen und vermag sein Ich mit einem Wert, Ideal und Ziel zu verbinden.

Auch der Sozialismus hat kein wichtigeres Anliegen, als die Masse zu ver-
ringern und an deren Stelle auf Personlichkeiten griindende Gemeinschaften
zu setzen. Wenn auch die politische Praxis Massenaktionen erfordert, darf
man sich nicht tduschen, dafl die Trager des Ideals die Ilinzelnen sind. Natiir-
lich soll das Proletariat als Ganzes in die Arena der Weltgeschichte eintreten.
Auf dem Schauplatz des gigantischen Ringens kann aber niemals eine zufallig
zusammenstromende Vielzahl auf die Dauer ihre Position behaupten. Die
Stirke einer erneuerndenBewegung wird bestimmt durch die Zahl zielbewul3-
ter Individuen, die gleich einem Geriist die amorphe Masse zu organisieren
und zusammenhalten vermégen. Die Ereignisse der letzten Jahrzehnte haben
eindeutig bewiesen, dall grolle Massenbewegungen in kurzer Zeit aufgelost
werden konnen. Gerade solche Krisen, die auch dem Sozialismus nicht erspart
blieben, lehren eindringlich, dal} letzten Endes doch nur die Individuen die
Fackeltridger der Freiheit und des Fortschritts sind, und dafl eine Ideologie,
die sich nicht in den Herzen der Individuen zu verankern weil}, frither oder
spiter zum Scheitern verurteilt ist.

Der Sozialismus ist bestrebt, dem Menschen seine gesellschaftliche Grund-
situation aufzudecken. Indem er die Struktur des Klassenregimes enthiillt,
die wirtschaftliche Ausbeutung und die politisch-soziale Ungerechtigkeit auf-
weist, ermoglicht er eine klare Einsicht in jenen Teil der «condition humaine»,
die sozial bedingt ist. Damit ist aber nicht genug getan. Das Indviduum
braucht nicht nur Anleitung fiir sein soziales Handeln. Es will weiterhin iiber
seine Stellung im Kosmos und in der mitmenschlichen Welt iiberhaupt Be-
scheid wissen. Jeder Mensch muf3, um leben und handeln zu kénnen, ein Bild

326



des Weltganzen vor Augen haben. Man geht nicht fehl, wenn man betont, dafl
die Religionen ehemals dem Menschen ein solches Bild zu bieten hatten. Heute
ist dies sicherlich nicht mehr der Fall. Der Sozialismus, der als ganzheitliche
Weltschau das Erbe der Religionen antritt, muf} in gleicher Weise das Indivi-
duum in eine umfassende Totalitdt eingliedern. Da er die Menschen nicht
auf ein Jenseits vertrostet, mull er den Sinn der Diesseitigkeit verstindlich
machen. Er wiirde dies nur zur Halfte tun, wenn er die himmlische Vertro-
stung zu einer irdischen umwandeln wiirde, d. h. wenn er die Rechtfertigung
des sozialistischen Strebens in eine ungewisse, ferne Zukunft verlegen miilte.
Der Sozialismus ist jeweils Aufgabe der Gegenwart, und diejenigen, die ihr
Leben fiir ihn einsetzen und opfern, sollen es nicht um ihrer Enkel willen
tun. Das ist gewil} keine reine Philanthropie, aber um so mehr die ungeteilte
Wahrheit. ks mull dem Menschen gezeigt werden, dal} er seine Existenz in der
heutigen Gesellschaft nur dann richtig versteht, wenn er sich iiber deren Man-
gelhaftigkeit Rechenschaft gibt. Die Mangelhaftigkeit der Gesellschaft, in der
er lebt, 1aBt sich nicht von seinem eigenen Ungeniigen trennen. Sobald ein
Mensch in einer widerrechtlichen Gesellschaftsordnung lebt, durchdringt die
Widerrechtlichkeit seine eigene Lebensform und verhindert ihn am Ergreifen
seiner existentiellen Moglichkeiten. Deshalb konnen wir sagen, daf} jeder, der
sich selbst will, an den Zustinden der ihn umschlieBenden Gemeinschaft nicht
desinteressiert sein kann. Die Sozietit ist das Medium, durch welches ich zu
mir selbst gelange, und ich kann mich nicht gerecht und gut wollen, wenn ich
nicht auch die Gesellschaftsordnung gerecht und gut will. Existential-philo-
sophisch formuliert, ist der Kampf fiir den Sozialismus ein Kampf um die
eigene Freiheit. Wir konnen nicht anders als den Sozialismus wollen, weil wir
unsere eigene Ireiheit zu verwirklichen gewillt sind.

Die Zukunft des Sozialismus wird weitgehend davon abhéngen, ob er die
Individuen und die Massen davon zu tiberzeugen vermag, dali sie im Kampf
um den Sozialismus ihre eigene Sache vertreten, um dies einleuchtend darzu-
tun, werden die Sozialisten existential-philosophisches Ideengut iibernehmen
miissen !, Méglicherweise bringt die Zukunft eine bedeutsame Anniherung bei-
der Lehren, die schlieflich eine fruchtbare Vereinigung zu einer totalen,
sozialistischen Weltanschauung herbeifiihrt. '

4 Die Sozialisten werden beim Versuch, aus dem Ideengut des Existentialismus eine
fur ihre Zwecke geeignete Auswahl zu treffen, nur jenes Ideengut wiederfinden, das die
Existentialisten (bewuflt oder unbewul}t) dem Sozialismus entlehnt haben. V.G.

327



	Existentialphilosophie und Sozialismus

