
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 28 (1949)

Heft: 8

Artikel: Goethe, der Kosmopolit

Autor: Brügel, J.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROTE REVUE
28. Jahrgang August 1949 Heft 8

J. W. BRÜGEL

Goethe, der Kosmopolit
Zu seinem zweihundertsten Geburtstag — 28. August 1949

Schularbeit in einer Mittelschule in Mecklenburg: Goethes «Faust» und
der Zweijahresplan. Zeitungsbericht 1949.

Die Art, wie er seine Zeit angeschaut hat, auf unsere Zeit zu übertragen,
ist eine Torheit. Franz Mehring, «Neue Zeit», 1899.

Zum hundertfünfzigsten Geburtstag Goethes ist Franz Mehring, der Klassiker

der sozialistischen Literaturbetrachtungen, in die Klage ausgestoßen,
daß die «Pflege von Goethes Andenken in den Händen der Goethe-Pedanten

und der Goethe-Philologen» ist, und er hat Gottfried Kellers Beschwerde
darüber zitiert, daß sich «eine Art Muckertum im Goethe-Kultus» geltend mache,

die dem großen Dichter gegenüber nur kritiklose, aber zugleich vollkommen
verständnislose Bewunderung kenne. Die Goethe-Pedanten und die Goethe-

Philologen sind seither fast vollkommen ausgestorben; um so vernehmlicher
machen sich dafür im Goethejahr 1949 diejenigen bemerkbar, die aus dem

Zusammenhang gerissene Stellen aus Goethes Werken zur Rechtfertigung
ihres Handelns, zur Rechtfertigung nicht nur der theoretischen Grundlagen
ihrer Politik, sondern auch der Einzelfragen ihrer politischen Praxis
heranzuziehen bemüht sind.

Aber Goethe, dessen öffentliches Wirken mehr als 60 Jahre umspannte,
die voll der revolutionärsten Veränderungen waren, hat keineswegs immer
die gleichen Ansichten mit immer der gleichen Begründung verfochten — auch

einem Übermenschen, der er zweifellos war, könnte ein solches Maß unbeirrbarer,

von den Tagesereignissen unbeeinflußter Ausgeglichenheit des Urteils
kaum zugemutet werden. In einem viele Millionen Worte umfassenden Werk
kann nicht alles zeitlos und für die Ewigkeit gültig sein, weder in künstlerischer

noch in ideologischer Beziehung. «Wer ihn als einen nie irreführenden
Leuchtturm im Meer des Lebens betrachtet», sagt Mehring, «der muß und

297



wird auf Sandbänke und zwischen Untiefen geraten.» Aber auch derjenige
wird und muß enttäuscht werden, der ehrlich glaubt, er könne durch das

Versenken in Goethes Werke eine innerlich logische und weltanschaulich
fundierte Antwort auf die Fragen finden, die das Leben der Gegenwart aufwirft.
Goethe hat in einer andern Zeit gelebt und gewirkt, und er hat nicht einmal
den Problemen dieser Zeit gegenüber immer die gleiche Haltung eingenommen.

Wie verfehlt wäre es angesichts dessen, an seine Beurteilung mit den

Augen der Gegenwart heranzugehen, wie vermessen ist es, ihn für eine

bestimmte, in der Gegenwart selbst heftig umstrittene Auffassung von
Gegenwartsproblemen zu reklamieren!

Bedeutet das, daß wir uns an der unvergleichlichen Schönheit der Goethe-

schen Sprache nur künstlerisch zu erbauen vermögen, daß sie uns nur
ästhetischen Genuß vermitteln kann Wenn wir uns gegen die Ausdeutung Goethes

zugunsten bestimmter politischer oder weltanschaulicher Strömungen wenden,

gegen eine Ausdeutung, die nur eine gewaltsame sein kann, dann wollen
wir damit keineswegs behaupten, daß uns der Denker Goethe nichts mehr

zu sagen hat. Aber als Sozialisten können wir aus der Gedankenwelt Goethes

nur dann wirklichen Genuß ziehen, wenn wir uns nicht weigern, sie in dem

historischen Rahmen, in dem sie sich entwickelt hat, zu sehen. Nur dann können

wir das Zeitgebundene an ihr abstreifen und die zeitlosen Wahrheiten auf

uns wirken lassen, die Goethe in Vers und Prosa so genial formuliert hat.

«Männerstolz vor Königsthronen», wie es Schiller verlangt hat, hat Goethe

nie bewiesen. Von dem Herzog und späteren Großherzog Karl August von
Sachsen-Weimar-Eisenach wüßte die Nachwelt überhaupt nichts, hätte er

nicht als Achtzehnjähriger den damals sechsundzwanzigjährigen Goethe nach

Weimar eingeladen und ihm dort eine Sinekure gegeben, die ihm durch weitere

57 Jahre ein äußerlich sorgloses Leben und Schaffen ermöglicht hat.

Dieser Karl August mag ein wenig aufgeweckter gewesen sein als die Rotte
der andern Duodezfürsten, die Deutschland damals beherrschte. Aber Goethes

im hohen Alter Karl August gespendetes Lob kann die Verbitterung des jungen

Dichters über den Mißerfolg seiner Bemühungen nicht vergessen machen,

aus dem Fürsten so etwas wie einen aufgeklärten Absolutisten zu machen,
welche Verbitterung in den Briefen an die Frau von Stein zum eruptiven
Ausbruch kam. Goethes krampfhafte Versuche, Eckermann gegenüber sein
Verhältnis zu Karl August zu rechtfertigen («Diene ich denn etwa einem Tyrannen?

Despoten? Soll ich denn also mit Gewalt ein Fürstenknecht sein, so

ist es wenigstens mein Trost, daß ich doch nur der Knecht eines solchen bin,
der selber ein Knecht des allgemeinen Besten ist.») spiegeln in Wirklichkeit
nur sein Unbehagen über die Abhängigkeit von einem geistig inferioren Men-

298



sehen wider. Ärger waren die Lobeshymnen, die er zu Ehren eines der

widerwärtigsten Habsburger, nämlich Franz L, angestimmt hat («Ihro des Kaisers

von Österreich Majestät» — «Er kommt! er naht! — Wie fühlt bei diesem

Schalle — Die Seele gleich sich ahnungsvoll bedingt!»), weil Hochdero geruht
hatte, nach Karlsbad zu kommen, — selten wurde höchste Sprachkunst an
einen nichtigeren Anlaß vergeudet. Es zeigt uns, daß sich auch der genialste
Mensch zwar in manchem, aber nicht in allem, über seine Zeit erheben kann.
Den Hof von Weimar durch seine Verbindung und spätere Heirat mit einem
Proletariermädchen in moralische Entrüstung zu versetzen, hat Goethe nicht

gezögert, aber den lächerlichen Zwergen, die damals die Großen dieser Welt

waren, ist er keinen Beweis der Reverenz schuldig geblieben.
Goethes Verehrung für Napoleon läßt sich wohl auch teilweise aus Napoleons

so offen bekundeter Verehrung für Goethe erklären, aber doch wohl nur
teilweise. Hauptsächlich war es doch der Dank für den frischen Lufthauch,
den dem Anscheine nach Napoleon und in Wirklichkeit die ihm vorangegangene

Französische Revolution in die stickige deutsche Atmosphäre gebracht
hatte. Dieser Revolution war Goethe, wie er selbst später (1824) bedauernd

bekannte, verständnislos gegenübergestanden, ja er hatte ihre Auswüchse

sogar in wenig witziger Weise verspottet. Aber bei der Beurteilung Napoleons
hatte sich Goethe nicht durch nationalistische Phrasen verwirren lassen, wenn
er auch für den gestürzten Napoleon auch wieder kein gutes Wort übrig hatte.
1830 war er für Goethe nur ein Mann, der «das Leben und Glück von
Millionen mit Füßen getreten hatte», aber solange Napoleon noch an der Macht

war, war ihm solche Erleuchtung nie gekommen.
Im modernen Sinn war Goethe zweifellos kein Demokrat1, obwohl er den

klugen Satz geprägt hatte:

«Welche Regierung die beste sei? Diejenige, die uns lehrt, uns selbst zu regieren.»

Aber das Sein bestimmt das Bewußtsein: in seinen mannigfachen
Regierungsfunktionen in Weimar hatte er die beste Gelegenheit, sein echtes soziales

Gefühl zu betätigen und sich als sozialer Reformator zu bewähren. Wovon er

träumte, war die Ausweitung solcher Möglichkeiten. Voraussetzung dazu war
natürlich, daß an der gesellschaftlichen Struktur, die ihm diese Möglichkeiten
einräumt, nichts wesentliches geändert wird. Seinem Mitgefühl mit der leidenden

Kreatur und seinem Streben nach sozialen Reformen ist er sein Leben

1 Wieviel richtige Beobachtungen und falsche Schlußfolgerungen sind nur in der
folgenden Stelle aus «Wilhelm Meisters Wanderjahren» enthalten: «Nichts ist widerwärtiger

als die Majorität: denn sie besteht aus wenigen kräftigen Vorgängern, aus Schelmen,
die sich abkommandieren, aus Schwachen, die sich assimilieren, und der Masse, die
nachtrollt, ohne nur im mindesten zu wissen, was sie will.»

299



lang treu geblieben, und es führt eine gerade Linie von dem Stoßseufzer des

dreißigjährigen Dichters:

«Hier will das Drama (Iphigenie) gar nicht fort, es ist verflucht, der König von
Tauris soll reden, als wenn kein Strumpfwirker in Apolda hungerte.»

zu der großartigen Vision des sterbenden Faust, der die Arbeit für die
Gemeinschaft («Eröffn' ich Räume vielen Millionen — Nicht sicher zwar, doch

tätig-frei zu wohnen») als Höhepunkt menschlicher Betätigung preist:

Ja! Diesem Sinne bin ich ganz ergeben,
das ist der Weisheit letzter Schluß:
Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben,
der täglich sie erobern muß
Solch ein Gewimmel möcht' ich sehn,

auf freiem Grund mit freiem Volke stehn.

Wer immer versuchen mag, Goethes Lebensweisheit für seine politischen
Ziele zurechtzubiegen, die deutschen Nationalisten haben es nie mit einigem
Anspruch auf Glaubwürdigkeit vermocht! Sie hatten nie eine rechte Freude

an dem Weltbürger Goethe, und wenn sie sich auch meistens hüteten, sich
offen gegen ihn zu wenden, dann nur, weil ihnen der Mann zu groß, der Glanz,
der von dem Menschen Goethe und seinem Werk ausstrahlte, zu mächtig war.
Goethe, der universalste Geist, den die deutsche Nation hervorgebracht hatte,

war in jedem Zug seines Wesens ein Kosmopolit. Diejenigen, die diese

Bezeichnung neuerdings als ein Schimpfwort betrachten, mögen es sich gesagt
sein lassen, daß es eben diese kosmopolitische Einstellung Goethes war, die
ihn nicht nur die französische Kultur bewundern, sondern auch an dem

beginnenden kulturellen Streben der damals «geschichtslosen» slawischen
Nationen lebhaften und befruchtenden Anteil nehmen ließ. Dabei war Goethes

Werk — man denke nur an gewisse Szenen im «Faust» — sicherlich mindestens

so «deutsch» im nichtanrüchigen Sinne des Wortes wie alles, was die Deutschtümler

je zusammengeschrieben haben. Goethes mahnende Worte an das

deutsche Volk («das so achtbar im einzelnen und so miserabel im ganzen
ist») haben unter völlig anderen Voraussetzungen ihren tiefen Sinn nicht
verloren:

«Zur Nation euch zu bilden, ihr hoffet es, Deutsche, vergebens;
bildet, ihr könnt es, dafür freier zu Menschen euch aus.»

Ebenso wie seine Warnung:
Verflucht sei, wer nach falschem Rat

Mit überfrechem Mut

300



Das, was der Korse-Franke tat,
Nun als ein Deutscher tut!
Er fühle spät, er fühle früh,
Es sei ein dauernd Recht;
Ihm geh' es, trotz Gewalt und Müh',
Ihm und den Seinen schlecht.

sich jene Nichtdeutschen heute zu Herzen nehmen sollten, die alles, was sie

tun, scheinheilig durch den Hinweis auf die Verbrechen Hitlers und Himmlers
zu rechtfertigen suchen. Es wird stets zu den Ruhmesblättern in der Geschichte

von Goethes langem Leben gehören, daß er der nationalistischen Psychose der

völlig zu Unrecht so genannten Befreiungskriege nicht erlag und ihr gegenüber

«kühl bis ans Herz hinan» blieb. Die Bedeutung dieses Abseitsstehens

wird auch dadurch nicht gemindert, daß Goethe später glaubte — auch Titanen
sind zuweilen von opportunistischen Anwandlungen nicht frei —, dafür Buße

tun zu müssen. Wie er das tat, war auch wieder bezeichnend für ihn: «Auf
Bestellung» schrieb er 1814 ein Festspiel, «Des Epimenides Erwachen», das

nach einer bis zur Unverständlichkeit allegorischen Handlung in nichtssagenden

Plattheiten («So rissen wir uns ringsherum — Von fremden Banden los —

Nun sind wir Deutsche wiederum — Nun sind wir wieder groß») ausklingt,
von denen jeder Kenner sehen mußte, daß sie sich der innerlich unbeteiligte
Dichter abgezwungen hatte. Zwei Jahre vor seinem Tode, im März 1830, ist
Goethe im Gespräch mit Eckermann nochmals auf die Frage zurückgekommen,

warum er 1813 an der Aufpeitschung der nationalistischen Instinkte
nicht teilgenommen hatte. Leider hat er es sich auch da nicht nehmen lassen,
die erfreuliche Tatsache seines Abseitsstehens durch einige opportunistische
Ausweichmanöver abzuschwächen:

«Wie hätte ich die Waffen ergreifen können, ohne Haß! Und wie hätte ich hassen
können, ohne Jugend! Hätte jenes Ereignis mich als einen Zwanzigjährigen getroffen,
so wäre ich sicher nicht der letzte geblieben Wie hätte ich nun Lieder des Hasses
schreiben können ohne Haß? Und, unter uns, ich haßte die Franzosen nicht, wiewohl
ich Gott dankte, als wir sie los waren. Wie hätte auch ich, dem nur Kultur und
Barbarei Dinge von Bedeutung sind, eine Nation hassen können, die zu den kultiviertesten
der Erde gehört und der ich einen so großen Teil meiner eigenen Bildung verdankte!»

Goethe wäre Goethe geblieben und kein nationalistischer Barde geworden,
wenn er 1813 statt 64 nur 24 Jahre alt gewesen wäre. Ihm war der Furor
teutonicus ein Greuel an sich, und diese Einstellung bedurfte keineswegs einer
— noch dazu so lahmen — Rechtfertigung, die überdies die Wirkung der schönen,

an die Adresse der Franzosen gerichteten Worte stört. (Dankte Goethe

Gott wirklich, «als wir sie los waren»? War denn irgend etwas besser gewor-

301



den?) Aber unmittelbar darauf folgen einige klassische Sätze voll zeitloser

Wahrheit, die alles Vorangegangene tief in den Schatten stellen und das

wunderbarste Bekenntnis zu einer von nationalen Vorurteilen freien humanistischen

Weltauffassung bilden:

«Überhaupt ist es mit dem Nationalhaß ein eigenes Ding. Auf den untersten Stufen
der Kultur werden Sie ihn immer am stärksten und heftigsten finden. Es gibt aber
eine Stufe, wo er ganz verschwindet und wo man gewissermaßen über den Nationen
steht, und man ein Glück oder Wehe seines Nachbarvolkes empfindet, als wäre es dem
eigenen begegnet. Diese Kulturstufe war meiner Natur gemäß, und ich hatte mich
darin lange befestigt, ehe ich mein sechzigstes Jahr erreicht hatte.»

Ehrfurcht vor der Größe eines Geistes erfaßt uns, der vor 120 Jahren in
einer deutschen Kleinstadt diese majestätischen Worte sprach. Mit einem

schrillen Aufschrei «Das ist reiner Unsinn!» hat Adolf Bartels, der deutsch-

völkische Literaturpapst, sie verzeichnet, und es ist dieser Urlaut aus dem

Teutoburger Wald, der uns klarer als vieles andere sagt, wo die Grenzlinie
zwischen Kultur und Barbarei zu finden ist. Allen Versuchen abhold, die

olympische Erscheinung Goethes in den Dienst einer den Interessen des Tages

und der Stunde dienenden Propaganda zu stellen, beugen wir uns vor seinem

Andenken voll Demut und zugleich voll Stolz darüber, daß das, was zeitlos ist

an Goethes Werk, denen gehört, die eine Welt voll Menschlichkeit und sozialer

Gerechtigkeit erstreiten wollen.

Aus Goethes Maximen und Reflexionen

Alle Gegner einer geistreichen Sache schlagen nur in die Kohlen: diese

springen umher und zünden da, wo sie sonst nicht gewirkt hätten.

Man sagt: eitles Eigenlob stinket. Das mag sein. Was aber fremder und

ungerechter Tadel für einen Geruch habe, dafür hat das Publikum keine Nase.

Der Müller denkt, es wachse kein Weizen, als damit seine Mühle gehe.

Es ist mit Meinungen, die man wagt, wie mit Steinen, die man voran im
Brette bewegt: sie können geschlagen werden, aber sie haben ein Spiel
eingeleitet, das gewonnen wird.

Der Handelnde ist immer gewissenlos, es hat niemand Gewissen als der
Betrachtende.

302



Tief und ernstlich denkende Menschen haben gegen das Publikum einen
bösen Stand.

Man erkennt niemand an als den, der uns nützt. Wir erkennen den Fürsten

an, weil wir unter seiner Firma den Besitz gesichert sehen.

Jede große Idee, sobald sie in die Erscheinung tritt, wirkt tyrannisch;
daher die Vorteile, die sie hervorbringt, sich nur allzubald in Nachteile
verwandeln. Man kann deshalb eine jede Institution verteidigen und rühmen,

wenn man an ihre Anfänge erinnert und darzutun weiß, daß alles, was von
ihr im Anfange gegolten, auch jetzt noch gelte.

Welches Recht wir zum Regiment haben, darnach fragen wir nicht — wir
regieren. Ob das Volk das Recht habe, uns abzusetzen, darum bekümmern wir
uns nicht; wir hüten uns nur, daß es nicht in Versuchung komme, es zu tun.

Es ist nicht genug, zu wissen, man muß auch atiwenden; es ist nicht genug,
zu wollen, man muß auch tun.

Wer das erste Knopfloch verfehlt, kommt mit dem Zuknöpfen nicht zu
Rande.

Das Publikum will wie Frauenzimmer behandelt sein: man soll ihnen
durchaus nichts sagen, als was sie hören möchten.

Für die vorzüglichste Frau wird diejenige gehalten, welche ihren Kindern
den Vater, wenn er abgeht, zu ersetzen imstande wäre.

Die Vernunft in uns wäre eine große Macht, wenn sie nur wüßte, wen sie

zu bekämpfen hätte. Die Natur in uns nimmt immerfort eine neue Gestalt an,
und jede neue Gestalt wird ein unerwarteter Feind für die gute, sich immer

gleiche Vernunft.

KATECHISATION
Lehrer:

Bedenk', o Kind! Woher sind diese Gaben?

Du kannst nichts von dir selber haben.

Kind:
Ei! Alles hab' ich vom Papa.

Lehrer:
Und der, woher hafs der?

303



Kind:
Vom Großpapa.

Lehrer:
Nicht doch! Woher hat's denn der Großpapa bekommen?

Kind:
Der hat's genommen.

(Goethe, Gedichte, Epigrammatisch, Erste Reihe)

PIERRE BRETON

Das Dilemma des französischen Sozialismus

Paris, im Juli 1949

Die starke Mehrheit, mit der der 41. Kongreß der Sozialistischen Partei
Frankreichs das Verbleiben in der gegenwärtigen Regierungskoalition
beschloß, darf nicht darüber hinwegtäuschen, daß dem Ergebnis lange, ausführliche

und teilweise heftige Diskussionen vorausgingen. Seit Kriegsende stand

auf jedem sozialistischen Parteikongreß die Regierungsbeteiligung im Mittelpunkt

der Diskussion. Die Frage wurde von jedem Kongreß entschieden

bejaht. Am diesjährigen Kongreß standen sich drei Richtungen gegenüber, die

ihre Meinungen den Delegierten zur Entscheidung vorlegten.
Seit Kriegsende war die französische Partei in jeder Regierung vertreten.

Ihre Teilnahme an der ersten Regierung de Gaulle sofort nach der Befreiung
war gegeben. Nach dem Ausscheiden de Gaulles aus der Regierung bildeten
die Sozialisten einen der Pfeiler der Dreiparteien-Regierung mit Kommunisten

und Volksrepublikanern. Die dritte Periode der Regierungsteilnahme
sah die Sozialisten allein mit den Volksrepublikanern und einigen
radikalsozialistischen Elementen an der Regierung. Die Kommunisten waren in die

Opposition übergegangen. Der rasche Aufschwung der gaullistischen Partei,
die aggressiven kommunistischen Streiks bedrohten nicht nur die Regierung,
sie stellten eine Gefahr für den Bestand der Republik dar. Die drei verschiedenen

Anträge, die dem Kongreß vorlagen, zogen alle auf ihre Weise die

Bilanz der bisherigen Regierungslätigkeit.
Der Antrag der Mehrheit der Parteileitung - der mit 1663 Mandaten

angenommen wurde — stellt einleitend fest, daß es der Sozialistischen Partei
durch die Regierungsteilnahme gelungen ist, die Republik vor den zwei Ge-

304


	Goethe, der Kosmopolit

