
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 28 (1949)

Heft: 6

Artikel: Die zeitgenössische Literatur Chinas

Autor: Kalmer, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336204

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wesentliche Teile der Fabianischen Ideologie in sein Aktionsprogramm einbauen kann.
Was die Fabier anstreben, ist eine wissenschaftliche Gesellschaftsordnung, in der eine

systematische Anwendung wissenschaftlicher Erkenntnisse auf die soziale Ordnung selbst

gewährleistet ist. In der Mißachtung sozialwissenschaftlicher Forschungsergebnisse
erblicken sie die Hauptursache der chaotischen Zustände unseres fahrhunderts. Die
Tatsache, daß die westeuropäische Sozialdemokratie sich für das englische Vorbild des
Sozialismus und gegen totalitäre bolschewistische Diktatur entschieden hat, zeigt mit aller
Deutlichkeit, wie sehr diese Orientierung einer politischen und ideologischen Notwendigkeit

entspricht. R-r.

JOSEF KALMER

Die zeitgenössische Literatur Chinas

Eine Revolution beginnt nicht mit dem Sturz der herrschenden Schicht und

der Übernahme der Macht durch eine andere Schicht oder Klasse. Wo eine

Regierung die andere ablöst, ohne daß das System sich ändert, kann von
Revolution keine Rede sein. Tiefgehende Ursachen müssen vorhanden sein, damit
die Voraussetzungen für eine Revolution eintreten, und es ist Sache der Soziologen,

diese Ursachen zu analysieren. In China sind es die Literaten, die den

Soziologen bei dieser Analyse beistehen müssen, denn sie sind es, die das Land
— ein Land von nahezu der Größe und Einwohnerzahl Europas — jahrtausendelang

beherrschten.

Der Eintritt in den Staatsdienst war bis zum Jahre 1906 an die Ablcgung
von Prüfungen gebunden, in denen der Kandidat sich in «achtbeinigen»
Aufsätzen und bestimmten Gedichtformen mit konfuzianistischen Moralgrundsätzen

auseinanderzusetzen hatte. Die formale Leistung stand vor der
geistigen, und der eminenteste Praktiker konnte bei der Prüfung durchfallen,
wenn es ihm nicht gelang, zu vorgeschriebenen Reimen ein Gedicht mit einer

vorgeschriebenen Silbenzahl zu fabrizieren.
Auch die chinesische Revolution von 1911, durch die die Mandschu-

dynastie gestürzt wurde, hat diese Vergangenheil nicht auszulöschen vermocht.
Sic geisterte fort: Konfuzianismus sollte eine Diktatur stützen, die sich nicht
an die ethischen Gesetze des Konfuzianismus hielt. Die Generäle, die
«Kriegsherren», die seit 1911 an die Stelle der regierenden Literaten getreten waren,
sorgten vor allem für die eigene Tasche; die Literaten wurden durch aus

Europa oder Amerika zurückgekehrte Studenten ersetzt, die etwas Praktisches

gelernt hatten. Vom Standpunkt des neuen, der äußeren Form nach
republikanischen Staates, war Literatur ein Luxus, den sich ohnedies nur die winzige

243



gebildete Minderheit leisten konnte. Dem Volke, das zu 95 vom Hundert
analphabetisch war. waren die Symbole und Gleichnisse, in denen sich die
klassische chinesische Literatur bewegte, unverständlich gewesen und geblieben.

Diese Literatur, das wen-jen, hatte nur Gedichte und Essays als vollwertig
anerkannt. Romane und Novellen wurden als «kleinere Rede» verachtet. Aber
das Volk nahm an dieser Ablehnung nicht teil. In pai-hua, der Sprache wie das

Volk sie sprach, gab es Romane, Erzählungen, melodramatische Theaterstücke,

die jedermann verstand. Autoren dieser Volksliteratur waren in vielen Fällen

Menschen, die die Staatsprüfungen nicht bestanden hatten, aber in ihren Werken

der Wirklichkeit näherkamen, als es je ein erfolgreicher Kandidat
vermocht hatte. Und diese Volkssprache sollte in einer literarischen Revolution,
die mit der politischen Hand in Hand ging, zum Gefäß der neuen Literatur
werden, deren Geschichte hier kurz umrissen werden soll.

Unter den Schlägen, die China seit dem ersten Opiumkrieg von den Mächten

des Westens und Japan erhalten hatte, war das Interesse nicht nur am
technischen Fortschritt gewachsen, von dem China sich willentlich abgeschlossen

hatte, sondern auch an den kulturellen Angelegenheiten der «westlichen
Barbaren». Als daher um die Jahrhundertwende Herr Lin Schu etwa fünfzig
europäische Romane ins klassische wen-jen übersetzte, übten diese Werke des

Westens auf die Jugend, die nach Änderung der gesellschaftlichen Lage strebte,
einen tiefen Einfluß aus. Die Gedankenwege des Westens, so schien es diesen

jungen Chinesen, waren viel besser geeignet, die soziale Lage des Volkes
auszudrücken als die weitabgewandte Esoterik der klassischen chinesischen Literatur.

Der einfache Mann, ohne den eine Modernisierung und Industrialisierung
Chinas undurchführbar war, mußte entsprechend erzogen und unterrichtet
werden. Zu ihm konnte man in wen-jen nicht sprechen. Damals schrieb Liang
Tschi-tschao seinen Essay über «Die Funktion des Romans bei der Regierung
der Massen», in welchem er verlangte, daß die Romane vom neuen Reformgeist

erfüllt seien. Aber auch Liang Tschi-tschao wollte diese Romane nur als

Mittel der Aufklärung betrachten und nicht als Literatur. Erst Tsai Yüan-pei,

später Rektor der Pekinger Nationaluniversität und wahrscheinlich einer der

größten zeitgenössischen Erzieher, verlangte die Einführung der vom Volke

gesprochenen Sprache in den Schulen und in der Literatur. Und im Jahre 1918

ließ das chinesische Unterrichtsministerium sich zu dieser Neuerung
überreden.

Als einige Monate später Japan an China politische Forderungen stellte,
die eine neue Demütigung des Reiches der Mitte bedeuteten, empörten sich
Studenten und Politiker, und am 4. Mai 1919 begann eine Bewegung, die eine

der Voraussetzungen der heute in China im Gange befindlichen Revolution

244



bildete. Die literarische Renaissance, die Dr. Hu Schih, später Botschafter
Chinas in Washington, und Tsehen Tu-schiu, später ein führendes Mitglied der

Kommunistischen Partei Chinas, in die Wege leiteten, bediente sich nur noch

der Volkssprache. Zwei Zeitschriften - «Die Wiedergeburt und «Die Neue

Jugend» — sollten helfen, eine realistische, soziale Literatur an die Stelle des

«dekadenten, pedantischen» Manierismus des wen-jen zu setzen. Die bisher
nicht anerkannten Kunstformen des Romans, der Erzählung und des Dramas

traten in den Vordergrund und wurden zu Hauptpfeilern der neuen Literatur.
So begann — vor jetzt dreißig Jahren — die Schöpfung einer modernen chinesischen

Literatur als ein bewußter, beabsichtigter Prozeß. Er scheint in der

Literaturgeschichte einzig dazustehen, doch hatte er einen Vorgänger, denn im
Jahre 1868 hatte Japan auf die gleiche Weise eine Modernisierung seiner

Literatur begonnen.
Das japanische Beispiel war von einiger Wichtigkeit, weil die meisten der

modernen chinesischen Schriftsteller ihre Hochschulbildung in Japan erwarben.

Ihr modernisierter östlicher Nachbar vermittelte den chinesischen
Studenten die Bekanntschaft mit fast jedem wertvollen europäischen oder
amerikanischen Buch — in japanischer Übersetzung. Kein Wunder, daß die Chinesen

diese Werke des Westens in ihre Muttersprache zu übersetzen begannen — aus

dem Japanischen. Übersetzungen aus den Originalsprachen kamen erst auf.
nachdem chinesische Studenten in großer Zahl Europa besucht und hier
studiert hatten.

Diese Übersetzungen waren als Vorbilder für die Behandlung von Fabel

und Form von Nutzen, und das originalchinesische Schrifttum in pai hua, das

sich nach der zweiten Übersetzungswelle entwickelte, erlitt dadurch, daß es

sich die Literaturen des Westens zum Vorbild nahm, keinen Schaden.

Paradoxerweise ist der erste chinesische Schriftsteller, der in pai hua

schrieb, auch heute noch als der beste moderne Schriftsteller Chinas anerkannt.

Im Jahre 1918 lud TschienHsuan-tung, ein Mitbegründer der «Neuen Jugend»,
Herrn Lu Schün, einen aus Japan zurückgekehrten Arzt, ein, für die neue
Zeitschrift zu schreiben. Lu Schün schrieb «Das Tagebuch eines Verrückten», die

Geschichte eines Verfolgungswahnsinnigen, der jedermann als Kannibalen
betrachtet und entdeckt, daß die Geschichte Chinas «nichts anderes ist als eine

Aufzeichnung von Menschenfressertaten». Auch die anderen Erzählungen Lu
Schüns, vor allem sein Roman «Die Geschichte des Ah Kiu», sind Darstellungen

der Schattenseiten des chinesischen Alltags in einer bitter-satirischen
Form, die den Autor zu «Chinas Tschechow» machten. Lu Schün versucht
aufzurütteln und zu bessern, doch schlägt er keine messianische Note an; die
soziale Kritik ist inhaltlich gegeben, aber Lu Schün ist ein seiner Ausdrucks-

245



mittel zu bewußter Dichter, um aus einem künstlerischen Darsteller zu einem

plumpen Propagandisten zu werden. Dennoch sah Lu Schün in späteren Jahren
keinen anderen Weg, um seine Ansichten kundzutun, als den, halbpolitische
Essays und Zeitungsartikel zu schreiben, in denen er so deutlich wurde, wie

die ewig wachsame Zensur der Kuomintang erlaubte. Und es zieht sich durch
seine Schriften wie ein roter Faden der Kampf gegen die Korruption und

Bedrückung durch die herrschende Klasse, deren Grundsatz «Homo homini lupus
est!» er mit nicht nachlassender Kraft bekämpfte. Als er im Oktober 1936

starb, galt er bereits als der große Mann des modernen chinesischen Schrifttums.

Der uns hier zur Verfügung stehende Raum genügt nicht, um in Einzelheiten

auf die weitere Entwicklung der Moderne in China einzugehen. Es

genüge zu sagen, daß die einander überschneidenden Phasen der Geschichte

dieser literarischen Renaissance die Ziehung von Demarkationslinien oder

Abgrenzung von Epochen schwierig machen würde. Doch darf man behaupten,
daß alle Gedankenwege westlicher Literatur — und hier ist auch die russische

Literatur einzubeziehen - im modernen chinesischen Schrifttum ihren Widerhall

finden, mag es sich um L'art-pour-1'art-Symbolismus oder um marxistischen

Realismus handeln. Sogar der Surrealismus hat, wenn auch nur in

geringem Maße, die chinesische Lyrik beeinflußt und Adepten gefunden.
Am wesentlichsten für die Entwicklung war die «Literarische

Forschungsgesellschaft», die von Mao Tun 1920 in Peking gegründet wurde, die wichtige
Zeitschrift «Die Erzählung» herausgab und sich die Beschreibung «aktueller

historischer Manifestation» zum einzigen Ziele machte. Ihr Gegenpol war
der «Schöpferische Verband» des Dichters Kuo Mo-dscho, der als reiner
Ästhet begann, um schließlich, wie Mao Tun, zum Förderer proletarischer
Literatur zu werden. (Kuo Mo-dscho hat sich auch als Übersetzer der «Leiden
des jungen Werther» und beider Teile des «Faust» verdient gemacht.) Diese

proletarische Literatur würden wir im Westen jedoch wahrscheinlich eher als

sozial betonte Literatur bezeichnen: sie ist niemals so ausschließlich lehrhaft
wie die Literatur, die in den kommunistischen Zeitschriften «Sonne» und «Pionier»

vertreten wurde. Selbstverständlich gibt es auch Schriftsteller, die sich

parteimäßiger Bindung oder Betonung fernhalten: Sehen Tsung-wen z. B. ist
ein geborener Erzähler, und das gleiche gilt von Lao Sclieh und Tschiang

Tien-ji und Ba Kin, dessen vierbändiger Roman «Die Familie» als das Meisterwerk

der chinesischen Prosa und eine der besten Quellen für die
Sittengeschichte des verfallenden chinesischen Familienwesens gilt. Der Roman ist

von Tsao Yü, dem bedeutendsten zeitgenössischen Dramatiker Chinas, zu

einem Schauspiel verarbeitet worden.

246



Das moderne chinesische Drama hat sich vor allem Henrik Ibsen zum Vorbild

genommen, dessen Probleme den jungen Chinesen höchst aktuell schienen,
doch hat die Kuomintang-Zensur nur in den seltensten Fällen und nur während
des Krieges die Sozialkritik gestattet, die aus modernen chinesischen Stücken

spricht. In den letzten Jahren — d. h. nach 1945 - ging diese Zensur soweit,
die Veröffentlichung zeitgebundener Literatur unmöglich zu machen. Die
fortschrittlichen chinesischen Schriftsteller fanden jedoch in Hongkong eine

Zufluchtsstätte, die die meisten von ihnen vor kurzem verließen, um sich nach

Peking zu begeben.
Die Freiheit, die sie dort gefunden haben, stellt die moderne chinesische

Literatur vor ein Dilemma. Mao Tse-tung, der Theoretiker der chinesischen

Revolution, wünscht «eine Armee von Schriftstellern um die Literatur zu
einem integrierenden Bestandteil der komplexen Maschinerie der Revolution

zu machen». Die Schwierigkeit der Schriftsteller scheint nun darin zu liegen,
daß die meisten von ihnen aus bürgerlicher Umgebung kommen und «in erster
Linie eine Umbildung ihrer Ideen und Gefühle durchführen müssen, um ihre
Werke den Massen willkommen zu machen». So hat es Mao Tse-tung in zwei

Reden über Literatur definiert, die er schon im Mai 1942 am damaligen
Regierungssitz der Kommunisten Chinas, in Jenan, hielt. Aber Mao Tse-tung ist

für die Beibehaltung der alten Ausdrucksformen und erwartet nur eine Schichtung,

eine Stratifizierung der Literatur, keineswegs eine Gleichschaltung. Eine
Schicht soll für die Bauern und Arbeiter verständlich sein, die nächsthöhere

für die Kader der Partei. Sobald das geistige Niveau der Bauern und Arbeiter
gehoben ist, kann das höhere Stratum für sie von Wert werden. Ob das Rezept
Mao Tse-tungs wirksam sein wird, kann man heute noch nicht sagen. Sicher

ist, daß die moderne chinesische Literatur, dreißig Jahre nach ihrem Beginn,
vor einem neuen Anfang steht. Vielleicht wird erst die nächste Generation

genügend Distanz haben, um ein Urteil über den Wert dessen abgeben zu

können, was diesem neuen Anfang zu verdanken sein wird.

247


	Die zeitgenössische Literatur Chinas

