Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 28 (1949)

Heft: 6

Artikel: Die zeitgendssische Literatur Chinas
Autor: Kalmer, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-336204

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-336204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wesentliche Teile der Fabianischen Ideologie in sein Aktionsprogramm einbauen kann.
Was die Fabier anstreben, ist eine wissenschaftliche Gesellschaftsordnung, in der eine
systematische Anwendung wissenschaftlicher Erkenntnisse auf die soziale Ordnung selbst
gewihrleistet ist. In der Millachtung sozialwissenschaftlicher IFForschungsergebnisse er-
blicken sie die Hauptursache der chaotischen Zustande unseres Jahrhunderts. Die Tat-
sache, dal} die westeuropiische Sozialdemokratie sich fiir das englische Vorbild des So-
zialismus und gegen totalitire bolschewistische Diktatur entschieden hat, zeigt mit aller
Deutlichkeit, wie sehr diese Orientierung einer politischen und ideologischen Notwendig-
keit entspricht. R-r.

JOSEF KALMER

Die zeitgendssische Literatur Chinas

Eine Revolution beginnt nicht mit dem Sturz der herrschenden Schicht und
der Ubernahme der Macht durch eine andere Schicht oder Klasse. Wo eine
Regierung die andere abldst, ohne dall das System sich dndert, kann von Revo-
lution keine Rede sein. Tiefgehende Ursachen miissen vorhanden sein, damit
die Voraussetzungen fiir eine Revolution eintreten, und es ist Sache der Sozio-
logen, diese Ursachen zu analysieren. In China sind es die Literaten, die den
Soziologen bei dieser Analyse beistchen miissen, denn sie sind es, die das Land
— ein Land von nahezu der GroBe und Finwohnerzahl Europas — jahrtausende-
lang beherrschten.

Der Eintritt in den Staatsdienst war bis zum Jahre 1906 an die Ablegung
von Priifungen gebunden, in denen der Kandidat sich in «achtbeinigen» Auf-
sdtzen und bestimmten Gedichtformen mit konfuzianistischen Moralgrund-
sitzen auseinanderzusetzen hatte. Die formale Leistung stand vor der gei-
stigen, und der eminenteste Praktiker konnte bei der Priifung durchfallen,
wenn es ithm nicht gelang, zu vorgeschriebenen Reimen ein Gedicht mit einer
vorgeschriebenen Silbenzahl zu fabrizieren.

Auch die chinesische Revolution von 1911, durch die die Mandschu-
dynastie gestiirzt wurde, hat diese Vergangenheit nicht auszuloschen vermocht.
Sie geisterte fort: Konfuzianismus sollte eine Diktatur stiitzen, die sich nicht
an die ethischen Gesetze des Konfuzianismus hielt. Die Generile, die «Kriegs-
herren», die seit 1911 an die Stelle der regierenden Literaten getreten waren,
sorgten vor allem fir die eigene Tasche; die Literaten wurden durch aus
Europa oder Amerika zuriickgekehrte Studenten ersetzt, die etwas Praktisches
gelernt hatten. Vom Standpunkt des neuen, der duleren Form nach republi-
kanischen Staates, war Literatur ein Luxus, den sich ohnedies nur die winzige

243



gebildete Minderheit leisten konnte. Dem Volke, das zu 95 vom Hundert anal-
phabetisch war, waren die Symbole und Gleichnisse, in denen sich die klas-
sische chinesische Literatur bewegte, unverstindlich gewesen und geblieben.

Diese Literatur, das wen-jen, hatte nur Gedichte und Essays als vollwertig
anerkannt. Romane und Novellen wurden als «kleinere Rede» verachtet. Aber
das Volk nahm an dieser Ablehnung nicht teil. In pai-hua, der Sprache wie das
Volk sie sprach, gab es Romane, Erzihlungen, melodramatische Theaterstiicke,
die jedermann verstand. Autoren dieser Volksliteratur waren in vielen Fallen
Menschen, die die Staatspriifungen nicht bestanden hatten, aber in ihren Wer-
ken der Wirklichkeit niherkamen, als es je ein erfolgreicher Kandidat ver-
mocht hatte. Und diese Volkssprache sollte in einer literarischen Revolution,
die mit der politischen Hand in Hand ging, zum Gefdll der neuen Literatur
werden, deren Geschichte hier kurz umrissen werden soll.

Unter den Schldgen, die China seit dem ersten Opiumkrieg von den Mich-
ten des Westens und Japan erhalten hatte, war das Interesse nicht nur am tech-
nischen Fortschritt gewachsen, von dem China sich willentlich abgeschlossen
hatte, sondern auch an den kulturellen Angelegenheiten der «westlichen Bar-
baren». Als daher um die Jahrhundertwende Herr Lin Schu etwa fiinfzig euro-
paische Romane ins klassische wen-jen tbersetzte, iibten diese Werke des
Westens auf die Jugend, die nach Anderung der gesellschaftlichen Lage strebte,
einen tiefen Einflul} aus. Die Gedankenwege des Westens, so schien es diesen
jungen Chinesen, waren viel besser geeignet, die soziale Lage des Volkes aus-
zudriicken als die weltabgewandte Esoterik der klassischen chinesischen Litera-
tur. Der einfache Mann, ohne den eine Modernisierung und Industrialisierung
Chinas undurchfithrbar war, mullte entsprechend erzogen und unterrichtet
werden. Zu ihm konnte man in wen-jen nicht sprechen. Damals schrieb Liang
T'schi-tschao seinen Essay tiber «Die Funktion des Romans bei der Regierung
der Massen», in welchem er verlangte, dal die Romane vom neuen Reform-
geist erfiillt seien. Aber auch Liang Tschi-tschao wollte diese Romane nur als
Mittel der Aufklarung betrachten und nicht als Literatur. Erst T'sai Yiian-pet,
spiter Rektor der Pekinger Nationaluniversitidt und wahrscheinlich einer der
grofiten zeitgenossischen Erzieher, verlangte die Einfiihrung der vom Volke
gesprochenen Sprache in den Schulen und in der Literatur. Und im Jahre 1918
liel das chinesische Unterrichtsministerium sich zu dieser Neuerung iiber-
reden.

Als einige Monate spéter Japan an China politische Forderungen stellte,
die eine neue Demiitigung des Reiches der Mitte bedeuteten, emporten sich
Studenten und Politiker, und am 4. Mai 1919 begann eine Bewegung, die eine
der Voraussetzungen der heute in China im Gange befindlichen Revolution

244



bildete. Die literarische Renaissance, die Dr. Hu Schih, spiter Botschafter
Chinas in Washington, und T'schen Tu-schiu, spiter ein {ithrendes Mitglied der
Kommunistischen Partei Chinas, in die Wege leiteten, bediente sich nur noch
der Volkssprache. Zwei Zeitschriften — «Die Wiedergeburt und «Die Neue
Jugend» — sollten helfen, eine realistische, soziale Literatur an die Stelle des
«dekadenten, pedantischen» Manierismus des wen-jen zu setzen. Die bisher
nicht anerkannten Kunstformen des Romans, der Erzahlung und des Dramas
traten in den Vordergrund und wurden zu Hauptpfeilern der neuen Literatur.
So begann — vor jetzt dreillig Jahren — die Schépfung einer modernen chinesi-
schen Literatur als ein bewuBter, beabsichtigter Prozel. Er scheint in der
Literaturgeschichte einzig dazustehen, doch hatte er einen Vorgéanger, denn im
Jahre 1868 hatte Japan auf die gleiche Weise eine Modernisierung seiner Lite-
ratur begonnen.

Das japanische Beispiel war von einiger Wichtigkeit, weil die meisten der
modernen chinesischen Schriftsteller ihre Hochschulbildung in Japan erwar-
ben. Thr modernisierter ostlicher Nachbar vermittelte den chinesischen Stu-
denten die Bekanntschaft mit fast jedem wertvollen europédischen oder ameri-
kanischen Buch — in japanischer Ubersetzung. Kein Wunder, daf} die Chinesen
diese Werke des Westens in ihre Muttersprache zu iibersetzen begannen — aus
dem Japanischen. Ubersetzungen aus den Originalsprachen kamen erst auf.
nachdem chinesische Studenten in groBler Zahl Europa besucht und hier stu-
diert hatten.

Diese Ubersetzungen waren als Vorbilder fiir die Behandlung von Fabel
und Form von Nutzen, und das originalchinesische Schrifttum in pei hua, das
sich nach der zweiten Ubersetzungswelle entwickelte, erlitt dadurch, daf} es
sich die Literaturen des Westens zum Vorbild nahm, keinen Schaden.

Paradoxerweise ist der erste chinesische Schriftsteller, der in pai hua
schrieb, auch heute noch als der beste moderne Schriftsteller Chinas anerkannt.
Im Jahre 1918 lud T'schien Hsuan-tung, ein Mitbegriinder der «Neuen Jugend»,
Herrn Lu Schiin, einen aus Japan zurlickgekehrten Arzt, ein, fir die neue Zeit-
schrift zu schreiben. Lu Schiin schrieb «Das Tagebuch eines Verriickten», die
Geschichte eines Verfolgungswahnsinnigen, der jedermann als Kannibalen
betrachtet und entdeckt, da3 die Geschichte Chinas «nichts anderes ist als eine
Aufzeichnung von Menschenfressertaten». Auch die anderen Erzidhlungen Lu
Schiins, vor allem sein Roman «Die Geschichte des Ah Kiu», sind Darstel-
lungen der Schattenseiten des chinesischen Alltags in einer bitter-satirischen
Form, die den Autor zu «Chinas Tschechow» machten. Lu Schiin versucht
aufzuriitteln und zu bessern, doch schligt er keine messianische Note an; die
soziale Kritik ist inhaltlich gegeben, aber Lu Schiin ist ein seiner Ausdrucks-

245



mittel zu bewuBter Dichter, um aus einem kiinstlerischen Darsteller zu einem
plumpen Propagandisten zu werden. Dennoch sah Lu Schiin in spiteren Jahren
keinen anderen Weg, um seine Ansichten kundzutun, als den, halbpolitische
Iissays und Zeitungsartikel zu schreiben, in denen er so deutlich wurde, wie
die ewig wachsame Zensur der Kuomintang erlaubte. Und es zieht sich durch
seine Schriften wie ein roter Faden der Kampf gegen die Korruption und Be-
driickung durch die herrschende Klasse, deren Grundsatz «Homo homini lupus
est!» er mit nicht nachlassender Kraft bekimpfte. Als er im Oktober 1936
starb, galt er bereits als der grolle Mann des modernen chinesischen Schrift-
tums.

Der uns hier zur Verfiigung stehende Raum gentigt nicht, um in Einzel-
heiten auf die weitere Entwicklung der Moderne in China einzugehen. Es
geniige zu sagen, dal} die einander iiberschneidenden Phasen der Geschichte
dieser literarischen Renaissance die Zichung von Demarkationslinien oder
Abgrenzung von Epochen schwierig machen wiirde. Doch darf man behaupten,
dal} alle Gedankenwege westlicher Literatur — und hier ist auch die russische
Literatur einzubezichen — im modernen chinesischen Schrifttum ihren Wider-
hall finden, mag es sich um L’art-pour-I'art-Symbolismus oder um marxisti-
schen Realismus handeln. Sogar der Surrealismus hat, wenn auch nur in
geringem Malie, die chinesische Lyrik beeinflult und Adepten gefunden.

Am wesentlichsten fiir die Entwicklung war die «Literarische Forschungs-
gesellschaft», die von Mao Tun 1920 in Peking gegriindet wurde, die wichtige
Zeitschrift «Die Erzihlung» herausgab und sich die Beschreibung «aktueller
historischer Manifestation» zum einzigen Ziele machte. Thr Gegenpol war
der «Schopferische Verband» des Dichters Kuo Mo-dscho, der als reiner
Asthet begann, um schlieBlich, wie Mao Tun, zum Forderer proletarischer
Literatur zu werden. (Kuo Mo-dscho hat sich auch als Ubersetzer der «Leiden
des jungen Werther» und beider Teile des «Faust» verdient gemacht.) Diese
proletarische Literatur wirden wir im Westen jedoch wahrscheinlich eher als
sozial betonte Literatur bezeichnen: sie ist niemals so ausschlieBlich lehrhaft
wie die Literatur, die in den kommunistischen Zeitschriften «Sonne» und «Pio-
nier» vertreten wurde. Selbstverstandlich gibt es auch Schriftsteller, die sich
parteimédliger Bindung oder Betonung fernhalten: Schen Tsung-wen z. B. ist
ein geborener Lrzihler, und das gleiche gilt von Lao Scheh und Tschiang
Tien-ji und Ba Kin, dessen vierbindiger Roman «Die Familie» als das Meister-
werk der chinesischen Prosa und eine der besten Quellen fiir die Sitten-
geschichte des verfallenden chinesischen Familienwesens gilt. Der Roman ist
von Tsao Yii, dem bedeutendsten zeitgenossischen Dramatiker Chinas, zu
einem Schauspiel verarbeitet worden.

246



Das moderne chinesische Drama hat sich vor allem Henrik Ibsen zum Vor-
bild genommen, dessen Probleme den jungen Chinesen hichst aktuell schienen,
doch hat die Kuomintang-Zensur nur in den seltensten Féllen und nur wihrend
des Krieges die Sozialkritik gestattet, die aus modernen chinesischen Stiicken
spricht. In den letzten Jahren — d. h. nach 1945 — ging diese Zensur soweit,
die Veroffentlichung zeitgebundener Literatur unmoglich zu machen. Die
fortschrittlichen chinesischen Schriftsteller fanden jedoch in Hongkong eine
Zufluchtsstatte, die die meisten von thnen vor kurzem verlieen, um sich nach
Peking zu begeben.

Die Freiheit, die sie dort gefunden haben, stellt die moderne chinesische
Literatur vor ein Dilemma. Mao Tse-tung, der Theoretiker der chinesischen
Revolution, wiinscht «eine Armee von Schriftstellern ... um die Literatur zu
einem integrierenden Bestandteil der komplexen Maschinerie der Revolution
zu machen». Die Schwierigkeit der Schriftsteller scheint nun darin zu liegen,
daB} die meisten von ihnen aus biirgerlicher Umgebung kommen und «in erster
Linie eine Umbildung ihrer Ideen und Gefiihle durchfithren miissen, um ihre
Werke den Massen willkommen zu machen». So hat es Mao Tse-tung in zwei
Reden iiber Literatur definiert, die er schon im Mai 1942 am damaligen Re-
gierungssitz der Kommunisten Chinas, in Jenan, hielt. Aber Mao Tse-tung ist
fiir die Beibehaltung der alten Ausdrucksformen und erwartet nur eine Schich-
tung, eine Stratifizierung der Literatur, keineswegs eine Gleichschaltung. Eine
Schicht soll fiir die Bauern und Arbeiter verstiandlich sein, die nachsthohere
fiir die Kader der Partei. Sobald das geistige Niveau der Bauern und Arbeiter
gehoben ist, kann das hohere Stratum fiir sie von Wert werden. Ob das Rezept
Mao Tse-tungs wirksam sein wird, kann man heute noch nicht sagen. Sicher
ist, dal} die moderne chinesische Literatur, dreiffig Jahre nach ihrem Beginn,
vor einem neuen Anfang steht. Vielleicht wird erst die nachste Generation
geniigend Distanz haben, um ein Urteil iber den Wert dessen abgeben zu
konnen, was diesem neuen Anfang zu verdanken sein wird.

247



	Die zeitgenössische Literatur Chinas

