
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 28 (1949)

Heft: 4

Artikel: Die schweizerische Jesuitenfrage

Autor: Schmid-Ammann, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-336189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-336189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROTE REVUE
28. Jahrgang April 1949 Heft 4

PAUL SCHMID-AMM ANN

Die schweizerische Jesuitenfrage

Die schweizerische Bundesverfassung enthält in Artikel 51 folgende

Bestimmung:

«Der Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten Gesellschaften dürfen in keinem
Teile der Schweiz Aufnahme finden, und es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit in
Kirche und Schule untersagt.

Dieses Verbot kann durch Bundesbeschluß auch auf andere geistliche Orden
ausgedehnt werden, deren Wirksamkeit staatsgefährlich ist oder den Frieden der
Konfessionen stört.»

Dieser Artikel 51 und die andern konfessionellen Bestimmungen der

Bundesverfassung (Artikel 27: konfessionslose, neutrale Staatsschule; Artikel 49:
Unverletzlichkeit der Glaubens- und Gewissensfreiheit; Artikel 50: Genehmigung

des Bundes bei Errichtung neuer Bistümer; Artikel 52: Verbot von
Neuerrichtung oder Wiederherstellung aufgehobener Klöster; Artikel 53 und 54:

Beurkundung des Zivilstandes durch bürgerliche Behörden und Anerkennung
der Zivilehe; Artikel 58: Abschaffung der geistlichen Gerichtsbarkeit) werden

seit längerer Zeit von der römisch-katholischen Kirche und ihren politischen
und klerikalen Hilfstruppen, der Schweizerischen Konservativen Volkspartei
und dem Schweizerischen Katholischen Volksverein, heftig angefochten. In
auffälliger Weise hat die konservative Presse des Landes in den letzten Jahren
einen propagandistischen Feldzug gegen diese konfessionellen Bestimmungen
der Bundesverfassung unternommen und fordert vor allem die Ausmerzung
des Artikels 51, den sogar der oberste Hüter der Verfassung, Bundespräsident
Celio, anläßlich seiner letztjährigen Jubiläumsansprache vor dem Schweizerischen

Studentenverein als einen «großen Schatten» in unserem staatlichen
Zusammenleben bezeichnet hat.

Von katholischkonservativer Seite wird die Auffassung vertreten, Artikel 51

sei Ausnahmerecht und widerspreche dem Grundsatz der Rechtsgleichheit und

121



der Vereinsfreiheit. Er verletze die Rechte der Kirche und bleibe deshalb für
Katholiken unverbindlich im Gewissen und rechtsunwirksam. Der Jesuitenartikel

sei überdies illegal zustande gekommen und illegal und rechtsungültig
geblieben. Er bedeute außerdem materielles Unrecht; denn die Begründung

wegen der Staatsgefährlichkeit und konfessionellen Ruhestörung durch die
Jesuiten sei schon für die Zeit vor hundert Jahren unhaltbar gewesen, und heute

beruhe der Artikel 51 erst recht auf falschen Voraussetzungen und sei überholt.
Man beruft sich bei diesen Behauptungen katholischerseits gerne auf einzelne

prominente protestantische Theologen, die dem angriffigen Ultramontanismus

merkwürdige Schützenhilfe leisteten und in verschiedenen Zeitschriften und

Tagesblättern den Standpunkt einnahmen, die Jesuiten seien vor hundert Jahren

das Opfer einer Parteihetze geworden; man habe ihnen schweres Unrecht

getan, der Vorwurf der Staatsgefährlichkeit und der Anstiftung zu konfessionellem

Unfrieden lasse sich nicht beweisen, und deshalb müsse heute das
Unrecht wieder durch die Ausmerzung des Artikels 51 gutgemacht werden.
Interessanterweise ist man jedoch auf katholischkonservativer Seite nicht geneigt,
den hierzu einzig verfassungsmäßigen Weg einzuschlagen, nämlich durch eine

Verfassungsinitiative eine Partialrevision anzustreben und so das Jesuitenverbot

aufzuheben. Man erwartet vielmehr von den kantonalen Behörden und vom
Bundesrat, daß sie durch das Mittel der Auslegung den Artikel 51 praktisch
außer Kraft setzen, das heißt schlicht und einfach ausgedrückt, daß sie die

Verfassung in diesem Punkte brechen, beide Augen zudrücken und die Jesuiten

ungehindert wieder wirken lassen.

Was ist von solchen Auffassungen und Begehren zu halten? Bekanntlich
ist der Jesuitenorden 1534 vom Spanier Ignatius von Loyola gegründet worden
als ein Orden, der sich in unbedingtem Gehorsam dem Papst zur Verfügung
stellte und sich als schlagfertige, wohldisziplinierte geistliche Miliz entschlossen

für die Ausdehnung der päpstlichen Macht einsetzte. Die Bekämpfung des

Protestantismus und die Wiedergewinnung der von Rom abgefallenen Völker für
die Papstkirche wurde zu einem Hauptziel des Jesuitenordens, das er mit allen,
auch den bedenklichsten, Mitteln zu erreichen trachtete. Wo er hinkam, war es

mit dem konfessionellen Frieden zu Ende, und wo er siegte, da brannten bald
die Scheiterhaufen für die Ketzer. Die politischen Intrigen der Jesuiten, ihr
verwerfliches Moralsystem, ihre intolerante Herrschsucht riefen weitherum, auch

in katholischen Landen, Unwillen, Widerstand und Empörung hervor, und
mehr als zwanzigmal wurden sie aus katholischen wie protestantischen Staaten

ausgewiesen. Sie stifteten überall solchen Unfrieden und Unsegen, daß ihr
Treiben selbst einem Papst Clemens XIV. zu bunt wurde und er den Jesuitenorden

im Jahre 1773 auflöste mit der bezeichnenden Begründung, damit «die

122



Ruhe und den Frieden der Christenheit zu bewirken». Pius VII. hat dann 1814

den Orden wiederhergestellt, und alsbald leisteten dann auch die Jesuiten der

reaktionären Politik der «Heiligen Allianz» treffliche Dienste im Kampf
zwischen den Mächten der Restauration und des Liberalismus.

Auch in der Schweiz wurde ihre Wirksamkeit bald wieder spürbar. Dabei

hüteten sie sich wohl, sich allzu sehr in den politischen Vordergrund zu stellen

und zu exponieren, waren sie doch von jeher gewohnt, im Schutz der Anonymität

zu bleiben und lieber andere schuldig werden zu lassen. Einen um so

nachhaltigeren Einfluß übten sie aus als Ratgeber und Beichtväter der regierenden
Familien, als Prediger und Missionare, die den religiösen Fanatismus des Volkes

entfachten. Darunter litt nicht zuletzt jener Teil der katholischen Geistlichkeit,

der eine freiere, tolerantere, evangelischere Geistesrichtung vertrat und

über das erstarrte römische Gesetzes- und Machtchristentum hinauszuwachsen

strebte. Zu ihnen gehörten namentlich die Kreise um den liberal gesinnten
Konstanzer Generalvikar Ignaz Heinrich von Wessenberg, der auch manche

Anhänger unter den schweizerischen katholischen Geistlichen besaß. Ihr Wirken
wurde von der herrschenden ultramontanen Partei sehr mißtrauisch beobachtet,

und nicht zuletzt um dem Vordringen dieses freieren Geistes innerhalb des

Katholizismus ein Ende zu setzen, wurden die Jesuiten herangezogen. In Freiburg

zum Beispiel vertrieben sie den Präfekten der Volksschule, den edlen

Franziskanerpater Gregor Girard, der dort ganz in pestalozzischem Sinne an der

geistigen und sittlichen Hebung des Volkes gearbeitet hatte. Die Jesuiten und

ihre politischen Freunde setzten es durch, daß Girard Freiburg verlassen und

sich in ein Kloster zurückziehen mußte. Im Wallis, wohin die Jesuiten ebenfalls

zurückgekehrt waren, entlud sich der von ihnen geschürte Religionshaß
der Ultramontanen gegen politisch und konfessionell Andersdenkende in
blutigen Zusammenstößen und schweren Strafgerichten. Sogar der reformierte
Gottesdienst wurde dort verboten, und als deswegen Kritik erhoben und darauf
hingewiesen wurde, daß in den reformierten Kantonen die Katholiken in ihrer
Glaubensausübung nicht beeinträchtigt würden, da antwortete der Walliser
Bischof im Großen Rat unter anderem in echt jesuitischem Geist: «Als Gegenrecht

Toleranz zu üben, streitet gegen die Grundsätze der katholischen Kirche.
Sie verbietet die Toleranz, weil sie die allein wahre Kirche ist. Die protestantische

Kirche kann die Toleranz nicht verbieten, weil sie nicht sagen kann, daß

sie die allein wahre sei.»

Nach allem, was die Jesuiten auf dem Kerbholz hatten, konnte es nicht
verwundern, daß ihre Berufung nach dem eidgenössischen Vorort Luzern im Jahre
1844 von den Liberalen als die stärkste Herausforderung von Seiten des

Ultramontanismus empfunden werden mußte. Selbst verschiedene Führer der Lu-

123



zerner Konservativen warnten vor diesem Schritt, weil er zum Bürgerkrieg
führen könne. So äußerte sich der Luzerner Historiker Kopp, der damalige
konservative Präsident des Erziehungsrates, daß es «ein Ereignis sei, das die
schwersten Folgen nach sich ziehen könne, wenn die Jesuiten auf Luzern
berufen würden». Und der Luzerner Staatsschreiber Bernhard Meyer erklärte
im Großen Rat unter anderem: «Mit der Berufung der Jesuiten werft ihr eine

Flamme unter das Volk, die nie erlöschen und die Schaubühne politischer
Treiberei und Wühlerei immerfort ernähren wird, die unser Volk in einer beständigen

Gärung erhalten wird.» Die konservativen Parteiführer Luzcrns waren
sich also durchaus im klaren über die Art und Weise des Wirkens der Jesuiten
und über die daraus entstehenden Folgen für das ganze Land. Wenn sie schließlich

dennoch auf deren Berufung beharrten, so geschah das nicht in erster Linie
aus religiösen, sondern aus politischen Motiven: sie wollten die Jesuiten zur
Stärkung ihres politischen Systems. Das gab später der Führer des

Sonderbundes, Siegwart-Müller, selber zu, als er seinem Freunde, dem Schaffhauser
Konservativen Friedrich Hurter schrieb: «Wir bedürfen hier in Luzern durchaus

der Stärke, welche die Jesuiten überall dem Katholizismus und dem

Konservatismus leihen.» Wie dann tatsächlich die Jesuiten in Luzern gearbeitet
haben, darüber besitzen wir das Zeugnis eines Mannes, dem man nicht etwa
Katholikenfeindlichkeit oder Radikalimus vorwerfen kann. Es ist dies der

Luzerner Professor für katholische Theologie, Josef Burkhard Leu, der als

Zeitgenosse jene Sonderbundskrise miterlebt hat und der in seiner Schrift «Aus

dem zweijährigen Wirken der Jesuiten in Luzern» vom damaligen führenden

Jesuitenpater Roh feststellte, «daß die wütende ,Zeitung der katholischen
Schweiz' (das publizistische Hauptorgan des Sonderbundes) hauptsächlich
unter seiner Leitung stand!» Leu wies in seiner Schrift auch darauf hin, wie
die Jesuiten das wissenschaftliche und praktische Leben in der Innerschweiz
wie mit einem Netz überzogen und alles unter ihren Einfluß und ihre Kontrolle
zu bringen trachteten.

«Allein», so fährt Leu dann fort, «es lag im Plane der Vorsehung, daß dieses Netz
zerrissen werde. Es war im Kanton Luzern genug im Namen Gottes gesündigt: im
Namen des Gesetzes und der Justiz war genug ungerechte Willkür geübt; die
heiligen Wallfahrtsorte hatten genug dem Fanatismus gedient; die heilige Religion
überhaupt war genug zu selbstsüchtigen Zwecken mißbraucht und der fromme Glaube
des Volkes zu seinem Verderben benutzt worden — es mußte ein furchtbares Gericht
Gottes eintreten, denn seine Langmut kann länger gegen diejenigen dauern, die sich
von seiner Religion offen abkehren, als gegen diejenigen, welche dieselbe zum Werkzeuge

der Bosheit machen und in den Dienst der Sünde nehmen.»

Nach diesem kompetenten Urteil eines katholischen Zeitgenossen jener
Ereignisse erscheint es etwas eigenartig, wenn heute führende protestantische

124



Theologen behaupten wollen, die Jesuiten seien im Sonderbundsbandel völlig
unschuldig gewesen und die Radikalen hätten mit dem Jesuitenverbot weit
über das Ziel hinausgeschossen. Man beruft sich dabei gerne auf Stimmen
protestantischer Pfarrer, Rechtsgelehrter und Schriftsteller der damaligen Zeit.

Aber wir haben es hier nicht mit dem Urteil unvoreingenommener Kritiker zu

tun. Die damals führenden protestantischen Kreise waren politisch konservativ,

ja zum Teil ausgesprochen reaktionär eingestellt. Sie lehnten die freiheitlichen

Bestrebungen des Liberalismus, die Forderung nach vermehrten
Volksrechten und nach einem starken unabhängigen Bund ab. Neben der katholischen

Kirche stand auch der Großteil der reformierten Geistlichkeit auf Seiten

der Aristokratie und gab der politischen Bevormundung des Volkes seinen

Segen. Der Geist Zwingiis, der einst so mächtig gegen die römische Vorherrschaft

in der Schweiz gekämpft hatte, war aus den meisten reformierten
Kirchen entschwunden. Darüber hatte ja auch der junge Gottfried Keller in seinem

Gedicht»«Zwingli» Vom August 1844 bewegte Klage geführt. Mit den Anhängern
des Sonderbundes erblickten viele reformierte Pfarrer in der Volksherrschaft
die Saat des Teufels. Es war verhängnisvoll für die protestantische Kirche, daß

sie meinte, in diesem Kampf zwischen den alten Mächten und den neuen
demokratischen Ideen sich gegen die freiheitliche Volksbewegung stellen zu müssen,

wie es für sie verhängnisvoll war, als später, da der Kampf um die soziale

Ausgestaltung der Schweiz begann, die protestantische Geistlichkeit, mit wenigen
rühmlichen Ausnahmen, wiederum auf Seiten der herrschenden Schichten und
nicht der Arbeit stand. Hier liegen die Ursachen, weshalb sowohl die politischen

Liberalen und Radikalen vor hundert Jahren wie später die Arbeiterschaft

nur wenig Vertrauen in die protestantische Kirche besaßen und in ihr
vielfach nur ein Werkzeug der regierenden Stände erblickten. Tatsächlich
haben sie auch bei der Kirche lange Zeit nur geringes Verständnis für ihre

berechtigten Anliegen und Sorgen, für ihre Nöte und Kämpfe gefunden. Die

Schriftgelehrten und Pharisäer jener Zeit behaupteten deshalb, die Radikalen
seien antireligiös, ja gottlos, und gewisse Theologen unserer Zeit übernehmen
unbesehen dieses völlig schiefe Urteil. Die liberal-radikale Bewegung der
vierziger Jahre kann man nicht einfach als «antireligiös» abtun. Man mag sie

antikirchlich nennen, weil die Kirche selbst in diesem Kampf Partei für die Reaktion

genommen hatte, aber sie war auf keinen Fall antichristlich; denn was sie

forderte: Freiheit, Menschenrecht und Menschenwürde, das hätte ja auch ein
zentrales Anliegen eines rechtverstandenen Evangeliums sein müssen.

Die schlimmen Erfahrungen mit den Jesuiten veranlaßten dann später die

siegreichen Liberalen, das Jesuitenverbot im Entwurf zur neuen Bundesverfassung

zu verankern. Dieser Entwurf ist von der Tagsatzung am 27. Juli 1848

125



mit 13% Standesstimmen gutgeheißen worden. Nachher wurde der Entwurf
auch noch in jedem Kanton dem Großen Rate und hierauf dem Volke zur
Abstimmung unterbreitet, mit Ausnahme des Kantons Freiburg, wo der Große
Rat darüber entschied. Im September 1848 konnte die Tagsatzung feststellen,
daß der Entwurf von 15% Kantonen mit einer Gesamtbevölkerung von
1 897 000 Seelen angenommen worden sei; abgelehnt hätten ihn 6% Kantone

mit einer Gesamtbevölkerung von 292 000 Seelen. Die Gesandtschaften von
Ob- und Nidwaiden, von Zug, Tessin und Wallis gaben jedoch die Erklärung
ab, daß sich ihre Kantone einem Mehrheitsentscheid fügen würden. Am
12. September nahmen die Gesandtschaften von 16 Kantonen und zwei
Halbkantonen den «Beschluß betreffend die feierliche Erklärung über die Annahme
der neuen Bundesverfassung der Eidgenossenschaft» an. Niemand sprach sich

dagegen aus. Die Vertreter der ablehnenden Stände enthielten sich der Stimme.

Später, bei der Verfassungsrevision von 1874 ist das Jesuitenverbot in noch

erweiterter Form wiederum dem Volke zur Abstimmung vorgelegt worden, und
abermals hat die große Mehrheit ihm zugestimmt. Selbst ein so überzeugter
Katholik und Föderalist wie der bedeutende Luzerner Philipp Anton Segesser

hat damals in den Vorberatungen zur Verfassung von 1874 erklärt, man solle

den Jesuitenartikel als «Bedingung des Friedens», als «historisches Faktum»

betrachten; «ich würde es nicht nobel und loyal halten, ihn irgendwie in Frage
zu stellen».

Es ist deshalb ein starkes Stück, wenn die katholischkonservative Presse

wahrheitswidrig behauptet, unsere Bundesverfassung sei «illegal und
revolutionär», und noch unglaublicher klingt es, wenn ihnen protestantische Theologen

dabei Handlangerdienste leisten und in vollständiger Unkenntnis der
geschichtlichen Tatsachen darüber phantasieren, daß durch Artikel 51 «seit hundert

Jahren fortgesetzt am Rechtsstaat gesündigt wird» (Pfarrer Vogelsanger).
Wenn nicht mehr an unserem Rechtsstaat gesündigt würde, als dadurch, daß

man verlangt, es sei das vom Volke angenommene Grundgesetz von allen

Bürgern innezuhalten, dann könnten wir uns glücklich schätzen. Es ist denn doch

eine merkwürdige Auffassung vom Rechtsstaat, wenn man es ganz in der

Ordnung findet, daß entgegen den klaren Bestimmungen der Bundesverfassung

Mitglieder des Jesuitenordens seit langem in unserem Lande wieder ihre Tätigkeit

aufgenommen haben und neue Klöster errichtet worden sind. In Zürich
und Basel, aber auch anderswo, wirken Jesuiten in der Akademiker- und
Arbeiterseelsorge, auf sozialpolitischem Gebiet und in der Journalistik. Das

Apologetische Institut des Schweizerischen Katholischen Volksvereins befindet sich

in ihren Händen. Und was die Klöster anbetrifft, «so vermehren sie sich», nach

einer Feststellung, die Pfarrer Dr. Landolt, früher selber ein römisch-katho-

126



lischer Priester, vor einiger Zeit gemacht hat, «in den letzten Jahren in unserem
Lande wie Pilze im Herbst. Manche Villa ist in den letzten Jahren in ein Ordenshaus

umgewandelt worden.»

Hinter dem allem liegt Absicht und System. Die Jesuitenfrage bildet ja nur
ein Teilstück des ganzen umfassenden Programms, das sich der schweizerische

katholische Konservatismus gestellt und zur Durchführung desselben alle seine

politischen und klerikalen Hilfskräfte eingesetzt hat. Dieses Programm gipfelt
im Ziel, die konfessionelle Machtstellung der römischen Kirche immer weiter

auszubauen, alle Katholiken der einen konfessionellen Partei zuzuführen, sie

von ihren andern Mitbürgern abzutrennen und abzusondern in konfessionellen

Vereinen und Gewerkschaften, durch eine wohlüberlegte Bevölkerungs- und

Siedlungspolitik vor allem in der Diaspora den katholischen Einfluß zu
vermehren, im öffentlichen Leben eine immer größere Zahl von wichtigen
Schlüsselpositionen durch zuverlässige Vertreter des politischen Katholizismus zu
besetzen (was ihnen dank der Unterstützung durch den Rechtsfreisinn auch

gelungen ist) und bei günstiger Gelegenheit einen zentralen Vorstoß gegen die

Bundesverfassung selbst zu unternehmen, um aus ihr die liberalen, freiheitlichen

Bestimmungen herauszubrechen, die konfessionellen Artikel auszumerzen

und unsere Demokratie in einen «christlichen Ständestaat» umzubauen.

Es dürfte in diesem Zusammenhang nicht vergessen werden, welche

Haltung die Katholischkonservative Partei und ihre Vertreter in den kantonalen
und eidgenössischen Behörden und Parlamenten gegenüber dem Faschismus

und Nationalsozialismus eingenommen haben. Manche von ihnen, von Herrn
Doka bis zum «Baron» de Reynold, vom Parteisekretär Rosenberg bis zu den

Herren Musy, Piller und manchen andern, liebäugelten mit den Frontisten und

waren große Bewunderer der autoritären Regicrungssystemc, und kein geringerer

als Bundesrat Etter sagte der liberalen Demokratie den Kampf an,
verfocht das Autoritäts- und Führerprinzip und kündete an, daß in der von ihm
geplanten berufsständischen Ordnung kein Platz mehr sein werde für die
Glaubens- und Gewissensfreiheit, für die Freiheit der Kunst, der Erziehung und der

konfessionslosen, neutralen Staatsschule. Mit den Frontisten zusammen
versuchte man in jenen Jahren die politische Demokratie abzubauen, die
grundlegenden Freiheitsrechte aufzuheben, die linksgerichteten Arbeiter- und
Angestelltenorganisationen zu zerschlagen und auf dem Wege der Totalrevision der

Bundesverfassung die Schweiz ständestaatlich umzugestalten. Das Schweizervolk

hat mit großer Mehrheit diesen konservativen Anschlag auf seine Rechte

im Jahre 1935 zurückgewiesen. Aber im Krisensommer 1940, als Frankreich
zusammengebrochen und die Schweiz auf allen Seilen von den Soldaten Adolf
Hitlers umstellt war, glaubte der Kreis um Bundesrat Etter, der sich bereits in

127



der Rolle eines «schweizerischen Landammannes» fühlen mochte, daß «das

Schicksal dem Bundesrat die Würfel und somit die Entscheidung unzweifelhaft

in den Schoß» gelegt habe, um auf dem Wege eines «heiklen Experimentes»,

das heißt mit nicht verfassungsmäßigen Mitteln, das Rad der Geschichte

zurückzudrehen, mit «alten, überlebten Formen» unserer Demokratie
aufzuräumen, das Parlament heimzuschicken, «aus eigener Machtvollkommenheit»

zu regieren und mit seinen ständestaatlichen Experimenten beginnen zu können-

Aber auch diesmal scheiterte dieser Vorsatz am Widerstand des Volkes

und an der Wachsamkeit seiner Vertreter.
Man würde sich indessen täuschen und die Zähigkeit des Ultramontanismus

unterschätzen, wollte man annehmen, daß er seine Piäne aufgegeben habe.

«Rom kann warten.» Es kann sich auch veränderten Situationen mit größter
Biegsamkeit anpassen, aber niemals wird es auf seine Ziele verzichten. Die
Katholischkonservativen haben deshalb auch nicht die Hoffnung aufgegeben,
mit der Zeit doch noch die konfessionellen Artikel der Bundesverfassung zu

Fall zu bringen. Geht es nicht auf geradem, so muß es auf krummem Wege
versucht werden, wie das Beispiel mit dem Jesuitenartikel zeigt.

Zu solchen Versuchen dürfen jedoch unseres Erachtens weder die kirchlichen
Kreise anderer Konfessionen noch die nichtkatholischen Parteien Hand bieten.
Es stehen hier grundlegende, verfassungsmäßig garantierte Freiheitsrechte auf
dem Spiel. Der Einwand, daß das Jesuitenverbot überholt sei und die

Voraussetzungen für den Artikel 51 nicht mehr bestünden, hält einer näheren Prüfung
nicht stand. Auch die Jesuiten haben weder ihr Moralsystem noch ihre Ziele

geändert. Sie blieben bis zum heutigen Tage die erklärten Gegner jeder Geistesfreiheit

und Toleranz. Was sie unter Freiheit und Toleranz verstehen, das ist

vor einiger Zeit in einem Aufsatz in der vom Jesuitenpater Rosa geleiteten
«Civiltä catholica» mit wünschenswerter Deutlichkeit gesagt worden:

«Überzeugt, kraft ihrer göttlichen Bevorrechtung, die einzige wahre Kirche zu
sein, muß die Römisch-katholische Kirche das Recht auf Freiheit für sich allein
beanspruchen, denn dieses Recht ist nur der Wahrheit vorbehalten, niemals dem
Irrtum

Darum wird die Kirche in einem Staat mit katholischer Mehrheit geltend machen,
daß dem Irrtum keine legale Existenz eingeräumt werde, und daß, wo immer man es

mit verschiedenen religiösen Minderheiten zu tun habe, diese lediglich de facto
vorhanden seien, ohne ihre Glaubenslehren verbreiten zu können

In dem Maße jedoch, als die Umstände die integrale Anwendung dieses Prinzips

verbieten, wird die katholische Kirche weitestgehende Konzessionen für sich
verlangen, indem sie sich zugleich darauf beschränkt, als das kleinere Übel, die Rechte
der andern Bekenntnisse zu dulden.

Wieder in andern Ländern werden die Katholiken genötigt sein, selbst die volle
Religionsfreiheit für alle zu verlangen und sich zu einer Lebensgemeinschaft mit den
andern zu bequemen, obgleich nur sie eine Lebensberechtigung haben. In diesem Falle

128



verzichtet die Kirche nicht auf ihre These, die ihr vornehmstes Gesetz bleibt, sondern
paßt sich einer Hypothese, das beißt dem gegebenen Tatbestand an, mit dem sie sich
in ihrer konkreten Existenz abzufinden hat...

Die katholische Kirche würde ihrer Sendung untreu werden, wollte sie praktisch
oder theoretisch proklamieren. i!aß dem Irrtum die gleichen Rechte zustehen wie der
Wahrheit...»

Das ist ausgesprochen jesuitische Logik: «Wir allein sind im Besitze der

Wahrheit. Wo wir in der Minderheit sind, beanspruchen wir von euch Demokraten

und Nichtkatholiken im Namen eurer Grundsätze volle Freiheit und

Toleranz, aber wo wir die Mehrheit und die Macht haben, werden wir euch

im Namen unserer Grundsätze diese Freiheit und Toleranz verweigern.» So

sind die Jesuiten heftige Gegner der liberalen Grundsätze unserer Bundesverfassung

geblieben, aber eben im Namen dieser Grundsätze, die sie ohne weiteres

beseitigen würden, wenn sie an der Macht wären, fordern sie die Aufhebung
von Artikel 51. Welche Verächter unserer Verfassung sie sind, beweist schon

ihre Unverfrorenheit, mit welcher sie trotz Verbot seit Jahr und Tag in unserem
Lande aufzutreten und in Wort und Schrift zu behaupten wagen, diese

Bundesverfassung sei «illegal und revolutionär» und brauche katholischerseits
überhaupt nicht beachtet und gehalten zu werden, wenn es der römischen Kirche
nicht passe. Es kann deshalb mit einem derartigen Orden, dessen Begründer in
seinen Exerzitien lehrt: «Wir müssen, um in allem das Rechte zu treffen, immer
festhalten: Ich glaube, daß das Weiße, das ich sehe, schwarz ist, wenn die
Hierarchische Kirche es so definiert», eine Diskussion und Verständigung letzten
Endes nicht geben; denn Recht hat ja immer er, auch wenn er Weiß in Schwarz

umlügt, und immer handelt er im Grunde genommen nach den gleichen Grundsätzen

wie die politischen Diktaturen: «Recht ist, was uns nützt.»

Man mag einwenden, daß trotzdem der Jesuitenorden heute für unser Land
nicht mehr staatsgefährlich sei. Gewiß hat der schweizerische Bundesstaat in
den hundert Jahren seines Bestehens sich derart gefestigt und ist so stark im
Bewußtsein des Volkes verankert, daß er schwerlich durch das Wirken einiger
Jesuiten aus den Angeln gehoben werden könnte. Aber wir wissen nicht, in
welche Situationen wir noch hineingeraten, und zum mindesten mahnen uns
die schlimmen Erfahrungen während der Hitlerzeit und während des zweiten

Weltkrieges zur Vorsicht. Artikel 51 spricht indessen nicht nur von der

Staatsgefährlichkeit, sondern auch von der Störung des konfessionellen Friedens.

Tatsache ist jedenfalls, daß gerade durch die Bestimmungen der konfessionellen

Artikel der Bundesverfassung und nicht zuletzt durch Artikel 51 der
konfessionelle Frieden in der Schweiz erhalten geblieben ist. Dafür schulden wir
den Schöpfern der Bundesverfassung Dank. Diese konfessionellen Artikel
haben ja auch keineswegs die Freiheit und die Glaubensausübung der verschie-

129



denen Konfessionen, auch nicht der katholischen Kirche, beeinträchtigt. Wenn
das heute die konservative Presse behauptet, so schreibt sie eine Unwahrheit.
Selbst ein so unverdächtiger Zeuge wie Bundespräsident Etter hat in seiner

Neujahrsansprache von 1947 anerkennen müssen, daß «jene Auseinandersetzungen

vor hundert Jahren doch zu einer Bundesverfassung führten, die wir
heute noch in den Grundlinien ihrer Architektur als ein Meisterwerk eidgenössischer

Staatskunst und eidgenössischen Gleichgewichts bewundern». Der Bund

ermöglichte ja in der Tat gerade durch jene konfessionellen Bestimmungen,
daß die katholische Kirche unbehindert ihre religiöse Aufgabe erfüllen kann.

Aber auch die andern Kirchen und Konfessionen. Der Staat will die Freiheit
aller Christen und Nichtchristen gesichert wissen, und deshalb sind Bestimmungen

unerläßlich, die den Bürger vor dem falschen Totalitätsanspruch irgendeiner

Konfession schützen. Nur unter diesen Voraussetzungen ist der
konfessionelle Frieden möglich. Geben wir leichtfertig diese Grundsätze auf, lassen

wir weiter die Mißachtung dieser Artikel zu, so würde unser Land bald wieder
zurückfallen in jene gefährlichen konfessionellen Zwistigkeiten, die mehr als

einmal zu seinem schweren Unheil ausgeschlagen haben. Es ist Ernst Stähelin

durchaus beizupflichten, wenn er in seinem Buche über den Jesuitenorden in
der Schweiz zur Auffassung gelangt, daß «es eine Stärkung des Ultramontanismus

wäre und die konfessionellen Gegensätze in unheilvoller Weise verschärfen
würde, wenn gerade diejenigen seiner Vertreter, die durch die Einspannung
in eine durch und durch militärische Organisation und durch die Ausrüstung
mit einer dialektisch-polemischen Fechtkunst ausgezeichnet sind, wieder ins

Land hineingelassen würden».

Das ist zweifellos auch die Meinung mancher Katholiken selbst, die noch

nicht hoffnungslos konfessionell verhetzt sind. Der höhere katholische Klerus
und die konservative Parteiführung wissen es ganz genau, daß viele Katholiken
den schändlichen Mißbrauch der Religion zu konservativen Parteizwecken
verurteilen und die Rückkehr der Jesuiten gar nicht wünschen, weil sie mit guten
Gründen fürchten, daß gerade die noch aufgeschlossenen, toleranten Katholiken,

die nicht konservativ gleichgeschaltet sind — und das ist immerhin noch

ein sehr großer Teil der katholischen Bevölkerung —, mit der Wiedereinsetzung
der Jesuiten als klerikal-politische Kampftruppe noch mehr unter den Zwang
der Kirche geraten könnten. Es gibt selbst nicht wenige Geistliche, die über die

Aussicht keineswegs erbaut sind, mit den Jesuiten geistliche Aufpasser und

Denunzianten auf den Hals zu bekommen. Es ist auch kein Geheimnis, daß jene
Orden, die sich vor allem auf dem Gebiete der Schule und Erziehung betätigen,
durchaus nicht erfreut sind, in den Jesuiten unbequeme Konkurrenten zu
erhalten. Das alles weiß man auch in den oberen klerikalen wie in den konserva-

130



tiven Parteikreisen sehr wohl, und deshalb ist man gar nicht erpicht darauf,
die Frage der Verbotsaufhebung durch eine Volksabstimmung entscheiden zu
lassen. Aber da wir nach wie vor in einerDemokratie und in einem Rechtsstaat

leben, muß unter allen Umständen an der Forderung festgehalten werden, daß

die kantonalen und eidgenössischen Behörden auf der strikten Wahrung der

konfessionellen Bestimmungen beharren, der bisherigen verfassungswidrigen
Tätigkeit der Jesuiten ein Ende gesetzt und der ultramontanen Partei mit aller
Deutlichkeit erklärt wird, daß. wenn sie Artikel 51 aufheben will, es nicht durch

irgend welche jesuitischen Auslegungskünste geschehen kann, sondern es dazu

nur den einen sauberen Weg der Partialrevision gibt, und das Volk darüber das

letzte Wort zu sagen hat.

HUGO KRAMER

Das neue Weltreich

Was ist die große, die entscheidende Tatsache der weltpolitischen Entwicklung

dieser letzten Jahre? Für den einigermaßen vorurteilsfreien Beobachter
der Zeitgeschichte kann kein Zweifel bestehen: es ist der Aufstieg der Vereinigten

Staaten von Amerika zum Range der ersten Weltmacht. Noch vor
verhältnismäßig wenigen Jahren waren die Vereinigten Staaten eine von mehreren,

ungefähr gleich starken, wirtschaftlich vorwärtsstrebenden, politisch unabhängigen

Großmächten. Heute nehmen sie die kaum ernstlich angreifbare Spitzenstellung

ein. Der zweite Weltkrieg hat Europa und die in ihm beheimateten
Mächte wirtschaftlich fast ruiniert und politisch heillos geschwächt. Amerika
anderseits ist zur selben Zeit wirtschaftlich wie politisch beispiellos erstarkt.

Mit sechs Prozent der Erdbevölkerung erzeugt es mehr als einen Drittel
sämtlicher Weltgüter und stellt seinen Bewohnern im Durchschnitt achtmal soviel

Verbrauchsgüter zur Verfügung als der Rest der Erdenbürger konsumieren
kann. Wenn es in diesem Überfluß nicht ersticken will, so muß es davon wenigstens

einen Teil den Mangelländern zuleiten, und es hat damit auch tatsächlich
bereits begonnen, mit dem Ergebnis, daß die Empfängerländer mehr und mehr

von den Vereinigten Staaten abhängig werden. Mit seiner Wirtschafts- und

Waffenhilfe verhindert Amerika zwar Chaos und soziale Revolution besonders

in Westeuropa und im Nahen Osten, aber es übernimmt damit zugleich auch

die Führung aller Kräfte der sozialen Konservation und muß die auf seine

Unterstützung angewiesenen Staaten — etwa 40 an der Zahl, eingeschlossen

131


	Die schweizerische Jesuitenfrage

