
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 27 (1948)

Heft: 5

Artikel: Sinn und Aufgabe der Literatur

Autor: Oprecht, Hans / V.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-335984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-335984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wahr ist: Uns droht die totale Vernichtung. Sie droht uns so lang ihr
Auf die Waffen vertraut. Geld euch Hilfe verspricht.

Damals, im Anfang — lest die «Erklärung» — glaubtet ihr noch

An den Aufbruch des Geists, glaubtet ans menschliche Herz:
Einer hafte für alle. Die Menschheit sei eines, unteilbar.

Nationalismus sei Tod. Heil nur die Einheit der Welt!
Dies deine Sendung, Amerika. So damals! Wie heute!

Denn der Friede der Welt, gar das geteilte Atom
Braucht den gesicherten Menschen. Braucht den erlösten. Erlöst

Von der Angst vor sich selbst! Angst vor der Bestie Mensch!

Gläubig, gemeinschaftsbewußt wird nun er sich Sphären erobern
Die kein Kapitalist je zu erträumen vermag.

Dies eure Sendung, ihr Staaten, dem herzhaften Menschen zu rufen.
Sie mißlang euch bis jetzt. — Grund? Der Direktor der Bank

Riß einst die Führung an sich. Heut ist's der technische Leiter.
Doch die Bankherren nicht, Manager nicht, nur das Volk

Selber erschafft sich das Ziel. Verfehlt ihr's aufs neue, so bleibt nur -
- Hiroschima — die Flucht - Flucht in den Mord der Kultur!

HANS OPRECHT

Sinn und Aufgabe der Literatur

Genosse Dr. Hans Oprecht, Geschäftsleiter der Büchergilde, hat
anfangs März in Frankfurt a. M. im «Forum Academicum» in der
Reihe der Vortrags- und Diskussionsabende «Deutschland, Europa
und die Welt» über den Sinn und die Aufgabe der Literatur
gesprochen. Wir veröffentlichen nachstehend eine Zusammenfassung
seiner Ausführungen. V. G.

Die Literatur eines jeden Landes war und ist stets ein Spiegelbild der jeweilig
bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse, der herrschenden Sitten und Gebräuche
in aU ihren vielfältigen Erscheinungen. Die Intuition und die Phantasie eines Dichters
walten nicht willkürlich. Die Poeten der Antike sind in ihrem Denken und Dichten,
in ihren Empfindungen und Gefühlen grundverschieden von den Künstlern der

Renaissance, von den großen Dichtern der neueren Zeit oder gar der Gegenwart.
Homer ist für die kulturelle Menschheit zum tragenden Symbol des großen

Epos geworden. Was er uns in der «Ilias» und in der «Odyssee» vermittelt, liegt
uns dabei ebenso fern wie die Zeit selber, in der er seine Epen niedergeschrieben
hat. Dessen ungeachtet haben seine gewaltigen Gedichte auch nach bald dreitausend

197



Jahren ihren Reiz und ihre Bedeutung für die Kultur der Menschheit nicht verloren.
Ethos und Menschlichkeit in der Dichtkunst verlieren ihren Wert nie und nimmer.

Die antike Welt ist längst der Vergänglichkeit anheimgefallen, ihre großen
Geisler aber, Sophokles, Äschylos, Euripides leben als Dramatiker des Tragischen
weiter, die großen Philosophen jener Zeit, Plato und Aristoteles, blieben auch im
18. Jahrhundert für unsere Klassiker wegleitend, sie sind auch grundsätzlich für
unsere Zeit die Weggefährten des modernen Menschen geblieben.

Wer heute, rückblickend, den Entwicklungsprozeß der Menschheit überschaut,
der wird als Mensch des 20. Jahrhunderts klein und befangen. Ich denke zum
Beispiel an die Zeit der Renaissance. Wer erinnert sich dabei nicht an den Ausruf
Ulrichs von Hütten: «Künste, Wissenschaften blühen, es ist eine Lust zu leben».
Die «Kultur der Renaissance in Italien» hat Jacob Burckhardt uns in seinen Werken
verewigt. Selbst mit Stichworten nur ist es nicht möglich, im Rahmen eines

Vortrages die Namen festzuhalten, die als Träger der Renaissance eine Epoche in der

Kulturgeschichte der Menschheit bedeuten. Sollen wir Dante Alighieri erwähnen,
der durch seine «Göttliche Komödie» die Welt immer noch mit sich reißt? Sollen

wir auf Leonardo da Vinci oder Michelangelo hinweisen, die beiden großen Genies,
denen es gelang, die Kunst der Mystik zu entkleiden und sie vom Himmel zu uns
auf die Erde herunterzuholen? Auch sie waren Menschen ihrer Zeit, vom Geiste
Gottes durchdrungen, und dennoch waren sie mit der Erde verbunden. Vergegenwärtigen

Sie sich nur einen Augenblick die ewigen Gestalten Michelangelos und die

vielseitige und beinahe hellseherische Intuition Leonardo da Vincis, die er auf allen
Gebieten der Technik und der Kunst betätigt hat! — Der Prozeß der Entwicklung
der Menschheit geht nicht in gleichmäßigem Tempo vor sich: bald fließt die Zeit
langsam, bald stürmt sie ungehemmt vorwärts.

Oder denken Sie an die Blütezeit der griechischen Antike, an das gewaltige
römische Weltreich, an die Früh- und an die Spätrenaissance. Welten entstanden,
Welten gingen unter. Die Griechen wie die Römer sind vor allem an ihren
Eroberungskriegen untergegangen. Es ist dabei von einer nicht zu überschätzenden
Bedeutung, feststellen zu können, daß der Wohlstand eines Landes im Krieg immer
vernichtet wird, ganz unabhängig davon, ob es Sieger oder Besiegter ist. Da die
Geschichte stets unsere Lehrmeisterin sein sollte, so müssen wir uns dieser Tatsache
bewußt bleiben. Wie sonst hätten die wenigen Proselyten des Predigers Jesu Christi
zu den Siegern in der damaligen Welt werden können? Zweifellos hat ihre zähe

Begeisterung nicht wenig dazu beigetragen, aber entschieden hat den Sieg des Christentums

nicht zuletzt die durch die vielen Kriege entstandene Armut des Römischen
Reiches. Die Anhänger Jesu haben die Lage des römischen Weltreiches erfaßt. Sie

haben durch die Verfolgungen sich nicht abschrecken lassen. Sie versuchten, die

ausgepreßten und völlig erschöpften Völker des Römischen Reiches nicht durch
Vertröstungen auf das Jenseits für ihre Ideen zu gewinnen, sie sammelten die nach

Hilfe Suchenden, um durch Gründung von Unterstützungseinrichtungen bei ihnen

Hoffnung und Vertrauen zu wecken. Die Geburt des Christentums hat wie ein
gewaltiges Erdbeben gewirkt und das Leben der damaligen Zeit mit einer ungeheuren
Wucht erschüttert.

Im Mittelalter ist dem Christentum eine ungeheure Macht verliehen worden,
nicht in erster Linie als Religion, sondern der Kirche, weil es dieser gelang, mit

198



allen ihr zur Verfügung stehenden Mitteln die Massen der wirtschaftlichen Güter
an sich zu reißen.

Ein bekannter Historiker hat darauf hingewiesen, daß damals die Diener der
Kirche allein des Schreibens und Lesens kundig waren. Dadurch besaß die katholische

Kirche das Mittel, womit sie die geriebensten Feudalherren zu schlagen
vermochte. Urkundenfälschung war ein ebenso geläufiges wie geübtes Mittel zur
Legitimierung der Erwerbung eines Grundstückes wie heute die Gewährung wucherischer
Darlehen.

Die Feststellung ergibt sich daraus zwangsläufig, daß das Christentum im Laufe
der Jahrhunderte seinem Wesen nach sich verändert hat. Während die Urchristen
als kleine Minderheit das niedergehende Römische Reich kulturell zu beleben und
die Moral des Volkes zu heben verstanden, wurden die kirchlichen Christen im

Mittelalter die ausschlaggebende Macht der Reaktion. Ich denke dabei an die Inquisition
und an die Hexenprozesse. Nur in seltenen Fällen drangen die damals verübten
Grausamkeiten an die Öffentlichkeit. Es gab nicht nur in Deutschland Hexenprozesse
und eine Inquisition, auch Spanien stand gerade in dieser Hinsicht nicht zurück.
Seine Blutgerichte reichten weit über die Landesgrenzen hinaus. Die Geschichte der
Niederlande kann darüber aus der Zeit Philipps IL viel erzählen. Charles de Coster

gibt im «Ulenspiegel» ein künstlerisch großartiges Bild davon. Zur kirchlichen
Reaktion gehört im 16. Jahrhundert die progressive Reformation. Was in ihrer Folge
in den Bauernkriegen vor allem an Schrecklichem geschah, hat glänzende Chronisten

gefunden. Ich bitte Sie, das Buch «Tilman Riemenschneider» darüber nachzulesen.

Aber auch im französischen Königreich des 16. und 17. Jahrhunderts hatten

Korruption und die Ausbeutung des Volkes ihr höchstes Ausmaß erreicht. Der soziale

Entwicklungsprozeß eines Landes kommt aber nie zum Stillstand, so mußte der

große Kladderadatsch heranreifen: die Französische Revolution des Jahres 1789.

Wer je noch an den Gesetzen der Dialektik zweifelte, der kann hierbei sich davon

überzeugen, daß das Königtum in Frankreich an sich selbst zugrunde gegangen ist.
Die Ratten konnten dabei nicht einmal das sinkende Schiff verlassen.

Wenn wir nach diesen mehr einleitenden Bemerkungen nun die Frage stellen
nach dem «Sinn und der Aufgabe der Literatur», so antworten die Dichter der

Antike: «Wir vermitteln unsere Zeit, wie wir sie erlebt haben, mit dem ganzen
Drum und Dran dieser Zeit. Unsere Götter leben nicht irgendwo im Himmel, sie

greifen ins Leben des Einzelnen ein. Sie überlassen ihn seinem vorbestimmten
Schicksal, ein anderes Mal erlösen sie ihn.» In jeder Tragödie der Antike finden
wir die Legende, in der die Götter, die Göttinnen und all ihre Verwandten die ihnen
zukommenden Rollen spielen. Vom Römischen Reich hat die Überlieferung uns
andere Dinge wieder vermittelt. Die Griechen haben das Fundament für die Philosophie

gelegt. In unseren Universitäten wird heute noch das «Römische Recht» gelehrt.
Grundsätzliche Auseinandersetzungen über die Aufgaben der Literatur finden

erstmals im 18. Jahrhundert statt. Seither hält die geistige Flut darüber an, und

zwar bis in die letzten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts. Allerdings nicht als schöne

Literatur, die wir in diesem Zusammenhang speziell zu erwähnen hätten, sondern

als Geisteswissenschaft überhaupt, wie die Philosophie allgemein bezeichnet wird.
Alle deutschen Philosophen des 18. und 19. Jahrhunderts, Kant, Fichte, Schelling
und nicht zuletzt Hegel haben dem geistigen Entwicklungsprozeß der Neuzeit den

199



stärksten Elan verliehen. Hierzu kommt im 19. Jahrhundert eine andere Reihe von
großen Gestalten Deutscher, die der wissenschaftlichen Forschung neue Wege
gewiesen haben. Wir nennen vorweg Lasalle, der, noch nicht vierzigjährig, in einem
Abenteuer sein Leben weggeworfen hat. Sein Werk über Heraklit zeugt von einem

genialen Geist. Zu derselben Zeit begannen Marx und Engels ihre wissenschaftlichen

Forschungen zu veröffentlichen. Daß sie der Kultur der Menschheit neue Perspektiven

eröffnet haben, darüber sucht man zwar in einer Geschichte der Philosophie
vergebens irgendwelche Hinweise.

Welchen Sinn besitzt und welche Aufgabe hat demnach die Literatur zu
erfüllen? Im 18. Jahrhundert ist es Lessing, der uns eine Antwort darauf erteilt. Nicht
weil er etwa das größte dichterische Genie jener Zeit gewesen wäre. Als universale
Genien stehen Goethe und Schiller uns ohne Zweifel näher als Lessing. Und
dennoch bedeutet uns Lessing mehr als alle anderen seiner Zeitgenossen.

«Auf ewigen Sitzen, erhaben über das Getriebe der Nachwelt, thronen, Göttern
gleich, die Großen unserer klassischen Zeit. Noch immer wenden wir, dankbar
bewundernd, Hilfe und Erhebung suchend, unsere Blicke zu ihnen. Aber wollen wir
ihnen nahen, so müssen wir uns aus der ruhelosen Gegenwart in ihre stille, hohe

Welt der Ideale hinaufschwingen.
Nur einer läßt sich noch jetzt bewegen, unter uns zu treten, die Schlachten für

die Freiheit der Wissenschaft, der Kunst, des Glaubens mitzuschlagen: Lessing der

Kämpfer, Lessing der Befreier. Ihm ist die olympische Ruhe fremd, mit allen Kräften

dient er der Zeit. Nicht daß er nur an den Tag dächte. Immer weist er auf ein

Höchstes hinaus, das er in unerreichbarer Ferne erblickt. Die Erkenntnis der ewigen

Wahrheit, in der zugleich die ethische und künstlerische Vollendung inbegriffen ist.»

Friedrich Schlegel, sicher der überragendste Kritiker seiner Zeit, äußert sich

über Lessing ähnlich: «In der Theologie, wie auf der Bühne und in der Kritik hat

er nicht bloß Epoche gemacht, sondern eine allgemeine und dauernde Revolution
allein hervorgebracht, oder vorzüglich veranlaßt. Seine Polemik in Sonderheit ist

so völlig vergessen, daß es vielleicht für viele, welche Verehrer Lessings zu sein

glauben, ein Paradoxon sein würde, wenn man behauptete, der ,Anti-Goeze'
verdiene nicht etwa bloß in Rücksicht auf zermalmende Kraft der Beredsamkeit,
überraschende Gewandtheit und glänzenden Ausdruck, sondern an Genialität,
Philosophie, selbst an poetischem Geiste und sittlicher Erhabenheit einzelner Stellen

unter all seinen Schriften den ersten Rang. Denn nie hat er so aus dem tiefsten
Selbst geschrieben, als in diesen Explosionen, die ihm die Hitze des Kampfes entriß

und in denen der Adel seines Gemüts im reinsten Glanz so unzweideutig
hervorstrahlt.»

Mir liegt vor allem daran, Sie aufzumuntern, in die Welt und das Werk
G. E. Lessings sich zu vertiefen. Wofür Lessing vor mehr als zweihundert Jahren

gekämpft und was er erstrebt hat, bleibt auch heute noch für uns das ersehnte

Ideal. Seine leidenschaftliche Polemik gegen Pastor Goeze ist dafür der
sprechendste Beweis. Er wurde nicht müde, gegen die Verkleisterung der Gehirne des

deutschen Volkes, gegen alle Vorurteile, die immer wieder in den religiös
orientierten Volksschichten verheerend wirkten, anzukämpfen.

Ich bitte dabei, sich zu vergegenwärtigen, unter welchen äußeren und inneren

Bedingungen zu Lessings Zeit Deutschland leben mußte. Es hatte sich von der

200



Misere des 30jährigen Krieges noch nicht erholen können. Da die Menschen damals
wie heute nicht vom Brot allein leben konnten, so suchte das Volk nach
Unterhaltung und Belustigung, nach der berühmten römischen Devise: «Brot und Spiele».

Bis G. E. Lessing den Kampf gegen die zirkusähnlichen Komödien aufnahm,
begnügte sich das deutsche Volk mit dem seichten Zeug und der leichten Ware, die
damals Frankreich als «Theater» produziert hat. Sobald Lessing als Dramaturg
nach Hamburg berufen wurde, änderte sich die Lage von Grund auf. Sein

unentwegter Kampf dafür, die Schaubühne zu einer Bildungsstätte des Volkes zu machen,
wurde immer erfolgreicher. Es lag ihm daran, und er setzte dies auch durch, die
Bühne zur «Kanzel» zu erheben. Er versuchte dabei die Schattenseiten der Gesellschaft

zu beleuchten. Ich nenne als Beispiel «Emilia Galotti». Lessing war der

erste Dramatiker, der sich damals erlaubte, die Korruption der kleinen deutschen
Potentaten ans Rampenlicht der Oeffentlichkeit zu ziehen. Er wagte es zuerst, der
Würdelosigkeit des Herrschers den Stolz und die Menschenwürde des Bürgers
gegenüberzustellen.

Nicht irgendweich gesellschaftlicher Rang, die Grundsätze der Ethik waren für
Lessing entscheidend. Seine Dramaturgie hat bis auf den heutigen Tag ihre
Geltung nicht eingebüßt. Sein «Nathan der Weise» hat in den letzten 20 Jahren an

Bedeutung immer mehr gewonnen.
Mit dem Namen Lessing deutete ich an, welche Aufgaben die Literatur zu

lösen hat.
Bei Anlaß des 200. Geburtstages G. E. Lessings sagte ein großer schweizerischer

Künstler, Dr. Wälterlin, Direktor des Zürcher Schauspielhauses: «Heute, wo der Mut
vor der Rücksicht auf die Konjunktur überall zurücktritt, kann Lessing in dem, was

er war und wie er es war, ein Führer zur Wahrheit werden. Wenn wir uns das klar
machen, dann hat es einen Sinn, daß wir ihn feiern. Dann feiern wir ihn nicht als

ein überliefertes und zu verwaltendes hohes literarisches Gut, sondern als einen

Lebendigen, den wir heute brauchen und ersehnen, von dem wir nicht nur Rat
holen, sondern die am Vorbild geschulte Kraft zur Überzeugungstreue.

Ein Gotthold Ephraim Lessing war nur einmal, und er ist nicht wieder
gekommen mit seiner unbestechlichen Sachlichkeit, seiner von allem täuschenden

Schwung entkleideten Form, seiner wundervollen Reinheit.
Er ist der vollendetste Mann unter unsern geistigen Heroen. Wir feiern keinen

Toten, wir wünschen und rufen ihn unter uns, als unsern starken Führer.»

In den Jahren 1933 bis 1945 war G. E. Lessing in Deutschland tot und verpönt,
vielleicht wurden seine Werke auf dem Scheiterhaufen verbrannt, da er «verjudet»
gewesen ist. Heute hoffe ich auf eine in die Tiefe wirkende Renaissance von
G. E. Lessing gerade in Deutschland.

Ich habe auf Lessing im besonderen in dieser Weise hingewiesen, weil er ein
unermüdlicher Kämpfer für Wahrheit und Recht gewesen ist.

Ob die Generation der heutigen jungen Deutschen Heinrich Heine noch kennt?
Wir haben allen Grund, daran zu zweifeln. Vielleicht kennen Sie aus Ihrer Schulzeit

sein Gedicht «Die Lorelei». Es wurde aus den Schulbüchern zur Zeit des

Nationalsozialismus nicht eliminiert. Es stand dort aber als das Gedicht eines
«unbekannten» Dichters. Wie kaum einer, konnte Heinrich Heine lachend weinen und
weinend lachen. Heinrich Heine zeigt, wie der Dichter auch der Richter seiner Zeit

201



und seiner Mitwelt sein kann und sein muß. Die Schatten und Schwächen der
gesellschaftlichen Zustände in Deutschland, in Frankreich oder in England fanden
durch ihn eine unzweideutige Beleuchtung. Ich denke an die «Französischen
Zustände» an seine «Reisebilder» und seine «Literarischen Betrachtungen». Es wird
niemand behaupten wollen, seine Satire und sein Spott seien harmlos. Er schrieb
aber nicht aus Lust daran, die Menschen zu verulken und zu ärgern. Das war seine

Erziehungsmethode. Mit zärtlicher Liebe hing er an Deutschland, obwohl er
gezwungen war, in Frankreich zu leben. Hier hatte er eben größere Ellenbogenfreiheit,

sowohl als Dichter wie auch als Gesellschaftskritiker und nicht zuletzt als

Literaturkritiker. Sein «Buch der Lieder» ist einzigartig in der ganzen Weltliteratur
an geistigem Reichtum und an genialen Einfällen.

Neben Heinrich Heine sei in diesem Zusammenhang wenigstens noch erwähnt:
Büchner, mit «Dantons Tod» und «Woiczek». Es wäre einseitig, wollten wir bei den

Ueberlegungen, die wir zum Sinn und zu der Aufgabe der Literatur anstellen, uns
mit dem deutschen Geisteserbe allein befassen. Frankreich ist nicht nur das Land
der Revolutionen. Es schenkte der Welt eine Reihe von unvergeßlichen Dichtern
und Künstlern.

Moliere ist ohne Zweifel mit seinem geistvollen Hohn und Spott einer der

größten Geistesheroen der Weltgeschichte. Wenige von Ihnen werden bisher
Gelegenheit gehabt haben, die lachenden Wahrheiten Molieres über die Geistlichkeit
und die Aristokraten genießen zu können. Moliere war Dichter am Hofe Ludwigs

XIV. Wie richtig er es verstanden hat, die Opfer seines Spottes zu treffen,
geht schon daraus hervor, daß die Titel seiner Komödien zu geflügelten Worten
wurden. «Tartuffe», «Le Misanthrope», «Der eingebildete Kranke», «Der Geizige»
und viele andere.

Auf einem andern Blatt der französischen Geistesgeschichte finden Sie die

Namen Rousseau und Voltaire. Als geniale Geisteshelden haben sie die kommende
revolutionäre Entwicklung vorausgeahnt.

Über Voltaire läßt sich in wenigen Sätzen kaum viel sagen. Franz Mehring,
der unter den deutschen Literaturkritikern sicher der geistvollste war, hat es

verstanden, das Wesen Voltaires in knapper Darstellung festzuhalten. «Voltaire war
nicht nur eine Schwalbe der kommenden Revolution. Er war auch sein eigener
Prophet. Seine Werke umfassen etwa 70 Bände. Da meinte er selber einmal: Mit
solch einem Gepäck kommt man schwer auf die Nachwelt! Um auf die Nachwelt
zu kommen, hat er allerdings sein Gepäck hinter sich lassen müssen. Es ist wenig
in all seinen Schriften, das dem Zahn der Zeit widerstanden hat. Seine berühmte
«Henriade» ist heute ungenießbar, ebenso die ganze Fracht seiner Tragödien; seine

historischen, philosophischen, naturwissenschaftlichen Schriften stehen am Anfange
einer Entwicklung, von deren heute erreichtem Höhepunkt aus sie schon in völligem
Dunkel verschwinden; was man um ihrer selbst willen von Voltaires Werken etwa
noch lesen mag, das sind einzelne seiner Romane. So hat sich der Spötter Voltaire
auch darin als Prophet erwiesen, daß er nicht mit seinem Gepäck auf die Nachwelt
gekommen ist. Nichts von ihm hat sich unsterblich erwiesen als eben er selbst.»

Franz Mehring hat recht: nicht was wir heute von Voltaire halten, nicht was er uns
heute noch bieten kann, ist entscheidend, sondern was er seiner Zeit bedeutet und

gegeben hat.

202



Rousseau, der meistens mit Voltaire im selben Atemzug genannt wird, ist eine

ganz andere geistige Persönlichkeit. Er hat nicht wie dieser siebzig Bände
geschrieben. Kulturhistorisch gesehen, sind seine Werke dagegen nicht wertlos
geworden. Seine Romane «Emile» und «Neue Heloise» waren noch vor wenigen
Jahren große Mode, und zwar für alle jene, die in der Erziehung neue Wege zu

gehen suchten. Das Leben Rousseaus und die Verhältnisse, in denen er aufwuchs,

waren nicht dazu angetan, sein Menschentum in ihm irgendwie zu befriedigen.
Irgendwo sagt er darum in seinen «Bekenntnissen»:

«Wie konnte es kommen, daß ich mit einer von Natur offenherzigen Seele, für
die das Lehen Liebe bedeutete, bis dahin nicht einen Freund gefunden hatte, der

mir ganz gehörte, einen wahren Freund, ich, der mich so ganz dazu geschaffen

fühlte, ein solcher zu sein? Wie konnte es kommen, daß ich mit so erregbaren
Sinnen, mit einem ganz von Liebe durchdrungenen Herzen, nicht wenigstens einmal
in hellen Flammen für einen bestimmten Gegenstand gestanden? Verzehrt vom
Bedürfnis zu lieben, ohne daß ich es je befriedigen konnte, sah ich mich vor den

Toren des Alters anlangen und sterben, ohne geliebt zu haben.»

Rousseau wurde durch seinen «Contrat social» berühmt. Sein Gesellschaftsvertrag

ist, wie Wilhelm Liebknecht festgestellt hat, «zur Bibel der großen
Französischen Revolution geworden».

In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts trat in Frankreich eine gigantische
Figur auf die Bühne des Geisteslebens: Balzac. Mit genialem Spürsinn begann er
in seinen Romanen Typen zu zeichnen, die später erst, in der Zeit des Hoch-Kapitalismus

geboren, Blut und Fleisch geworden sind. Konnte man die Spekulanten, den

Kuhhandel, die geistigen Betrügereien, den aufgelegten gesellschaftlichen Firnis
treffender charakterisieren als Balzac es in seiner «Menschlichen Komödie» getan
hat? Er sah prophetisch die herannahende wirtschaftliche und soziale Entwicklung
seines Jahrhunderts. Das machte ihn zum Klassiker seiner Epoche. Sein Leben
selber war voller Spannungen wie ein erdichteter Roman. Über den Sinn und die

Aufgabe der Literatur gibt Balzac in seinen großen Werken uns die Antwort für
seine Zeit.

Einige Jahrzehnte spater übernahm Zola die Rolle des Gesellschaftskritikers,
allerdings geistig weniger bedeutend als Balzac. Zola war vom Geiste seiner Zeit
stark «infiziert». Die Auswüchse des Kapitalismus hatten sich am Ende des 19.

Jahrhunderts erschreckend entwickelt. Zolas Romane «Germinal», «Mutter Erde», «Das

Geld» und andere wurden Werke von höchster Aktualität. Sie machten ihn rasch

zum populärsten Schriftsteller Frankreichs, der mit kühnem Griff die verborgene
Fäulnis der anscheinend so sittsam lebenden Gesellschaft vor die Öffentlichkeit zog.
Zola suchte damit dem Sinn und der Aufgabe der künstlerischen Literatur gerecht
zu werden. Sein größtes «Werk» ist aber ohne Zweifel das Dreyfuß-Pamphlet:
« J'accuse».

Im Weltkrieg 1914—1918 meldete sich als Freiwilliger ein junger Franzose:
Henri Barbusse. Er kam als unversöhnlicher Gegner des Krieges aus den Schützengräben

zurück. Er schrieb seine in der Welt bekanntgewordenen Bücher «Feuer»
und «Klarheit». Er beschränkte sich in seiner Tätigkeit nicht auf diese flammenden
künstlerischen Darstellungen der Widersinnigkeiten jedes Krieges. Er begann gegen
jeden Krieg eine intensive Propaganda zu entfalten. Er war persönlicher Freund

203



von Romain Rolland, der damals noch im zähen, ununterbrochenen Kampf mit sich
selber sich befand. Romain Rolland war ein Pazifist im weitesten Sinne des Wortes.
Sein Sinn sträubte sich gegen jede Gewalt. Friedlich wollte er, wie Ghandi, seine
Ziele erreichen. Es entstand daraus zwischen Barbusse und Romain Rolland eine
politische und geistige Distanz. Rolland führte dabei einen titanischen Kampf,
offensichtlich gegen die Uneinigkeit in seiner eigenen inneren Welt.

Die heutige gesellschaftliche Ordnung ist faul, dem Untergang geweiht, sie muß
einer neuen Platz machen. Romain Rolland suchte nach friedlichen Mitteln für
die Überwindung des herrschenden sozialen Systems. Daß er sie nicht fand, wen
wundert das! Solange die Gesellschaft in soziale Klassen gespalten ist, kann ein
Friede nicht sein. Auch Romain Rolland hat, nach langen inneren Kämpfen, zu
dieser Erkenntnis sich durchgerungen. Er gewann dabei die feste Überzeugung, daß

es nur einen Weg gibt zur Überwindung des Krieges: den zur klassenlosen
Gesellschaft.

Romain Rolland zitiert darum in seinem Buch «Gefährten meines Weges»:
Lenin: «Solange wir in einer aus Klassen aufgebauten Gesellschaft leben, gibt es

und kann es auf allen Gebieten des Geistes keinen Gesichtspunkt geben, der nicht
der einer Klasse wäre. Ob es die Literatur will oder nicht, sie ist den Interessen
und Leidenschaften des sozialen Kampfes unterworfen, sie ist nicht frei und sie
kann nicht frei sein von dem Einfluß einer Klasse; alles ist den Einflüssen der
herrschenden Klasse, die über die wirksamsten und verschiedensten Mittel verfügt,
um zu überreden oder zu zwingen, angesetzt. Selbst die größten Schriftsteller, die

ganz Seltenen, die durch ihre Charakterstärke von den Vorurteilen und der
despotischen Meinung unabhängig sind (oder es zu sein glauben), die die Gesellschaft
ihrer Zeit beherrschen — selbst jene gewaltigen schöpferischen und kritischen
Persönlichkeiten sind nicht und können niemals von der Atmosphäre ihrer Zeit
losgelöst sein. Sie sind immer Ohr des Dionys, in welchem alle Geräusche ihrer
Generation widerhallen, überempfindliche Warner, die die geheimsten Erschütterungen
verzeichnen, welche die sie umgebende Welt bewegen. Und je überströmender der
Fluß ihres Denkens ist, desto mehr sieht man die oft entgegengesetzten Strömungen
der Vergangenheit und der Zukunft sich darin mischen oder aneinanderschlagen.
Sie sind ein Spiegel ihres Jahrhunderts.»

Wir haben immer wieder unterstrichen, daß die Literatur immer und überall
ein Spiegelbild dessen ist, ivas im Staat und in der Gesellschaft des betreffenden
Landes in der entsprechenden Zeit vor sich geht, in den Tiefen des Volkes lebt und
schließlich zum Durchbruch sich ringt. In kaum einem Lande sehen wir in der
Literatur die wirtschaftlichen Verhältnisse, die politisch-kulturellen Strömungen so

stark und greifbar sich widerspiegeln, wie es in Rußland der Fall seit jeher
gewesen ist.

Im 19. Jahrhundert bot die russische Literatur ein lebendiges Gesamtbild des

unermeßlichen und unergründlichen Landes. In ihr sind gekennzeichnet die
russischen Repräsentanten der schönen Literatur und Publizistik als Märtyrer und
Vorposten des herannahenden Umsturzes.

Kaum einer unter ihnen, der nicht für seine Überzeugung im Gefängnis oder
in der Verbannung gebüßt hätte. Alle waren sie Märtyrer ihrer Weltanschauung.
Indem sei in ihren Werken die furchtbare Gegenwart offen und getarnt vor Augen
führten, suchten sie zugleich den Sinn auf eine lichte Zukunft zu lenken.

204



In der Tat: obwohl der zaristische Despotismus bildlich und buchstäblich Rußland

mit einer chinesischen Mauer von der Umwelt abschloß, drangen die freiheitlichen

Ideen aus dem Westen trotzdem ins Land hinein. Mehr als irgendwo gelten
für die russische Literatur die Worte: «Ihr könnt das Wort verbieten, ihr tötet
nicht den Geist.»

Von größter Tragweite für die geistige Entwicklung der intellektuellen Jugend
im Rußland des 19. Jahrhunderts war die literarisch-politische Tätigkeit Tscherny-
schewkys, der im zähen Kampfe den historischen Materialismus in der
literaturhistorischen Betrachtung zur Geltung brachte.

Nicht nur in der publizistischen Kritik spiegelt sich im 19. Jahrhundert in Rußland

der latente und offene Kampf gegen die Unterjochung der breiten
Volksmassen wieder, nicht minder in der schönen Literatur. Darunter finden Sie Namen,
die bei uns fast gar nicht bekannt sind. So Grigorowitsch, der versucht, die
unvorstellbar schlimmen Lebensverhältnisse der russischen Bauern in der Novelle
«Das Dorf» zu schildern, ebenso in der symbolisch betitelten Erzählung «Anton

Goremyka» (Anton, der Armselige).
Eine große Generation von unvergeßlichen russischen Schriftstellern und Dichtern

leuchtet mit brennenden Fackeln in die dunkelsten Ecken der offiziellen
Gesellschaft hinein: Puschkin, Lermontow, Turgenjew, Dostojewski], Tschechow,
Tolstoj, Gorki, Saltykow-Schtschedrin.

Von den modernen Russen greife ich angesichts seiner gewaltigen Größe nur den

einen heraus: Schocholow mit dem episch-breitangelegten Roman «Der Stille Don».

Zu den großen Dichtern des Nordens zählen wir, vom Standpunkt unserer
Betrachtung aus, Henrik Ibsen. Die ersten Erfolge errang Ibsen in Deutschland. Seine

Theaterstücke sind eine vernichtende Kritik der bürgerlichen Gesellschaft. Er

geißelt die Korruption der Stützen der Gesellschaft, ihre heuchlerische Moral, den

getarnten Eigennutz. Ibsen wurde nicht Dichter, um einen Beruf zu ergreifen,
sondern er fühlte die Berufung zum Schriftsteller in sich. «Alles, was ich
gedichtet habe», sagte er, «hängt aufs genaueste mit dem zusammen, was ich durchlebt,

wenn auch nicht erlebt habe. Jede neue Dichtung hat für mich den Zweck

gehabt, als ein geistiger Befreiungs- und Reinigungsprozeß zu dienen, denn man
steht niemals ganz ohne Mitverantwortlichkeit und Mitschuld in der Gesellschaft,

zu der man gehört.»
Ibsen wurde der unversöhnliche Rebell gegen die korrupte, heuchlerische

Gesellschaft, in die er zwar hinein geboren, in der er aber rechtzeitig sehend wurde
und der er als ein Abtrünniger in unzähligen Dramen seine Meinung sagte. «Leben

heißt — dunkler Gewalten Spuk bekämpfen in sich, dichten — Gerichtstag halten
über sein eigenes Ich.»

Aus der großen Literatur Spaniens wollen wir wenigstens zwei Namen und

Werke erwähnen: Cervantes («Don Quijote») und aus der modernen Zeit Ibanez, die
beide den Sinn und die Aufgabe der Literatur klar erfaßt hatten. Ich nenne von
Ibanez nur «Der Eindringling» und «Die Scholle».

Über die amerikanische, besonders die moderne Literatur der USA in diesem

Zusammenhang zu referieren, wäre zwar äußerst wichtig und wertvoll. Ich denke
da vor allem an die Autoren, die zwischen den beiden Weltkriegen, 1920—1940,

produziert haben: Jon Dos Passos, Ernest Hemingway, William Faulkner, Thomas

205



Wolfe, Erskine Caldwell, John Steinbeck. In ihren Werken setzen sie sich alle mit
der Gegenwart in solcher Weise auseinander, daß darüber speziell gesprochen werden

müßte. Ich will deshalb nur diesen Hinweis auf die Bedeutung der amerikanischen

Literatur für unser Problem anbringen.
Im übrigen habe ich im Verlaufe meiner Erörterungen über den Sinn und die

Aufgabe der Literatur nur die Schriftsteller erwähnt, welche in der Vergangenheit
die Literatur als Mittel der Bildung des Volkes betrachtet und dementsprechend
auch geschrieben haben. Die schöne Literatur sollte ihnen immer dazu dienen, den

Geist des Volkes zu bereichern und zu erweitern.

Kleine Ausland-Nachrichten
Was die Amerikaner an die Sowjetunion geliefert haben

Im Januarheft der Zeitschrift »»American Magazine veröffentlicht Jerome Beatty
einen zusammenfassenden Bericht über die Lieferungen, die die Sowjetunion während
des Krieges von den USA empfangen hat. Er kommt zum Ergebnis, daß im Rahmen
der Pacht- und Leihhilfe Güter im Gesamtwert von 11 Milliarden Dollar von Amerika
nach Rußland geschickt worden sind (Schiffe, Flugzeuge, Waffen, Tanks, Traktoren,
Personen- und Lastautos, Fabrikeinrichtungen, Maschinenteile, Generatoren,
Feldtelephone. Armeestiefel, Lebensmittel, Medikamente usw.).

Dazu kommen noch Leistungen der UNRRA, die der Sowjetunion im Betrage
von 248 Millionen Dollar zuteil geworden sind, ferner Überweisungen privater
amerikanischer Hilfsorganisationen (86 Millionen) und Sendungen des amerikanischen
Roten Kreuzes (23,9 Millionen).

In den angeführten Summen sind die amerikanischen Lieferungen an Jugoslawien,
Lngarn, Polen, Albanien und Rumänien nicht inbegriffen; sie belaufen sich auf etwa
1,5 Milliarden Dollar.

Partielle Abschaffung der Todesstrafe in England

Am 15. April hat das englische Parlament nach langer und leidenschaftlich
geführter Debatte mit 245 gegen 222 Stimmen beschlossen, versuchsweise — auf die
Dauer von fünf Jahren — die Todesstrafe für Mord abzuschaffen. (Für gewisse andere
Verbrechen: Landesverrat. Sabotage usw., bleibt sie in Kraft.)

Es besteht offenbar die Absicht, durch diese Änderung des Strafgesetzes gleichsam

experimentell festzustellen, ob die Aufhebung der Todesstrafe eine Zunahme
der Morde zur Folge haben werde. Eine eindeutige Interpretation des Ergebnisses
wird freilich nicht möglich sein, da im Lauf der fünf Jahre, auf die der Versuch sich
erstreckt, andere Faktoren, welche auf die Kriminalität einen Einfluß ausüben, unter
Umständen Veränderungen erfahren. Immerhin wird man in England geneigt sein,
falls die Zahl der bisher mit Hinrichtung bedroht gewesenen Morde nicht anwächst,
den Schluß zu ziehen, daß der Todesstrafe eine abschreckende Wirkung nicht
innewohnt, mit andern Worten: daß Strang und Galgen für den Schutz der Gesellschaft
vor dem Verbrechertum nicht erforderlich sind. Nach Ablauf der genannten Frist
wird das Parlament darüber zu entscheiden haben, ob es die Todesstrafe für Mord
wieder einführen oder endgültig auf sie verzichten wolle.

Die Zeitschrift »The New Statesman and Nation weist darauf hin, daß der
Verzicht auf die Todesstrafe in Schweden, in Holland und in Neuseeland keine
Zunahme der Morde nach sich gezogen hat. In diesem Zusammenhang hätte auch die
Schweiz erwähnt werden können; 1848 wurde die Todesstrafe in der ganzen Eid-

206


	Sinn und Aufgabe der Literatur

