Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 26 (1947)

Heft: 5

Artikel: Die Kunst in der Gegenwart

Autor: Bihrer, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-335699

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-335699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JAKOB BUHRER

Die Kunst in der Gegenwart

Jiingst frug mich ein jiingerer Maler: «Was hatten Sie fiir einen Eindruck von
der Kunstausstellung der Osterreicher in Ziirich?»

«Einen trostlosen», gab ich zur Antwort.

«Oh», machte der junge Mann verbliifft, «wie ist das moglich, es sind doch da
wirklich Werke allerersten Ranges.»

«Eben darum», gab ich zuriick, und dann versuchte ich zu erkliren: «Ich suchte
in der Ausstellung lange unbewullt nach einer Offenbarung eines innersten Menschen-
tums, nach einem bedingungslosen Ja, einer letzten, alles entscheidenden Wahrheit,
einer (nicht verstandes-, sondern gefiithlsmidBigen) Erkenntnis: der fiirchterlichen,
teuflischen Verneinung zum Trotz, die wir in diesem letzten Jahrzehnt erlebt haben,
gibt es eine lebendige Tatsache, die uns den Glauben an das Menschentum nihrt
und erhilt.s So etwas stammelte ich, und berichtete, wie ich schon einmal vor
Jahren in London von morgens bis abends in einer Ausstellung der Meisterwerke
der italienischen Renaissance geweilt, wie mir diese erstaunliche Meisterschaft immer
mehr als handwerkliches Konnen, als Prunk- und Schaugepriinge erschienen, all diese
religiosen Motive als innerlich (mit ganz wenig Ausnahmen) nicht erfafit, als be-
queme, aber verflachende Symbolisierung vorgekommen war und wie ich, als ich
nach acht Stunden Genufl der «grofiten Meisierwerke aller Zeiten» ein wenig be-
nommen durch eine Geschiftsstralle heimzu ging, plotzlich ergriffen und staunend
vor einer Buchhandlung stehen blieb, in der ein Oldruck von van Gogh hing:
Sonnenblumen. — Blitzhaft durchfuhr mich der Gedanke: Das ist die Wahrheit,
jenes — — Betrug. — :

Natiirlich war diese Formulierung iiberspitzt, aber irgendwie traf sie doch den
Kern der Sache. Was ist dieser Kern? In der Kunst geht es um die «letzten Dinge»,
um die Erfassung des Daseins durch die Sinne. Tief in den Sinnen sollen wir um den
Inhalt, Gehalt und Sinn des Lebens wissen, aus diesem sinnlichen Wissen unsere Lust
am Dasein schopfen. Schauend, mit dem Herzen das Geschaute erfassend, sollen wir

an der so erfaBten Wahrheit unsere Art und unser Wesen an ihr — dieser Wahr-
heit — emporbilden, indem wir uns unbedingt zu ihr bekennen und dann ihre Ge-
setze erfilllen. — Was war aber die «Wahrheit», die mich da aus der Sonnenblume

van Goghs ansprang? Dies: Das Lebendige, alles Lebendige muB sich hart und
restlos miihen, muBl immer werden, das Werden ist der Sinn des Lebendigen. Jedes
Lebewesen, jedes Organische steht im Dienste des ganzen Werdens, das sich auf
diesem Planeten vollzieht. — Das war es, was mich irgendwie aus den harten, aber
doch so echten Formen und Farben dieser Sonnenblume so tief beeindruckte, und
das stand in einem innersten Widerspruch zu den «Meisterwerken der Renaissance»,
in denen die Menschen gleichsam aus der unvollendeten, immer werdenden Natur
als etwas Vollendetes, in sich selbst Bestehendes herausgerissen waren, und als solche
(gewissermaBen unnatiirliche) Geschépfe wirkten sie in ihrem religiésen Gehaben
unreligios, widerreligios; um van Goghs Sonnenblumen aber witterte der Geist des

unendlichen Werdens ...

177



Ich weifl sehr wohl, was fiir ein Gestammel das ist, was ich da vorbrachte, aber
vielleicht spiirt man doch, daB mir nichts ferner liegt, als mit schnoddrigem Leicht-
sinn das durchaus ernste kiinstlerische Schaffen wihrend Jahrhunderten mit einigen
oberflichlichen Bemerkungen zu verurteilen. Vielmehr suche ich nach einer Er-
klirung: Warum konnten wir nach soundso viel Jahrtausenden schopferischer Kunst
in dieser Katastrophe der Weltkriege stranden? — Nachdem ich schon in meinem
Drama «Perikles» eine Antwort darauf zu geben versuchte, hat mich die Frage
'neuerdings erregt, als ich den Vortrag von Hans Erni «Wo steht der Maler in der
Gegenwart?» las, den die Biichergilde Gutenberg in so schoner Aufmachung heraus-
gegeben hat.

Es ist freilich schon ecin Ereignis, wenn ein Maler dazu kommt, eine solche
Frage zu stellen, gehoren doch die bildenden Kiinstler in der iiberwiegenden Mehr-
heit zu den «gliicklichen Gemiitern», die wie die Lilien auf dem Felde sich keine
Skrupeln iiber ihre Gegenwart machen; der «Herr» nihrt sie, wenn auch knapp...
Um so erfreulicher diese Ausnahme. Bezeichnend auch: als ehrlicher, riicksichts- -
loser Denker muBl sich Erni zum Sozialismus bekennen und erfreut feststellen,
neuerdings hitten sich Picasso und andere fithrende Maler der Arbeiterpartei an-
geschlossen, da es jetzt nicht mehr geniige, nur mit der Kunst zu kidmpfen, man.
miisse auch seinen ganzen Mann stellen.

In seinen sehr lesenswerten, gut und klar geschriebenen Ausfithrungen kommt
Erni u. a. zum SchluB, daB das «Tafelbild fiir den Salon» sich iiberlebt habe und
daB der «Zwiespalt zwischen Kiinstler und Gesellschaft» erst in einer «neuen, um-
fassenden, humanen Gesellschaft» iiberwunden werden konne. — Damit aber ist
auch zugegeben, und Erni betont das, wie fremd und im Letzten unbefriedigend die
Werke so geschiitzter Meister wie Picasso u. a. sind. Anderseits kann die Behaup-
tung Ernis nicht so interpretiert werden: ehe wir eine neue, wirklich humane Gesell-
schaft haben, diirfe von den bildenden Kiinstlern nichis erwartet werden. Auch sie
miissen vielmehr mit ihren Werken an dieser Umgestaltung mitarbeiten. Wie schwer
das ist, beweist Erni mit den seiner Schrift beigegebenen Illustrationen. Dieser tech-
nisch so erstaunlich begabte Zeichner und Maler umgibt seine realistischen, treff-
lichen Skizzen mit ein paar schionen, ritselhaften Linien (die wir als iiberfliissig und
storend empfinden), als ob wir dadurch eine neue, unbiirgerliche Welt zu ahnen
vermochten ... Anderseits versteigt sich Erni zu der Behauptung, es gebe keinen
schweizerischen Maler der Gegenwart, von dessen Werk man sagen konne, es sei der
Ausdruck seiner Personlichkeit, «bezogen auf die aktuelle, politische, gesellschaft-
liche und wirtschaftliche Situation der Gegenwart». Dem machte ich entgegenhalten:
So richtig die Behauptung fiir die Mehrheit der schweizerischen Kiinstler sein mag,
so zeugt nun doch das Werk eines Ernst Schiirch und eines Fritz Pauli fiir die
innerste Anteilnahme an ihrer Zeit. Das ganze reiche Oeuvre des zu friith ver-
storbenen Ernst Schiirch ist im Grunde ein einziger Protest gegen die Auswiichse
des Kapitalismus und seine Folgen, und eine ganze Reihe von Radierungen von Fritz
Pauli aus dem letzten und diesem Krieg sind verzweifelte Schreie wider die Ent-
menschung, zudem ist das ganze graphische, zum Teil auch das malerische Werk
Paulis ein inneres Bekenntnis zu jener Wahrheit, die van Goghs Sonnenblumen ver-
kiinden. — Das Komische ist nur: weder Schiirch noch Pauli wollen wahr haben,
daB sie im Dienste der neuen kommenden Gesellschaftsordnung standen und stehen,
aus Angst, man konnte sie als «Tendenzkiinstler» abstempeln.

178



Die entscheidende Wahrheit, fiir die Pauli sein Leben lang in allen seinen
SchwarzweiBlblittern eintrat, heit: Der Mensch ist ein sehr, sehr bedingtes Ge-
schopf. — Damit trat er — sicher unbewuBit — fiir eine neue Welteinstellung ein,
die so ganz im Gegensatz stand zu der seines Lehrers Albert Welti, der von der
Gottfried Kellerschen Idylle erfiillt war, im Gegensatz aber auch zu dem Herren-
menschen, der dem erfolgreichen Griinder- und GroBunternehmerideal entsprach und
der, in iibertragenem Sinn, in der Kunst Hodlers und Spittelers seinen Ausdruck
fand. Aus dieser gesicherten Atmosphiire des sich sein behagliches, ja imposantes
Dasein selber zimmernden Kleinbiirgers und «GroBkapitalisten» brach dann der
Sturm des ersten Weltkriegs los, und Paulis und teilweise auch Schiirchs Graphik
schilderten den von «tausend Zufillen» — seiner selbst eingerichteten Umwelt ab-
hingigen und darum so unzulinglichen Menschen. Das war — ihnlich wie die von
Munch geiibte Kunst, die in den «kleinen» Ereignissen das schicksalhaft GroBe auf-
deckte — keine Flucht aus der Wirklichkeit, wie der Dadaismus, der Expressionis-
mus, zum Teil auch die Kunst eines Picasso, sondern es war ein Bekenninis zur
Wirklichkeit, selbst wenn in Worten und mit dem Verstand bestritten wurde, es
gehe da um die «Verkiindigung einer materialistischen Welteinstellung». — So will
Pauli heute noch nicht haben, sein Christus in seiner Radierung Gethsemane mache
aus dem Heiland einen sehr primitiven Menschen. Dabei wirkt dieser Kopf gerade
deshalb so unglaublich stark, weil ein Primitiver dieses Wissen um die erlosende
Menschenliebe in sich hat und in Angst vergeht, weil sie nicht wirkt!

Ich erwihne diese Dinge hier, weil nach meiner Uberzeugung da der direkte
Weg liegt, der zu der gesuchten neuen humanen “Gesellschaft fiihrt, und weil damit
auch wieder eine mogliche Stellung und Aufgabe der Kunst in der Gesellschaft ge-
funden wird. — Wie schon angetont: nichts ist ergreifender an dieser Broschiire
von Erni als das hilflos anmutende Tasten in den eingestreuten Skizzen nach einem
kiinstlerischen Awusdruck seines sozialen Glaubensbekenntnisses; und auch seine
Klage iiber die Ablehnung seines Entwurfes fir eine Bundesfeierkarte ist nicht
minder rithrend. Dennoch, dieser halbzertriimmerte Totenschidel iiber einer Anzahl
mehr oder weniger photographisch getreu gesehener Fliichtlinge gibt dem Gedanken
der «Mission der Schweiz in dieser Zeit» einen recht diirftigen Ausdruck und ent-
hilllt einmal mehr, wie verzweifelt die Situation der bildenden Kunst heute ist.

Sie kommt — auch Erni spricht davon — immer wieder an den Tag, wenn den
Kunstlern Auftrige fiir 6ffentliche «Denkmiler» vergeben werden. — An was soll da
gemahnt werden? Was sollen sie darstellen? — Wenn sie heute im Tessin eine Haus-
wand bemalen und kein religioses Bild haben wollen, dann zeichnen sie einen Mann
hin, der schlafend unter einem Baum liegt ... Oh ... Um es mit einem Wort zu
sagen: Diese unsere Zeit hat kein allgemeines, jedem verstindliches Daseinssymbol,
wie es eine umfassende Religion wie das Christentum geschaffen hat. — Da jedoch
das Christentum versagte — in neuester Zeit handgreiflich, da es uns nicht vor den
Welikriegen bewahrte —, sind auch seine Symbole inhaltslos geworden; man ertrigt
sie nicht mehr.

Dadurch ist freilich weder uns noch der Kunst geholfen. Indessen steht noch
etwas ganz anderes da, als nur die Tatsache, daBB die Kunst keine allgemein packende
Motive, Formsprache mehr besitzt; in dem Versagen der Religion ist das Versagen
des menschlichen Artgedankens inbegriffen. — Das Geschopf Mensch hat versagt;
es steht im Begriff, wie so viele andere Versuche vor ihm, abgeriumt zu werden,

179



indem es sich selber vernichtet durch die Atombombe. — Das Geschopf Mensch geht
zugrunde, weil es, trotz der Entwicklung einer erstaunlichen Intelligenz, den Art-
gedanken nicht begriffen, ihn verraten hat. Der Artgedanke: die Menschheit ist tabu,
heilig, unverletzlich, nur dann ist die Hochstentwicklung maglich, nur dann kann
sie das Schopfungswerk, das ewige Werden fortsetzen. — Die Kreatur muB} sich ihre
Lebensbhedingungen weitgehend selber schaffen. In der christlichen Gemeinschaft hat
sich die Religion (die das Ahnen, das innere Wissen um das unfaBbare Schopfungs-
werk des Alls ist), die Erkenntnis durchgerungen, daB der Kampf iiberwunden und
durch die «Liebe», das ist Gemeinschaft, Zusammenarbeit, ersetzt werden muf}. —
Es scheint mir klar, die bildende Kunst kann nur helfen, die neue humane Gesell-
schaft, die uns vor dem dritten Weltkrieg und damit dem Untergang durch die
Atombombe retten kann, zu bilden, wenn sie das Erlebnis des unendlichen Werdens
aussirahlt, wenn sie von dem Erlebnis erfiillt ist, daB der Kampf des Menschen gegen
den Menschen Wahnsinn und «Todsiinde» ist, und damit einer Revolution auf reli-
giosem Gebiet Vorschub leistet, bei der die Bilder weder gestiirmt noch zerschlagen,
wohl aber durch neue, gehaltvollere und lebendigere ersetzt werden. Auch hier
scheint mir Paulis Wandbild im Antonierhaus zu Bern (Weihnachten) einen Weg zu
weisen: Durch die Gemeinschaft der sehr erdhaften, sehr bedingten Menschen kann
aus dem erdhaften Weltkindchen ein herzhafter Schopfer werden. — Von alledem
liest man in der erstaunlich reichen und schonen Publikation iiber das Oeuvre von
Fritz Pauli, die ebenfalls in der Biichergilde erschienen ist, kein Wort, und neben
einigen recht guten Studien iiber die technischen Seiten seiner Kunst erschopft sich
die Schrift in ziemlich phrasenhaften Ergiissen. Nicht zuletzt wohl, weil der Maler
selber sich vor Behauptungen, wie wir sie hier aufstellten, bekreuzigen wiirde; aber
zuweilen weil das UnterbewuBtsein des Kiinstlers mehr als sein Verstand. Bei Erni
kann man das sicher nicht behaupten. — Seine ganze vortreffliche, bekenntnishafte
Schrift ist eine lebendige Anregung, das aufgeworfene Problem — was ist die heutige

Stellung der Kunst — weiterzufithren. Was wir hiermii versuchten.

180



	Die Kunst in der Gegenwart

