Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 26 (1947)

Heft: 5

Artikel: Freiheit und wirtschaftliche Revolution
Autor: Olivier, Dominique

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-335698

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-335698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOMINIQUE OLIVIER

Freiheit und wirtschaftliche Revolution

Die Forderung nach Freiheit auf dem sozialen Gebiet ist der modernen Zeit
eigentiimlich. Die Menschen des Altertums und des Mittelalters strebten nach Ge-
rechtigkeit, Wohlstand und nach der Stirke des Gemeinwesens; wir dagegen fordern
vor allem die Freiheit. '

Aber was ist Freiheit? Montesquieu, der als erster das Problem in klare Begriffe
zu fassen sucht, beginnt mit dem Eingestindnis seiner Verlegenheit: «Es gibt iber-
haupt kein Wort», so schreibt er, «das mehr verschiedenartige Auslegungen erhalten
und die Geister so vielseitig beriihrt hitte wie das Wort Freiheit. Die einen haben
darunter die Maoglichkeit verstanden, denjenigen abzusetzen, dem sie tyrannische
Macht gegeben hatten; die andern die Fihigkeit, den zu wahlen, dem sie gehorchen
miiBten; wieder andere das Recht, Waffen zu tragen und Gewalt auszuiiben; jene
das Privileg, nur von einem Manne ihrer Nation und nach ihren eigenen Gesetzen
regiert zu werden . .. Ein gewisses Volk hat unter Freiheit lange die Sitte verstanden,
einen langen Bart zu tragen...» !

Tatsichlich findet man im «Geist der Gesetze» nicht nur eine Definition der
Freiheit, sondern deren zwei; denn das Werk ist ein Scharnier im Gang der Ideen:
es driickt einen bereits alten Begriff der Freiheit aus, wihrend es gleichzeitig einen
neuen zu verbreiten sucht.

In Kapitel II des elften Buches erklirt Montesquieu, dal die Freiheit nicht die
Unabhingigkeit des Individuums ist, und definiert sie als «das Recht, alles zu tun,
was die Gesetze erlauben». Die Freiheit, als Gehorsam gegeniiber den Gesetzen auf-
gefaBt, ist hier also der Willkiir gegeniibergestellt, das heiBit der Herrschaft der
Laune eines Menschen: es wird also vor allem Rationalitdt in der gesellschaftlichen
Organisation gefordert.

Und in der Tat wurde der Idee der Freiheit im XVI. und XVIIL. Jahrhundert so
von denen nachgelebt, die sich gegen den Absolutismus der Fiirsten aufbdumten.
Wir begegnen bei ihnen nicht der Forderung auf Begrenzung der Staatsmacht (aulBBer
in religiosen Angelegenheiten, aber von diesem Gesichtspunkt aus ist das Problem
seit Beginn der christlichen Aera gestellt). Und anderseits schlieBen bei den merkan-
tilistischen Schriftstellern die Lobreden auf die wirtschaftliche Freiheit, die hiufig
sind, niemals eine Stellungnahme gegen die Intervention des Staates ein: in dieser
Epoche der kapitalistischen Entwicklung sind das Individuum und der Staat gegen
die erstarrten mittelalterlichen Wirtschaftsformen miteinander verbiindet; sie sind
nicht Gegner.

Zu dem Zeitpunkt, da Montesquieu schreibt, ist dieser erste Begriff der Freiheit
lebendiger denn je und verschwindet nun nicht mehr; aber daneben ist bereits ein
anderer Begriff erstanden, wie man klar aus der Tatsache ersieht, daB der Verfasser

1 Esprit des Lois. Buch XI. Kp. IL.

166



des «Geistes der Gesetze» sich um den Schutz des Individuums gegen die «tyranni-
schen Gesetze» besorgt zeigt; das bringt ihn dann dazu, eine neue Definition der
Freiheit zu geben; «Freiheit», sagt er, «ist jene Geistesruhe, die aus der Meinung
stammt, daB jeder fiir sich Sicherheit genielit.» Und wir kennen die vorgeschlagene
Losung zur Verwirklichung dieser Freiheit: eine Regierung, in welcher die Macht
die Macht bremst, das heillt, eine Regierung, die so wenig wie moglich regiert,

Wir haben diesmal eine Forderung nach Unabhdngigkeit des Individuums vor
uns, eine Forderung, welche die Grundlage dessen bildet, was wir heute den Libera-
lismus nennen.

Der Liberalismus ist die von Locke, dann von Quesnay gelieferte Interpretation
der Aspirationen der Bourgeoisie, die nunmehr nur mit Ungeduld das Joch des aristo-
kratischen Staates ertrigt. Er schlagt uns vor, die gesellschaftliche Ordnung auf die
automatische, mechanische Entfesselung der von den Individuen zur Verbesserung
ihrer eigenen Lage entfalteten Anstrengungen zu griinden; dem Staat fiele nur die
Funktion zu, das Eigentum zu garantieren. Bei dem Griinder der Physiokratie, dem
Schiiller Malebranches (sc. Quesnay), ist diese Konzeption nichts anderes als eine
Anwendung der mechanischen Vision des Weltalls, die diejenige Descartes’ ist, auf
die Gesellschaft.

Nun wissen wir heute aber, daBl der Liberalismmus die Unabhingigkeit des Indi-
viduums nicht verwirklicht: er versklavt es im Gegenteil auf jede Weise. Der Nicht-
besitzende ist den Besitzenden versklavt, welche die Produktionsmittel in der Hand
haben, von denen sein Leben abhiingt; der Besitzende seinerseits ist dem Besitz ver-
sklavt, der ihn mehr als er ihn besitzt; der Produzent und der Kaufmann, die angeb-
lich autonom sind, sind der Kundschaft und den Lieferanten versklavt, deren Gunst
sie sich erobern miissen.

Und der Liberalismus ist nicht nur mit seinem Anspruch, seine eigene Kon-
zeption der Freiheit zu verwirklichen, total gescheitert, er hat uns auch auf eine
neue Form willkiirlicher Macht zuriickgeworfen, die in vieler Hinsicht schlimmer
ist als die ehemalige. Denn die biirgerlich-demokratischen Regime stellen nur eine
Karikatur der politischen Freiheit dar: das Los des Individuums wird da oft mehr
durch die Manover der Kapitalisten und Geschdftemacher bestimmt als durch die
Abstimmungen des Volkes; diese Abstimmungen ihrerseits konnen nicht als Aus-
druck freier Meinungen erachtet werden, solange breite Schichten der Beviélkerung
von Ideologien beherrscht werden, deren Sinn darin besteht, die Interessen der Grof3-
kapitalisten zu wahren. Zweifellos haben sich die Arbeitermassen heute von diesen
Ideologien freigemacht, aber die Mittelschichten und der Bauernstand sind ihnen
mehr denn je unterworfen: sie weigern sich zum Beispiel, zu begreifen, daBl die Ver-
teidigung der individuellen Initiative und der persénlichen Verantwortung tatsich-
lich dazu bestimmt ist, die Ausbeutung der gesamten Bevéolkerung durch eine Minder-
heit von Individuen zu verlingern.

Diese Kritik des Liberalismus ist nicht neu: sie wird seit dem Beginn des
XIX. Jahrhunderts von allen Sozialisten vorgenommen. Aber bis zu Marx baut sich
der Sozialismus auf den gleichen philosophischen Grundlagen auf wie der Liberalis-
mus, und das macht ihn unfruchthar.

Typisch dafiir ist der Fall Proudhon. Tief beeindruckt vom physiokratischen
Gedanken, enthiillt er sich, wenn er seine «Serienmethode» darlegt, als Fortsetzer
des cartesianischen Versuchs: klare, wohl geordnete Begriffe sollen auf dem Gebiete

167



der Gesellschaftswissenschaft wie auf dem der andern Wissenschaften volle Gewil3-
heit geben. «Die Serientheorie», schreibt Proudhon, «ist die Kunst, jede Art von
Ideen (Zahlen, GroBen, Bewegungen, Formen, Gefiihlsheziehungen, Aktionen, Rechte
und Pflichten) zusammenzusetzen und zu zerlegen, derart, dall der Geist auf seinem
Gang dauernd gesichert ist, und die Losung, wenn sie erreicht werden kann, das Ge-
prige der Unfehlbarkeit und absoluten GewiBheit hat ... Es sind Funktionen zu iiber-
tragen, Produkte zu verteilen, Biirger zu regieren, eine Gesellschaft zu fiihren. Es ist
sicher, daB es sich bei jeder Wissenschaft darum handelt, eine Serie zu berechnen,
ein Problem der Klassifizierung zu losen.» *

Diese Methodologie stimmt mit einer streng statischen Konzeption der sozialen
Welt iiberein: «In der Zivilisation wie im Weltall», schreibt Proudhon, «existiert
alles, wirkt alles seit eh und je.» («Philosophie de la misére.») * Der menschliche
Fortschritt besteht einzig in einem moralischen Fortschritt, der sich im Rahmen der
gleichen fundamentalen Institutionen abrollt.

Proudhon kommt so dahin, den «liberalen» Begriff der Freiheit fiir sein Teil
wieder aufzunehmen und daraus sein eigenes Ideal zu machen. Auch fiir ihn kann
das Individuum nur im SchoBe einer mechanischen Ordnung frei sein, die jeden staat-
lichen Zwang iiberfliissig macht: «Wenn man davon spricht, die Arbeit zu organisie-
ren», schreibt er, «so ist das, als ob man vorschliige, der Freiheit die Augen auszu-
stechen.» 4

Trotzdem akzeptiert er die Welt, die er vor Augen hat, nicht, denn diese Welt
verwirklicht nicht die Gerechtigkeit. Das Problem, das er zu losen gedenkt, besteht
dann also darin, aus der liberalen Wirtschaft eine gerechte Wirtschaft zu machen,
ohne sie dabei etwas von ithrem Automatismus einbiiBen zu lassen, das heif3t, ohne an
die Intervention des Staates zu appellieren.

Die Gerechtigkeit ist erstens einmal durch das Vorhandensein einer Masse von
Individuen, welche die zu ihrer Arheit notwendigen Produktionsmittel nicht besitzen,
matt gesetzt; die « Tauschbank», die kostenlos ausleiht, wird angerufen, dies Problem
zu losen.

Die Gerechtigkeit ist weiter dadurch verletzt, dall der Profit existiert, Einkom-
men also, die nicht Vergiitung fiir effektive Arbeit sind. Um sie zu beseitigen, geniigt
es jedoch, ein neues « Wirtschafisrecht» einzufiithren, auf Grund dessen der Besoldete
das volle Produkt seiner Arbeit beziehen und der Produzent zu einem seinen Produk-
tionskosten entsprechenden Preis verkaufen wird.

SchlieBlich hat Proudhon, obwohl er urspringlich der Assoziation feindlich
gegeniiberstand, zugestanden, dall sie notwendig sei, um die groBlen, von der moder-
nen Technik geforderten Konzentrationen von Kapital und Arbeit zu ermoglichen.
Aber er will nur die freie Assoziation anerkennen, aus der jedes Mitglied jederzeit
austreten kann.

Das sind im ganzen die Losungen, von denen sich gewisse Leute heute noch in-
spirieren lassen, um uns einen «libertiren (anarchischen) Sozialismus» vorzuschla-

gen. ® Es ist kaum notig, dessen vollig illusorischen Charakter aufzuzeigen. Man sagt

2De la création de 'ordre dans ’humanité. S. 171/188. (Wie Ordnung in der
Menschheit zu schaffen ist.)

8 Marx zitiert und kritisiert diese Stelle in «Elend der Philosophie».

1 QOrganisation du crédit et de I’échange. Werke Bd. VI. S. 31.

5 Siehe besonders die Artikel von Alexandre Marc in «Témoignage Chrétien»
1945—1946.

168



uns tatsichlich kein Wort dariiber, wo dies «Wirtschaftsrecht» herkommen soll, und
wer seine Anwendung garantiert; man sagt uns nicht, worin dies Regime freier Asso-
ziation sich von der kapitalistischen Anarchie der Kartelle und Trusts unterscheiden
wiirde.

Im iibrigen hat die Entwicklung des Kapitalismus gezeigt, daBl die wirtschaft-
lichen Automatismen eine extreme Uniformitit im Gesellschaftsleben erzeugen, wih-
rend man doch von einer wirklichen Befreiung des Menschen eine Entwicklung seiner
individuellen Eigenarten erwarten sollte. Man beginnt dann, sich dariiber klar zu
werden, daB jede Losung, die darin besteht, dem Individuum die Rolle eines mecha-
nischen Teilstiicks zuzuweisen, ihm auch die Starrheit eines solchen aufzwingt.

Einige suchen dann das Heil in einer Riickkehr zu «organischen» wirtschaftlichen
Verhiiltnissen, unter denen das Individuum durch «natiirliche» Gesamtheiten ersetzt
wiirde, welche die wahrhaften Einheiten wiren, denen man Rechnung tragen miilite.

Das ist die Tendenz aller «Korporatismen» und aller kommunitiren Systeme;
sie ist heute vertreten durch die Gruppe «Wirtschaft und Humanismus» und beson-
ders durch Gatheron.

In seinem «Das Brot und das Gold» betitelten Werk driickt Gatheron seinen
Wunsch aus, «die Grundlagen des alten, unverganglichen agrarischen Sockels wieder-
zufinden, auf dem man solidarisch aufbauen kann»; er wiinscht fiir Europa «eine ver-
jiingte Struktur» und nicht eine neue Struktur (S. 76); er setzt uns die Uberlegenheit
des Mir® und der Zadruga” iiber das individualistische wie iiber das sowjetische
System auseinander. Das sind die «lindlichen Gemeinschaften», die es wiederherzu-
stellen gilt. Von da aus wird man der Losung des gesamten Wirtschaftsproblems sehr
nahe gekommen sein, «denn die Wirtschaft mufl, um in Ordnung zu kommen, von der
Landwirtschaft ausgehen» (8. 72).

Auf dem Gebiet der Mittel stoBt man auf den gleichen bestiirzenden Optimismus.
Man versichert uns, daBl die kommunitire Losung «ihre Schopferkraft der Unfrucht-
barkeit der Gewalt entgegenstellt, weil sie keine Zerstorung verlangt, die dem Ge-
bidude, das sie zu errichten unternimmt, vorauszugehen hitte» (S. 97). Erstaunliche
Geschichte! Es wird vielleicht nicht notwendig sein, den Bodenbesitzern auch nur die
geringste Unannehmlichkeit zuzufiigen, denn «<man kann dem Eigentum seine gesell-
schaftliche Funktion wiedergeben, ohne an seiner Verteilung oder an seiner Struktur
zu rithren» (S.58). Vorzunehmen ist nur «eine Neugruppierung der bearbeiteten
Parzellen auf der Ebene der Bearbeitung»; um das zu erreichen, geniigt es, «einen
Gesetzestext zu erlassen ..., wenn die Umstinde dazu geeignet sind oder es erfor-
dern» (S. 87).

Es handelt sich gewil nicht darum, Experimenten wie dem der Gemeinschaft
Barbu ® jeden Wert abzusprechen; solche Experimente haben, genau wie alle koope-

5 Mir — die russische vorrevolutionire Dorfgemeinde mit Gemeindehesitz an
Grund und Boden.
" Zadruga — eine bis zum letzten Krieg vor allem in Siidslawien erhalten ge-

bliebene Familiengemeinschaft, die meist verschiedene Familien unter der Leitung
eines «Hausvaters» (Gospodar) zusammenfaBte.

8 Die «Communauté Marcel Barbu» in Besancon ist eine etwa 80 minnliche und
weibliche Mitglieder umfassende antikapitalistische, aber parteipolitisch neutrale
Genossenschaft, die sich mit der Herstellung von Uhrenschalen beschiiftigt. Das Be-
sondere an dieser Genossenschaft ist die Betonung und Beriicksichtigung, auch bei
der UberschuBBverteilung, des menschlichen Wertes und des sozialen Wesens jedes
Genossenschafters.

169



rativen Experimente, einen gewissen erzieherischen Wert fiir diejenigen, die sich
ihnen hingeben. Aber seit mehr als einem Jahrhundert ist praktisch bewiesen worden,
daB der Kooperatismus mit dem Kapitalismus nicht zu Rande kommt, daB er ihm
nicht einmal ernsthaft die Haut ritzt.

Anderseits zeugen die Triume um eine kommunitire Wirtschaft von einem
wunderlichen Heimweh nach vorkapitalistischen Wirtschaftsformen. Wenn man den
organischen Rhythmus der Natur wiederfinden will, warum dann nicht gleich bis zum
Zeitalter der Hohlenbewohner zuriickkehren?

Wenn es uns nicht gestattet ist, in der Riickkehr zur Vergangenheit die Wieder-
herstellung der menschlichen Freiheit zu suchen, dann bleibt noch die vom Marxis-
mus zum Problem der Befreiung des Menschen gebotene Losung ins Auge zu fassen,
die der eben betrachteten diametral gegeniibersteht.

II.

Nach der marxistischen Lehre kann die Freiheit nur durch den Sieg iiber die
natiirlichen Notwendigkeiten, iiber die Notdurft und den Zwang zur abstumpfenden
und versklavenden Arbeit verwirklicht werden. Darin steht sie von Grund aus in
Ubereinstimmung mit der Bibel, die bestitigt, daB der Fluch, der den Menschen trifft,
wirtschaftlicher Ordnung ist: «Im SchweiBle deines Angesichtes sollst du dein Brot
essen.»

Dessen ungeachtet lehnen die Christen im allgemeinen den Marxismus ab, weil
es ihnen ungeheuerlich und blasphemisch vorkommt, sich der géttlichen Ziichtigung
entziehen zu wollen. Dabei aber vergessen sie, daB es doch die Erlésung gegeben hat,
und daB sie auf der zeitlichen Ebene nicht ohne Folgen sein kann; wenigstens haben
die Kirchenviter der ersten drei Jahrhunderte fast einmiitig so gedacht, versicherten
sie doch, es werde ein Tag kommen, da der Mensch auf dieser Erde einen Zustand der
Harmonie, des Gliickes und des Friedens wiederfinden wiirde. Noch im 13. Jahr-
hundert folgt St. Bonaventura dieser Tradition, als er das Kommen eines siebenten
Zeitalters der Menschheit verkiindet: «Dann», so schreibt er, «wird vom Himmel
dieses Reich herabsteigen, nicht das von oben, sondern das von unten, das kimpfende
Reich, das mit dem triumphierenden Reich so iibereinstimmen wird, wie das in diesem
Leben nur méglich sein kann. Das Reich wird erbaut und wieder hergestellt, so wie
es zu Anfang war, und dann wird der Friede herrschen.» ® Man darf auch nicht ver-
gessen, dall St. Thomas Morus, ein Mirtyrer des katholischen Glaubens, der Vater des
Kommunismus ist. Das heilit, dafl ein grundsitzlicher Optimismus in bezug auf die
irdische Zukunft der Menschheit mit dem christlichen Glauben nicht unvereinbar
scheint.

Wenn er uns diese neue Vision der Freiheit (die er iibrigens aus einer schon
alten kommunistischen Tradition wieder aufnimmt) vor Augen stellt, so denkt Marx
nicht daran, das frithere Ideal des Triumphs des Gesetzes iiber die Willkiir oder
jenes der Unabhingigkeit des Individuums zu zerstoren: er gedenkt im Gegenteil,
das einzige Mittel zu ihrer Verwirklichung zu zeigen. Denn die Macht eines Menschen
iiber einen andern Menschen und der Zwang, mit dem die gesellschaftliche Organi-

9 Collationes in Hexaemeron XVI, 29—50.

170



sation auf das Individuum driickt, sind nur die Wirkungen eines fundamentaleren
Zwangs: des Zwangs der Notdurft. Und nur in dem MaBe, wie die Knappheit der
Wirtschaftsgiiter abnimmt, wird man die Freiheit, in jedem Sinn, den dies Wort
anzunehmen fihig ist, einfilhren konnen.

Die Befreiung des Menschen wird indessen nicht in einem Augenblick und nicht
ohne Anstrengung erreicht. Denn der Sieg iiber die Knappheit erfordert eine Ent-
wicklung der Produktionstechnik, die derjenigen, die der Kapitalismus selbst ver-
wirklicht hat, sehr iiberlegen ist. Aber damit diese Entwicklung erreicht wird, miissen
nunmehr die kapitalistischen Produktionsverhiltnisse verschwinden. Und dies Ver-
schwinden wird sich erst am Ende eines Entscheidungskampfes zwischen denen voll-
ziehen, die von diesen Produktionsformen profitieren und denen, die darunter leiden.

Dieser Klassenkampf wird selbst mit der Eroberung der politischen Macht
durch das Proletariat nicht aufhoren. Denn die vom Staat ausgeschaltete Bourgeoisie
wird fortfahren, sich mit allen in ihrer Macht stehenden Mitteln zu verteidigen: es
wird notwendig sein, sie Schritt um Schritt zuriickzudringen und durch Umbildung
zu assimilieren. Die Einfithrung der Herrschaft der Freiheit wird also im Laufe einer
historischen Periode vorbereitet werden, in welcher ein erneuerter Staat die Aufgabe
der Entwicklung der Produktionstechnik und die sozialistische Erziehung der Indi-
viduen iibernehmen wird; die Marxisten geben dieser Phase den Namen der Diktatur
des Proletariats, indem sie den fiir viele paradoxen Willen auf sich nehmen, die
Freiheit auf dem Wege der Diktatur zu verwirklichen.

Das Paradox wird indessen abgeschwicht, wenn man wohl beriicksichtigt, daB
es sich hier nicht um die Diktatur eines Menschen oder einer Gruppe von Menschen
handelt: das Ubergangs-Regime muB sich auf den ganzen Teil des Volkes stiitzen,
der sich der revolutioniren Notwendigkeiten bewuBt ist. So ist denn auch die Diktatur
des Proletariats das genaue Gegenteil der Willkiirherrschaft, da es sich darum han-
delt, den Fortschritt des Menschengeschlechts rationell und entsprechend den Wei-
sungen der Geschichte zu verwirklichen. Wenn es, wie Hegel will, eine Freiheit gibt,
die das BewuBtsein der Notwendigkeit ist, so muf diese Freiheit durch das Ver-
schwinden des Kapitalismus unmittelbar entfaltet und nicht vermindert werden.

Schlieilich darf man nicht vergessen, zu unterstreichen, daB8 der Marxismus uns
diese Losung des Problems der Freiheit nicht als eine rein dem Belieben unterworfene
vorstellt. Er betont im Gegenteil, dal die Evolution zum Sozialismus notwendig ist,
wenn man dem Menschen die schlimmsten Priifungen ersparen will. Die Widerspriiche
des kapitalistischen Regimes werden immer unertriiglicher. Und die Zeitgeschichte
lehrt uns, daB} er seine Existenz nur unter der Bedingung verlingern kann, daB er den
Faschismus ins Leben ruft.

II1.

Bleibt noch, daB der Ubergang zum Sozialismus das Verschwinden der Markt-
wirtschaft und seine Ersetzung durch eine Planwirtschaft impliziert. Statt daB die
Individuen frei wiren, zu kaufen und zu verkaufen, werden sie den Verordnungen
und Entscheidungen der Organe des Plans unterworfen sein.

Bedeutet das einen so groBen Freiheitsverlust? Vergessen wir nicht, daB die
Wahlfreiheiten, die unter dem kapitalistischen Regime dem Produzenten, dem Ar-
beiter, dem Konsumenten geboten werden, nicht sehr zahlreich sind. In seinem

171



«L’ordre social» (Die Gesellschaftsordnung) 10 betitelten Werk, das einen so naiven
liberalen Glauben verrat, versichert uns Jacques Rueff wohl, dall der Arbeiter «auf
Grund seines freien Willens» die Wahl trifft, fiir einen Unternehmer zu arbeiten,
statt seine Arbeitskraft fiir sich selbst zu verwerten. Jeder, der iiber gesunden Men-
schenverstand verfiigt, wird indessen der Meinung sein, dal der Arbeiter tatsichlich
nicht frei ist, das eine oder das andere zu wihlen. Ganz allgemein sind die Wahl-
maoglichkeiten eines Menschen immer eng begrenzt durch die Mittel, iiher die er ver-
fiigt, die Bildung, die er genossen hat, und das Milieu, dem er angehort. Aullerdem
werden diese Moglichkeiten im Rahmen eines durch eine chronische Hemmung
charakterisierten Mechanismus ausgeiibt: im Augenblick der Wirtschaftskrise sehen
sich eine Menge Individuen der Mittel beraubt, ihre gewohnte Auswahl zu realisieren
und ihre normale Titigkeit fortzusetzen: das ist der fiir die Tauschfreiheit auf dem
Markt gezahlte Preis.

So beschrinkt diese Tauschfreiheit auch ist, so erscheint sie doch vielen, welche
die allgemeinen Perspektiven des Marxismus akzeptieren, kostbar. Sie suchen dann,
sie mit der Notwendigkeit der wirtschaftlichen Planung zu versohnen. AuBerdem
liegt ihnen sehr daran, auf das von der Grenznutzen-Schule vorgebrachte Argument
zu antworten, wonach keine rationelle Wirtschaftsorganisation ohne Tauschfreiheit
vorstellbar wire. Inwieweit ist diese Suche nach einer liberalen Planung begriindet,
und wie steht es um ihre Chance, zu wirklich durchfithrbaren Lésungen zu kommen?

Die Grenznutzen-Analyse des Marktes miindet in den SchluB}, daB} die Konkurrenz
der Kiufer und Verkidufer spontan eine Tauschlage herbeifiihrt, die sie durch den
Ausdruck «Lage des Maximums an Bediirfnisbefriedigung» charakterisiert. In Wahr-
heit sind diese Ausdriicke triigerisch, denn man kann keineswegs beweisen, dal} die
Freiheit des Austauschs auf die bestmogliche Art die Bediirfnisse der Individuen be-
friedigt, wenn die disponiblen Mittel gegeben sind. Ubrigens entzieht sich die Grenz-
nutzentheorie prinzipiell jedem Beweis dieser Art, weil sie die subjektive Bediirfnis-
befriedigung der Individuen nicht kennt, und es selbstverstindlich kein Mittel gibt,
diese Befriedigungen zu addieren. Der Ausdruck «Maximum an Bediirfnishefriedi-
gung» bedeutet einfach, dall es von der so bezeichneten Lage aus unmaglich ist, das
subjektive Wohlbefinden eines Individuums zu steigern, ohne das eines andern herah-
zudriicken. Dagegen ist es von einer andern, der oben bezeichneten nahekommenden
Lage aus moglich, das Wohlbefinden aller Individuen zusammen zu verbessern. Man
schlieft daraus, dal die erste Lage der zweiten vorzuziehen ist, und daB folglich die
Tauschfreiheit, die automatisch die Lage des «Maximums an Bediirfnishefriedigung»
herbeifiihrt, eine unentbehrliche Garantie fiir einen guten wirtschaftlichen Ertrag sei.

Aber man vergifit im allgemeinen, zu sagen, dal bei einem gegebenen Stand der
Hilfsquellen einer Wirtschaft eine unendliche Zahl von Lagen existiert, die der
Definition des Maximums an Bediirfnisbhefriedigung entsprechen: vor allem entspre-
chend den Variationen in der Verteilung der Mittel unter den Individuen; und selbst
dann noch, wenn man von einem gegebenen Stand dieser Verteilung ausgeht. Und
die Grenznutzentheorie verfiigt iiber kein Kriterium, das es erlauben wiirde, zwischen
den verschiedenen «Maxima» zu wahlen. Man sieht, wie begrenzt unter diesen Um-
stinden die Reichweite des beriihmten Lehrsatzes ist. 1*

10 Sirey 1945.

11 Ein franzésischer Wirtschafter, Herr Allais, hat vor kurzem in seinem Werk
«A la récherche d’une discipline économique» einen Beweis dafiir geliefert. Aber er
gehort gerade zu denen, die daraus vollstindig falsche Schliisse ziehen.

172



Nichtsdestoweniger haben es gewisse sozialistische Wirtschafter, die theoretisch
von der Grenznutzen-Schule ausgebildet wurden, fiir notwendig gehalten, planwirt-
schaftliche Projektie zu entwerfen, welche die Tauschfreiheit respektieren wiirden.
Die angesehensten und glinzendsten sind die von Oscar Lange 12.

Nach Lange miillite der planende Staat den Leitern der Produktionseinheiten
wie auch den Arbeitern und Konsumenten volle Freiheit lassen, die Quantitiien der
verschiedenen Giiter zu wihlen, die sie kaufen oder verkaufen. Er selbst wiirde sich
darauf beschrinken, die Preise fiir diesen Austausch so zu fixieren, dal} die Anzebote
zt diesen Preisen immer den Nachfragen gleich kdmen. Der Zwang, der so auf den
Individuen lasten wiirde, wire nicht betrichtlicher als der, dem sie im kapitalisti-
schen Regime unterworfen sind, weil auch unter diesem Regime der Preis jedem der
Austauschenden auferlegt wird. AuBlerdem wiirde man so die Lage des «Maximums
an Bediirfnisbefriedigung» verwirklichen.

Tatsichlich kann man sich zuerst fragen, ob ein solches Regime lebensfdhiz
wire. Denn es wiirde sich mit einem Wort um ein auf allgemeine Preiskontrolle ge-
ariindetes System handeln. Die kirzlich mit solchen Systemen gemachten Erfahrun-
gen sind nicht ermutigend; es hat sich erwiesen, dal} selbst eine sehr schwache Spanne
zwischen Angebot und Nachfrage ecines Produkts zum offiziellen Preis heimliche
Transaktionen hervorruft, die den Markt vollstindig aus dem Gleichgewicht bringen.

Aber der fundamentale kritische Einwand gegen Lange ist, daB sein System sich
als unvereinbar mit den Aufgaben des sozialistischen Aufbaus erweist. Die Planwirt-
schaft mul} sich zum Ziel setzen, eine rasche Entwicklung der Produktionsmittel zu
verwirklichen. Zu diesem Zweck muf} sie Investierungs-Programme auf weite Sicht
aufstellen und sie selbst dann verwirklichen, wenn in bestimmten Momenten die
Rentabilitit dieser Investierungen in diesem oder jenem Produktionszweig nicht ge-
sichert ist. Es kann also unméglich zuzelassen werden, dafl ein Unternelimen, so wie
es ein «freier Produzent»> macht, seine Produktion verknappt oder gar vollstindig
einstellt, weil der Verkaufspreis des Produkts nicht hoch genug ist.

AuBerdem muli die Planwirtschaft die sozialistische Erziehung der Individuen
verwirklichen, mul} ihnen zeigen, daB} ihr Los von der guten Ausfiihrung der gemein-
samen Aufgaben abhingt, und sie dazu bringen, aus eigener Uberzeugung diese Auf-
gaben als wesentlicher anzusehen, als ihre personlichen Liebhabereien (was nicht
hindert, dall diesen nachgezangen wird, wenn sie mit den sozialen Aufgaben nicht
unvereinbar sind). Und es handelt sich dabei nicht darum, auf die Gemeinschafts-
instinkte zu spekulieren, die so leicht in Massenhysterie ausarten, es handelt sich
vielmehr darum, sich einfach auf eine Moral des wohlverstandenen Interesses zu
stiitzen. Dann aber sieht man nicht, wie es moglich wiire, die Tauschfreiheit bestehen
zu lassen, die jedem den wahren Platz, den er in dem Wirtschaftssystem einnimmt,
vernebelt, und den rasenden Individualismus erzeugt, an dem die westliche Zivili-
sation unterzugehen droht. Diejenigen, die in der Tauschfreiheit die hochste Garantie
der menschlichen Freiheit sehen wollen, zeigen nur, daB sie iiher die liberale Kon-
zeption nicht hinausgekommen sind, der zufolge man die Individuen soweit wie nur
moglich voneinander getrennt halten muB, und daB sie nicht begriffen haben, dal
jeder seine Freiheit zuerst darin finden muB}, daB ihm seine Beteiligung am Gemein-
schaftswerk bewuBt wird.

12 On the Economic Theory of Socialism. Review Economic Studies, Okt. 1936
and Febr. 1937.

173



Die sozialistische Planwirtschaft erfordert, daB die Zentralorgane die Mengen
der Produkte, die jedes Unternehmen im Laufe einer gegehenen Periode fabrizieren
soll, auf der Grundlage einer Bewertung der zu befriedigenden Bediirfnisse und der
verfiigharen Mittel festlegen und nicht nur die Preise der Produkte fixieren. Sie
muB also das Kriterium des «Maximums an Bediirfnisbefriedigung» aufgeben. Ist
dann zu befiirchten, daB die wirtschaftliche Entwicklung durch eine Vergeudung
der Mittel in Gefahr gebracht wird? Das hieBe doch, zu vergessen, dafl man selbst
in der kapitalistischen Wirtschaft sehr weit davon entfernt ist, jenen optimalen Ein-
satz der Mittel nach der Regel des «Maximums an Bediirfnisbefriedigung» zu ver-
wirklichen; denn niemals werden die Bedingungen der «vollkommenen Konkurrenz»
in dem Sinne, wie die Grenznutzen-Schule diesen Begriff versteht, in allen Sektoren
der Wirtschaft exakt verwirklicht. Tatsichlich hiangt der Fortschritt der Produktion
in allen Wirtschaftssystemen wesentlich vom Rhythmus der Investitionen und des
technischen Fortschritts ab. Nun aber scheint der Kapitalismus seit vielen Jahren
schon unfihig, die Investierungen, die sich aufdriangen, zu realisieren: um sich davon
zu iiberzeugen, braucht man nur den Stand der lindlichen und stidtischen Wohn-
verhiltnisse in einem Land wie Frankreich festzustellen. Das kommt daher, dal} die
Entwicklung der Borsenspekulation, des Hortens der Privaten und der Gesellschaften
eine riesige Vergeudung von Kapitalien zur Folge hat. Hinzuzurechnen ist jene
andere Vergeudung, die sich aus den auf die Wirtschaftskrisen folgenden Liqui-
dierungen von Unternehmungen ergibt (von den Folgen der Kriege gar nicht zu
reden). Was den technischen Fortschritt angeht, so ist er heute durch die malthu-
sianische Politik der groBen Monopole gelihmt. Von allen diesen Gesichtspunkten
aus muB die sozialistische Planwirtschaft den Beweis ihrer entscheidenden Uber-
legenheit iiber das kapitalistische Regime erbringen.

Ganz kiirzlich noch hat sich Charles Bettelheim in seinem Werk iiber die «theo-
retischen und praktischen Probleme der Planung» 1% auf den Begriff des «Maximums
an Bediirfnishbefriedigung» als auf das unentbehrliche Kriterium einer rationellen
Planung bezogen. Diesmal ist nicht die Rede von der Freiheit der Produzenten: der
Plan legt ebenso die zu produzierenden Mengen wie die Preise fest. Aber die Pla-
nungsorgane bemiihen sich immer, es so einzurichten, dafl 1. die Konsumenten fiir
die in Kraft befindlichen Preise die Quantititen kaufen konnten, die sie wiinschen,
und daB 2. die produzierten Quantititen derart seien, dafl die mittleren Produktions-
kosten jeden Gutes seinem Verkaufspreis gleichkimen. Es muBB uns sofort auffallen,
daB dies nicht geniigt, damit das «Maximum an Bediirfnisbefriedigung» im Sinne der
Grenznutzen-Schule erreicht wird; es miissen noch alle Unternehmungen jeden Indu-
striezweigs solche Quantititen fabrizieren, daB ihre mittleren Kosten ihren Grenz-
nutzen-Kosten gleich sind. Wieder sind wir also vor die Frage gestelli, ob die An-
wendung einer solchen Regel mit der Realisierung eines weitgespannten Investitions-
programms vereinbar ist. Eine derartige Sorge um die Genauigkeit in der wirtschaft-
lichen Berechnung kann die allgemeinen Ziele, die es zu erreichen gilt, gefihrden,
statt ihnen zu dienen. GewiB}, solange die auf die Geldeinkommen und die Preise
gegriindete Verteilungsweise besteht, ist es wiinschenswert, dal der Ausgleich von
Angebot und Nachfrage auf den Konsumgiitermirkten (die bestehen bleiben) im all-
allgemeinen verwirklicht wird. Aber es geht nicht an, derart hypnotisiert auf die

13 Problémes théoriques et pratiques de la planification. Presses Universitaires,
1946.

174



subjektiven Wiinsche der Konsumenten zu starren, um auf sie die Rationalitit des
Plans zu griinden, wie Charles Bettelheim das tut. Wenn man zum Beispiel bereits
die bevorstehende Verteilung eines neuen Modells eines Produkts, das einem alten
sehr iiberlegen ist, in Rechnung stellt, so wire es ahsurd, wollte man, um das
«Maximum an Bediirfnisbefriedigung» zu sichern, damit fortfahren, das alte Modell
in dem AusmaB zu liefern, wie es von den Konsumenten verlangt wird (die selbst-
verstindlich die Uberlegenheit des neuen Modells, in dessen GenuB} sie bald kommen
werden, nicht kennen).

Mit einem Wort: es ist mit aller Deutlichkeit festzustellen, dal die Planwirt-
schaft nicht das sein kann, was die kapitalistische Wirtschaft zu sein behauptet,
nimlich eine einfache Widerspiegelung der Vorlieben der «frei» sich ausdriickenden
Individuen, und zwar unabhiingig voneinander und abgesehen von jedem BewuBtsein
gegenseitiger sozialer Verantwortlichkeiten. Sie muBl im Gegenteil die Verwirk-
lichung des sozialen Fortschritts auf den von einem objektiven Gesichtspunkt aus
bestimmten Wegen erlauben.

Heift das, daB die Gesamtheit der Individuen in einer sozialistischen Wirtschaft
dazu verdammt wire, passiv die Entscheidungen einiger Techniker zu dulden?
Keineswegs! Die Neigungen der verschiedenen gesellschaftlichen Schichten miissen
Gelegenheit haben, sich auszudriicken, und es mufl ihnen im Rahmen des revolu-
tiondren Ziels des Regimes Rechnung getragen werden.

In einer der kiirzlich erschienenen Nummern der marxistischen Revue «Zivili-
sation» geht Paul Duchéne so weit, zu schreiben: «Um sich vor der Versklavung zu
retten, die eine mechanisierte, rationalisierte und von einer Oligarchie von Techno-
kraten dirigierte Wirtschaft impliziert, wird das Individuum als unerbittlicher Gegner
jeder totalitiren Zentralisation aufstehen miissen.» Und um diesen Schutz des
Individuums sicherzustellen, schligt er ein ganzes Programm wirtschaftlicher Orga-
nisation vor, das auf den von den Arbeitern gewdhlten Betriebsrdten, den Gewerk-
schaften und den Konsumenten-Gruppen beruhen soll.

Allerdings kann dieses Programm zu einigen kritischen Einwédnden Anlall geben.
Duchéne unterscheidet den «sozialisierten» Sektor vom «nationalisierten» Sektor, und
zwar insofern, als der erste von einem durch die Arbeiter gewahlten Rat und von
einem durch einen regionalen Industrierat gewihlten Direktor geleitet wiirde. Tat-
sdachlich siecht man nicht, warum die Riéte nicht die gleiche Rolle in den sogenannten
«nationalisierten» Unternehmungen spielen sollten; und anderseits dndert die Er-
nennung des Direktors durch einen Regionalrat statt der Zentralbehorde den Cha-
rakter seiner Funktion nicht wesentlich. Die Unterscheidung zwischen Sozialisierung
und Nationalisierung wird in der Praxis gegenstandslos.

Und Duchéne gibt sich, wie uns scheint, vor allem dann einer Illusion hin, wenn
er die ganze Aufgabe einem «nationalen Wirtschaftsrat» anvertrauen will, der «Ver-
treter der nationalen Industrierite, des Gewerkschaftshundes und der nationalen
Union der Gemeinden» zusammenfaBt. Es springt in der Tat nur zu sehr in die
Augen, daBl die Ausfithrung des Plans eine Aufgabe ist, die eng mit der allgemeinen
Politik des proletarischen Staates verbunden ist: die wesentlichen Entscheidungen
miissen von den politischen Organen des Staates getroffen werden.

Die Notwendigkeiten der sozialistischen Wirtschaftsorganisation, wie diejenigen
des revolutioniren Kampfes erfordern also eine starke Macht, die iiber sehr aus-
gedehnte Zwangsmittel gegeniiber den Individuen verfiigt. Viele fiirchten darum,

175



daB die Inhaber dieser Macht sich rasch verfiihren lieBen, sie in totalitirer Weise
zu gebrauchen und systematisch Geist und Gewissen zu unterdriicken: sie berufen
sich auf die Pharaonen oder die Inkas von Peru, deren Macht auch auf dem exklu-
siven Besitz der Produktionsmittel beruhte. Oder man fiirchtet auch noch, daB die
Organisation der wirtschaftlichen Aufgaben zu einer dhnlichen Standardisierung der
Individuen fithren konne, wie sie von Huxley in seiner Utopie «Die heste der Wel-
ten» geschildert wird.

Sicher ist es wichtig, diese Einwiirfe sorgfiiltig abzuwigen. Aber man mul} auch
anerkennen, daBl die ganze marxistische Philosophie auf deren Widerlegung hinzielt.
Sie zeigt in der Tat, daB das Individuum im Lauf der Geschichte ein immer exakteres
BewuBtsein seiner selbst erlangt. Es handelt sich also nicht darum, hinter den im
kapitalistischen Regime erreichten individuellen Entwicklungsstand zuriickzugehen,
es handelt sich vielmehr darum, weiter vorwiirts zu schreiten. So ist es ganz und gar
phantastisch, sich einzubilden, dal wir einem Regime &hnlich dem der Pharaonen
oder der Inkas entgehen gehen konnten: diese Regime beruhten auf der Vergott-
lichung des Herrschers, die in dem Stadium kultureller und geistiger Entwicklung,
das wir erreicht haben, nicht mehr vorstellbar ist. Zweifellos haben die faschistischen
Systeme anscheinend solche politischen Formen wieder auferstehen lassen: aber um
iiberholte gesellschaftliche Ordnungen kiinstlich aufrecht zu erhalten, muBten sie
ja gerade die geistigen Eroberungen mehrerer Jahrtausende aufheben.

Und die marxistischen Perspektiven iiber die menschliche Entwicklung wider-
streiten nicht weniger der Konzeption einer Unterwerfung des Individuums unter die
Gesellschaftsorganisation in allen Augenblicken seines Lebens. Sie zeigen im Gegen-
teil, dafl die Koordinierung der Anstrengungen aller es rasch erlauben muli, die For-
derungen der Gesellschaft an das Individuum auf ein Geringes zuriickzuschrauben.
Sie lassen uns eine solche Entwicklung der Produktionskrifte voraussehen, dalBi die
Individuen nur noch einen sehr geringen Bruchteil ihrer Zeit den Pflichtleistungen
zu widmen gezwungen wiren, und alle iibrige der freien Betitigung ihrer Begabungen
widmen konnte. Gewil darf man den vollendeten Kommunismus als eine Asymptote
ansehen, der sich im Unendlichen die Kurve des menschlichen Fortschritts nihert,
ohne sie jemals zu erreichen. Indessen kann man nicht leugnen, daB} die baldige Ver-
wendung der atomischen Energie zu industriellen Zwecken uns in dieser Hinsicht
erstaunliche Perspektiven eroffnet. Es handelt sich nunmehr darum, zu wissen, ob
der Mensch fihig sein wird, durch eine wirtschaftliche Revolution sich seine eigenen
Eroberungen zu assimilieren. (Aus «Esprit», Dez. 1946.)

176



	Freiheit und wirtschaftliche Revolution

