
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 26 (1947)

Heft: 5

Artikel: Freiheit und wirtschaftliche Revolution

Autor: Olivier, Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-335698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-335698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOMINIQUE OLIVIER

Freiheit und wirtschaftliche Revolution

Die Forderung nach Freiheit auf dem sozialen Gebiet ist der modernen Zeit

eigentümlich. Die Menschen des Altertums und des Mittelalters strebten nach

Gerechtigkeit, Wohlstand und nach der Stärke des Gemeinwesens; wir dagegen fordern

vor allem die Freiheit.
Aber was ist Freiheit? Montesquieu, der als erster das Problem in klare Begriffe

zu fassen sucht, beginnt mit dem Eingeständnis seiner Verlegenheit: «Es gibt
überhaupt kein Wort», so schreibt er, «das mehr verschiedenartige Auslegungen erhalten
und die Geister so vielseitig berührt hätte wie das Wort Freiheit. Die einen haben

darunter die Möglichkeit verstanden, denjenigen abzusetzen, dem sie tyrannische
Macht gegeben hatten; die andern die Fähigkeit, den zu wählen, dem sie gehorchen

müßten; wieder andere das Recht, Waffen zu tragen und Gewalt auszuüben; jene
das Privileg, nur von einem Manne ihrer Nation und nach ihren eigenen Gesetzen

regiert zu werden Ein gewisses Volk hat unter Freiheit lange die Sitte verstanden,
einen langen Bart zu tragen ...» 1

Tatsächlich findet man im «Geist der Gesetze» nicht nur eine Definition der

Freiheit, sondern deren zwei; denn das Werk ist ein Scharnier im Gang der Ideen:

es drückt einen bereits alten Begriff der Freiheit aus, während es gleichzeitig einen

neuen zu verbreiten sucht.

In Kapitel II des elften Buches erklärt Montesquieu, daß die Freiheit nicht die

Unabhängigkeil des Individuums ist, und definiert sie als «das Recht, alles zu tun,
was die Gesetze erlauben». Die Freiheit, als Gehorsam gegenüber den Gesetzen

aufgefaßt, ist hier also der Willkür gegenübergestellt, das heißt der Herrschaft der
Laune eines Menschen: es wird also vor allem Rationalität in der gesellschaftlichen
Organisation gefordert.

Und in der Tat wurde der Idee der Freiheit im XVI. und XVII. Jahrhundert so

von denen nachgelebt, die sich gegen den Absolutismus der Fürsten aufbäumten.
Wir begegnen bei ihnen nicht der Forderung auf Begrenzung der Staatsmacht (außer
in religiösen Angelegenheiten, aber von diesem Gesichtspunkt aus ist das Problem
seit Beginn der christlichen Aera gestellt). Und anderseits schließen bei den merkan-
tilistischen Schriftstellern die Lobreden auf die wirtschaftliche Freiheit, die häufig
sind, niemals eine Stellungnahme gegen die Intervention des Staates ein: in dieser

Epoche der kapitalistischen Entwicklung sind das Individuum und der Staat gegen
die erstarrten mittelalterlichen Wirtschaftsformen miteinander verbündet; sie sind
nicht Gegner.

Zu dem Zeitpunkt, da Montesquieu schreibt, ist dieser erste Begriff der Freiheit
lebendiger denn je und verschwindet nun nicht mehr; aber daneben ist bereits ein
anderer Begriff erstanden, wie man klar aus der Tatsache ersieht, daß der Verfasser

1 Esprit des Lois. Buch XI. Kp. IL

166



des «Geistes der Gesetze» sich um den Schutz des Individuums gegen die «tyrannischen

Gesetze» besorgt zeigt; das bringt ihn dann dazu, eine neue Definition der

Freiheit zu geben; «Freiheit», sagt er, «ist jene Geistesruhe, die aus der Meinung

stammt, daß jeder für sich Sicherheit genießt.» Und wir kennen die vorgeschlagene

Lösung zur Verwirklichung dieser Freiheit: eine Regierung, in welcher die Macht
die Macht bremst, das heißt, eine Regierung, die so wenig wie möglich regiert.

Wir haben diesmal eine Forderung nach Unabhängigkeit des Individuums vor
uns, eine Forderung, welche die Grundlage dessen bildet, was wir heute den Liberalismus

nennen.
Der Liberalismus ist die von Locke, dann von Quesnay gelieferte Interpretation

der Aspirationen der Bourgeoisie, die nunmehr nur mit Ungeduld das Joch des
aristokratischen Staates erträgt. Er schlägt uns vor, die gesellschaftliche Ordnung auf die

automatische, mechanische Entfesselung der von den Individuen zur Verbesserung
ihrer eigenen Lage entfalteten Anstrengungen zu gründen; dem Staat fiele nur die
Funktion zu, das Eigentum zu garantieren. Bei dem Gründer der Physiokratie, dem

Schüler Malebranches (sc. Quesnay), ist diese Konzeption nichts anderes als eine

Anwendung der mechanischen Vision des Weltalls, die diejenige Descartes' ist, auf
die Gesellschaft.

Nun wissen wir heute aber, daß der Liberalismus die Unabhängigkeit des
Individuums nicht verwirklicht: er versklavt es im Gegenteil auf jede Weise. Der
Nichtbesitzende ist den Besitzenden versklavt, welche die Produktionsmittel in der Hand
haben, von denen sein Leben abhängt; der Besitzende seinerseits ist dem Besitz
versklavt, der ihn mehr als er ihn besitzt; der Produzent und der Kaufmann, die angeblich

autonom sind, sind der Kundschaft und den Lieferanten versklavt, deren Gunst
sie sich erobern müssen.

Und der Liberalismus ist nicht nur mit seinem Anspruch, seine eigene
Konzeption der Freiheit zu verwirklichen, total gescheitert, er hat uns auch auf eine

neue Form willkürlicher Macht zurückgeworfen, die in vieler Hinsicht schlimmer
ist als die ehemalige. Denn die bürgerlich-demokratischen Regime stellen nur eine
Karikatur der politischen Freiheit dar: das Los des Individuums wird da oft mehr
durch die Manöver der Kapitalisten und Geschäftemacher bestimmt als durch die
Abstimmungen des Volkes; diese Abstimmungen ihrerseits können nicht als
Ausdruck freier Meinungen erachtet werden, solange breite Schichten der Bevölkerung
von Ideologien beherrscht werden, deren Sinn darin besteht, die Interessen der
Großkapitalisten zu wahren. Zweifellos haben sich die Arbeitermassen heute von diesen

Ideologien freigemacht, aber die Mittelschichten und der Bauernstand sind ihnen
mehr denn je unterworfen: sie weigern sich zum Beispiel, zu begreifen, daß die
Verteidigung der individuellen Initiative und der persönlichen Verantwortung tatsächlich

dazu bestimmt ist, die Ausbeutung der gesamten Bevölkerung durch eine Minderheit

von Individuen zu verlängern.
Diese Kritik des Liberalismus ist nicht neu: sie wird seit dem Beginn des

XIX. Jahrhunderts von allen Sozialisten vorgenommen. Aber bis zu Marx baut sich
der Sozialismus auf den gleichen philosophischen Grundlagen auf wie der Liberalismus,

und das macht ihn unfruchtbar.
Typisch dafür ist der Fall Proudhon. Tief beeindruckt vom physiokratischen

Gedanken, enthüllt er sich, wenn er seine «Serienmethode» darlegt, als Fortsetzer
des cartesianischen Versuchs: klare, wohl geordnete Begriffe sollen auf dem Gebiete

167



der Gesellschaftswissenschaft wie auf dem der andern Wissenschaften volle Gewißheit

geben. «Die Serientheorie», schreibt Proudhon, «ist die Kunst, jede Art von

Ideen (Zahlen, Größen, Bewegungen, Formen, Gefühlsbeziehungen, Aktionen, Rechte

und Pflichten) zusammenzusetzen und zu zerlegen, derart, daß der Geist auf seinem

Gang dauernd gesichert ist, und die Lösung, wenn sie erreicht werden kann, das

Gepräge der Unfehlbarkeit und absoluten Gewißheit hat... Es sind Funktionen zu

übertragen, Produkte zu verteilen, Bürger zu regieren, eine Gesellschaft zu führen. Es ist

sicher, daß es sich bei jeder Wissenschaft darum handelt, eine Serie zu berechnen,

ein Problem der Klassifizierung zu lösen.» 2

Diese Methodologie stimmt mit einer streng statischen Konzeption der sozialen

Welt überein: «In der Zivilisation wie im Weltall», schreibt Proudhon, «existiert

alles, wirkt alles seit eh und je.» («Philosophie de la misere.») 3 Der menschliche

Fortschritt besteht einzig in einem moralischen Fortschritt, der sich im Rahmen der

gleichen fundamentalen Institutionen abrollt.
Proudhon kommt so dahin, den «liberalen» Begriff der Freiheit für sein Teil

wieder aufzunehmen und daraus sein eigenes Ideal zu machen. Auch für ihn kann
das Individuum nur im Schöße einer mechanischen Ordnung frei sein, die jeden
staatlichen Zwang überflüssig macht: «Wenn man davon spricht, die Arbeit zu organisieren»,

schreibt er, «so ist das, als ob man vorschlüge, der Freiheit die Augen
auszustechen.» 4

Trotzdem akzeptiert er die Welt, die er vor Augen hat, nicht, denn diese Welt

verwirklicht nicht die Gerechtigkeit. Das Problem, das er zu lösen gedenkt, besteht

dann also darin, aus der liberalen Wirtschaft eine gerechte Wirtschaft zu machen,
ohne sie dabei etwas von ihrem Automatismus einbüßen zu lassen, das heißt, ohne an

die Intervention des Staates zu appellieren.
Die Gerechtigkeit ist erstens einmal durch das Vorhandensein einer Masse von

Individuen, welche die zu ihrer Arbeit notwendigen Produktionsmittel nicht besitzen,

matt gesetzt; die «Tauschbank», die kostenlos ausleiht, wird angerufen, dies Problem

zu lösen.
Die Gerechtigkeit ist weiter dadurch verletzt, daß der Profit existiert, Einkommen

also, die nicht Vergütung für effektive Arbeit sind. Um sie zu beseitigen, genügt
es jedoch, ein neues «Wirtschaftsrecht» einzuführen, auf Grund dessen der Besoldete
das volle Produkt seiner Arbeit beziehen und der Produzent zu einem seinen
Produktionskosten entsprechenden Preis verkaufen wird.

Schließlich hat Proudhon, obwohl er ursprünglich der Assoziation feindlich
gegenüberstand, zugestanden, daß sie notwendig sei, um die großen, von der modernen

Technik geforderten Konzentrationen von Kapital und Arbeit zu ermöglichen.
Aber er will nur die freie Assoziation anerkennen, aus der jedes Mitglied jederzeit
austreten kann.

Das sind im ganzen die Lösungen, von denen sich gewisse Leute heute noch

inspirieren lassen, um uns einen «libertären (anarchischen) Sozialismus» vorzuschlagen.

5 Es ist kaum nötig, dessen völlig illusorischen Charakter aufzuzeigen. Man sagt

2 De la creation de l'ordre dans l'humanite. S. 171/188. (Wie Ordnung in der
Menschheit zu schaffen ist.)

3 Marx zitiert und kritisiert diese Stelle in «Elend der Philosophie».
4 Organisation du credit et de l'echange. Werke Bd. VI. S. 31.
5 Siehe besonders die Artikel von Alexandre Marc in «Temoignage Chretien»

1945—1946.

168



uns tatsächlich kein Wort darüber, wo dies «Wirtschaftsrecht» herkommen soll, und

wer seine Anwendung garantiert; man sagt uns nicht, worin dies Regime freier
Assoziation sich von der kapitalistischen Anarchie der Kartelle und Trusts unterscheiden
würde.

Im übrigen hat die Entwicklung des Kapitalismus gezeigt, daß die wirtschaftlichen

Automatismen eine extreme Uniformität im Gesellschaftsleben erzeugen, während

man doch von einer wirklichen Befreiung des Menschen eine Entwicklung seiner
individuellen Eigenarten erwarten sollte. Man beginnt dann, sich darüber klar zu
werden, daß jede Lösung, die darin besteht, dem Individuum die Rolle eines
mechanischen Teilstücks zuzuweisen, ihm auch die Starrheit eines solchen aufzwingt.

Einige suchen dann das Heil in einer Rückkehr zu «organischen» wirtschaftlichen
Verhältnissen, unter denen das Individuum durch «natürliche» Gesamtheiten ersetzt
würde, welche die wahrhaften Einheiten wären, denen man Rechnung tragen müßte.

Das ist die Tendenz aller «Korporatismen» und aller kommunitären Systeme;
sie ist heute vertreten durch die Gruppe «Wirtschaft und Humanismus» und besonders

durch Gatheron.
In seinem «Das Brot und das Gold» betitelten Werk drückt Gatheron seinen

Wunsch aus, «die Grundlagen des alten, unvergänglichen agrarischen Sockels
wiederzufinden, auf dem man solidarisch aufbauen kann»; er wünscht für Europa «eine
verjüngte Struktur» und nicht eine neue Struktur (S. 76); er setzt uns die Überlegenheit
des Mir6 und der Zadruga 7 über das individualistische wie über das sowjetische
System auseinander. Das sind die «ländlichen Gemeinschaften», die es wiederherzustellen

gilt. Von da aus wird man der Lösung des gesamten Wirtschaftsproblems sehr
nahe gekommen sein, «denn die Wirtschaft muß, um in Ordnung zu kommen, von der
Landwirtschaft ausgehen» (S. 72).

Auf dem Gebiet der Mittel stößt man auf den gleichen bestürzenden Optimismus.
Man versichert uns, daß die kommunitäre Lösung «ihre Schöpferkraft der Unfruchtbarkeit

der Gewalt entgegenstellt, weil sie keine Zerstörung verlangt, die dem
Gebäude, das sie zu errichten unternimmt, vorauszugehen hätte» (S. 97). Erstaunliche
Geschichte! Es wird vielleicht nicht notwendig sein, den Bodenbesitzern auoh nur die
geringste Unannehmlichkeit zuzufügen, denn «man kann dem Eigentum seine
gesellschaftliche Funktion wiedergeben, ohne an seiner Verteilung oder an seiner Struktur
zu rühren» (S. 58). Vorzunehmen ist nur «eine Neugruppierung der bearbeiteten
Parzellen auf der Ebene der Bearbeitung»; um das zu erreichen, genügt es, «einen
Gesetzestext zu erlassen wenn die Umstände dazu geeignet sind oder es erfordern»

(S. 87).
Es handelt sich gewiß nicht darum, Experimenten wie dem der Gemeinschaft

Barbu 8 jeden Wert abzusprechen; solche Experimente haben, genau wie alle koope-

6 Mir — die russische vorrevolutionäre Dorfgemeinde mit Gemeindebesitz an
Grund und Boden.

7 Zadruga — eine bis zum letzten Krieg vor allem in Südslawien erhalten
gebliebene Familiengemeinschaft, die meist verschiedene Familien unter der Leitung
eines «Hausvaters» (Gospodar) zusammenfaßte.

8 Die «Communaute Marcel Barbu» in Besancon ist eine etwa 80 männliche und
weibliche Mitglieder umfassende antikapitalistische, aber parteipolitisch neutrale
Genossenschaft, die sich mit der Herstellung von Uhrenschalen beschäftigt. Das
Besondere an dieser Genossenschaft ist die Betonung und Berücksichtigung, auch bei
der Uberschußverteilung, des menschlichen Wertes und des sozialen Wesens jedes
Genossenschafters.

169



rativen Experimente, einen gewissen erzieherischen Wert für diejenigen, die sich

ihnen hingeben. Aber seit mehr als einem Jahrhundert ist praktisch bewiesen worden,
daß der Kooperatismus mit dem Kapitalismus nicht zu Rande kommt, daß er ihm

nicht einmal ernsthaft die Haut ritzt.
Anderseits zeugen die Träume um eine kommunitäre Wirtschaft von einem

wunderlichen Heimweh nach vorkapitalistischen Wirtschaftsformen. Wenn man den

organischen Rhythmus der Natur wiederfinden will, warum dann nicht gleich bis zum
Zeitalter der Höhlenbewohner zurückkehren?

Wenn es uns nicht gestattet ist, in der Rückkehr zur Vergangenheit die

Wiederherstellung der menschlichen Freiheit zu suchen, dann bleibt noch die vom Marxismus

zum Problem der Befreiung des Menschen gebotene Lösung ins Auge zu fassen,

die der eben betrachteten diametral gegenübersteht.

IL

Nach der marxistischen Lehre kann die Freiheit nur durch den Sieg über die

natürlichen Notwendigkeiten, über die Notdurft und den Zwang zur abstumpfenden
und versklavenden Arbeit verwirklicht werden. Darin steht sie von Grund aus in

Übereinstimmung mit der Bibel, die bestätigt, daß der Fluch, der den Menschen trifft,
wirtschaftlicher Ordnung ist: «Im Schweiße deines Angesichtes sollst du dein Brot
essen.»

Dessen ungeachtet lehnen die Christen im allgemeinen den Marxismus ab, weil
es ihnen ungeheuerlich und blasphemisch vorkommt, sioh der göttlichen Züchtigung
entriehen zu wollen. Dabei aber vergessen sie, daß es doch die Erlösung gegeben hat,
und daß sie auf der zeitlichen Ebene nicht ohne Folgen sein kann; wenigstens haben

die Kirchenväter der ersten drei Jahrhunderte fast einmütig so gedacht, versicherten
sie doch, es werde ein Tag kommen, da der Mensch auf dieser Erde einen Zustand der

Harmonie, des Glückes und des Friedens wiederfinden würde. Noch im 13.

Jahrhundert folgt St. Bonaventura dieser Tradition, als er das Kommen eines siebenten
Zeitalters der Menschheit verkündet: «Dann», so schreibt er, «wird vom Himmel
dieses Reich herabsteigen, nicht das von oben, sondern das von unten, das kämpfende
Reich, das mit dem triumphierenden Reich so übereinstimmen wird, wie das in diesem
Leben nur möglich sein kann. Das Reich wird erbaut und wieder hergestellt, so wie
es zu Anfang war, und dann wird der Friede herrschen.» Man darf auch nicht
vergessen, daß St. Thomas Morus, ein Märtyrer des katholischen Glaubens, der Vater des

Kommunismus ist. Das heißt, daß ein grundsätzlicher Optimismus in bezug auf die
irdische Zukunft der Menschheit mit dem christlichen Glauben nicht unvereinbar
scheint.

Wenn er uns diese neue Vision der Freiheit (die er übrigens aus einer schon
alten kommunistischen Tradition wieder aufnimmt) vor Augen stellt, so denkt Marx
nicht daran, das frühere Ideal des Triumphs des Gesetzes über die Willkür oder
jenes der Unabhängigkeit des Individuums zu zerstören: er gedenkt im Gegenteil,
das einzige Mittel zu ihrer Verwirklichung zu zeigen. Denn die Macht eines Menschen
über einen andern Menschen und der Zwang, mit dem die gesellschaftliche Organi-

9 Collationes in Hexaemeron XVI, 29—50.

170



sation auf das Individuum drückt, sind nur die Wirkungen eines fundamentaleren

Zwangs: des Zwangs der Notdurft. Und nur in dem Maße, wie die Knappheit der

Wirtsohaftsgüter abnimmt, wird man die Freiheit, in jedem Sinn, den dies Wort
anzunehmen fähig ist, einführen können.

Die Befreiung des Menschen wird indessen nicht in einem Augenblick und nicht
ohne Anstrengung erreicht. Denn der Sieg über die Knappheit erfordert eine

Entwicklung der Produktionstechnik, die derjenigen, die der Kapitalismus selbst

verwirklicht hat, sehr überlegen ist. Aber damit diese Entwicklung erreicht wird, müssen

nunmehr die kapitalistischen Produktionsverhältnisse verschwinden. Und dies

Verschwinden wird sich erst am Ende eines Entscheidungskampfes zwischen denen
vollziehen, die von diesen Produktionsformen profitieren und denen, die darunter leiden.

Dieser Klassenkampf wird selbst mit der Eroberung der politischen Macht
durch das Proletariat nicht aufhören. Denn die vom Staat ausgeschaltete Bourgeoisie
wird fortfahren, sich mit allen in ihrer Macht stehenden Mitteln zu verteidigen: es

wird notwendig sein, sie Schritt um Schritt zurückzudrängen und durch Umbildung
zu assimilieren. Die Einführung der Herrschaft der Freiheit wird also im Laufe einer
historischen Periode vorbereitet werden, in welcher ein erneuerter Staat die Aufgabe
der Entwicklung der Produktionstechnik und die sozialistische Erziehung der
Individuen übernehmen wird; die Marxisten geben dieser Phase den Namen der Diktatur
des Proletariats, indem sie den für viele paradoxen Willen auf sich nehmen, die
Freiheit auf dem Wege der Diktatur zu verwirklichen.

Das Paradox wird indessen abgeschwächt, wenn man wohl berücksichtigt, daß

es sich hier nicht um die Diktatur eines Menschen oder einer Gruppe von Menschen
handelt: das Übergangs-Regime muß sich auf den ganzen Teil des Volkes stützen,
der sich der revolutionären Notwendigkeiten bewußt ist. So ist denn auch die Diktatur
des Proletariats das genaue Gegenteil der Willkürherrschaft, da es sich darum
handelt, den Fortschritt des Menschengeschlechts rationell und entsprechend den

Weisungen der Geschichte zu verwirklichen. Wenn es, wie Hegel will, eine Freiheit gibt,
die das Bewußtsein der Notwendigkeit ist, so muß diese Freiheit durch das
Verschwinden des Kapitalismus unmittelbar entfaltet und nicht vermindert werden.

Schließlich darf man nicht vergessen, zu unterstreichen, daß der Marxismus uns
diese Lösung des Problems der Freiheit nicht als eine rein dem Belieben unterworfene
vorstellt. Er betont im Gegenteil, daß die Evolution zum Sozialismus notwendig ist,
wenn man dem Menschen die schlimmsten Prüfungen ersparen will. Die Widersprüche
des kapitalistischen Regimes werden immer unerträglicher. Und die Zeitgeschichte
lehrt uns, daß er seine Existenz nur unter der Bedingung verlängern kann, daß er den
Faschismus ins Leben ruft.

III.

Bleibt noch, daß der Übergang zum Sozialismus das Verschwinden der
Marktwirtschaft und seine Ersetzung durch eine Planwirtschaft impliziert. Statt daß die
Individuen frei wären, zu kaufen und zu verkaufen, werden sie den Verordnungen
und Entscheidungen der Organe des Plans unterworfen sein.

Bedeutet das einen so großen Freiheitsverlust? Vergessen wir nicht, daß die
Wahlfreiheiten, die unter dem kapitalistischen Regime dem Produzenten, dem
Arbeiter, dem Konsumenten geboten werden, nicht sehr zahlreich sind. In seinem

171



«L'ordre social» (Die Gesellschaftsordnung) 10 betitelten Werk, das einen so naiven
liberalen Glauben verrät, versichert uns Jacques Rueff wohl, daß der Arbeiter «auf
Grund seines freien Willens» die Wahl trifft, für einen Unternehmer zu arbeiten,
statt seine Arbeitskraft für sich selbst zu verwerten. Jeder, der über gesunden
Menschenverstand verfügt, wird indessen der Meinung sein, daß der Arbeiter tatsächlich
nicht frei ist, das eine oder das andere zu wählen. Ganz allgemein sind die
Wahlmöglichkeiten eines Menschen immer eng begrenzt durch die Mittel, über die er
verfügt, die Bildung, die er genossen hat, und das Milieu, dem er angehört. Außerdem
werden diese Möglichkeiten im Rahmen eines durch eine chronische Hemmung
charakterisierten Mechanismus ausgeübt: im Augenblick der Wirtschaftskrise sehen

sich eine Menge Individuen der Mittel beraubt, ihre gewohnte Auswahl zu realisieren
und ihre normale Tätigkeit fortzusetzen: das ist der für die Tauschfreiheit auf dem

Markt gezahlte Preis.
So beschränkt diese Tauschfreiheit auch ist, so erscheint sie doch vielen, welche

die allgemeinen Perspektiven des Marxismus akzeptieren, kostbar. Sie suchen dann,
sie mit der Notwendigkeit der wirtschaftlichen Planung zu versöhnen. Außerdem

liegt ihnen sehr daran, auf das von der Grenznutzen-Schule vorgebrachte Argument
zu antworten, wonach keine rationelle Wirtschaftsorganisation ohne Tauschfreiheit
vorstellbar wäre. Inwieweit ist diese Suche nach einer liberalen Planung begründet,
und wie steht es um ihre Chance, zu wirklich durchführbaren Lösungen zu kommen?

Die Grenznutzen-Analyse des Marktes mündet in den Schluß, daß die Konkurrenz
der Käufer und Verkäufer spontan eine Tauschlage herbeiführt, die sie durch den
Ausdruck «Lage des Maximums an Bedürfnisbefriedigung» charakterisiert. In Wahrheit

sind diese Ausdrücke trügerisch, denn man kann keineswegs beweisen, daß die
Freiheit des Austauschs auf die bestmögliche Art die Bedürfnisse der Individuen
befriedigt, wenn die disponiblen Mittel gegeben sind. Übrigens entzieht sich die Grenz-
nutzentheorie prinzipiell jedem Beweis dieser Art, weil sie die subjektive
Bedürfnisbefriedigung der Individuen nicht kennt, und es selbstverständlich kein Mittel gibt,
diese Befriedigungen zu addieren. Der Ausdruck «Maximum an Bedürfnisbefriedigung»

bedeutet einfach, daß es von der so bezeichneten Lage aus unmöglich ist, das

subjektive Wohlbefinden eines Individuums zu steigern, ohne das eines andern
herabzudrücken. Dagegen ist es von einer andern, der oben bezeichneten nahekommenden
Lage aus möglich, das Wohlbefinden aller Individuen zusammen zu verbessern. Man
schließt daraus, daß die erste Lage der zweiten vorzuziehen ist, und daß folglich die
Tauschfreiheit, die automatisch die Lage des «Maximums an Bedürfnisbefriedigung»
herbeiführt, eine unentbehrliche Garantie für einen guten wirtschaftlichen Ertrag sei.

Aber man vergißt im allgemeinen, zu sagen, daß bei einem gegebenen Stand der
Hilfsquellen einer Wirtschaft eine unendliche Zahl von Lagen existiert, die der
Definition des Maximums an Bedürfnisbefriedigung entsprechen: vor allem entsprechend

den Variationen in der Verteilung der Mittel unter den Individuen; und selbst
dann noch, wenn man von einem gegebenen Stand dieser Verteilung ausgeht. Und
die Grenznutzentheorie verfügt über kein Kriterium, das es erlauben würde, zwischen
den verschiedenen «Maxima» zu wählen. Man sieht, wie begrenzt unter diesen
Umständen die Reichweite des berühmten Lehrsatzes ist.la

10 Sire,y 1945.
11 Ein französischer Wirtschafter, Herr Allais, hat vor kurzem in seinem Werk

«A la recherche d'une discipline economique» einen Beweis dafür geliefert. Aber er
gehört gerade zu denen, die daraus vollständig falsche Schlüsse ziehen.

172



Nichtsdestoweniger haben es gewisse sozialistische Wirtschafter, die theoretisch

von der Grenznutzen-Schule ausgebildet wurden, für notwendig gehalten,
planwirtschaftliche Projekte zu entwerfen, welche die Tauschfreiheit respektieren würden.
Die angesehensten und glänzendsten sind die von Oscar Lange12.

Nach Lange müßte der planende Staat den Leitern der Produktionseinheiten
wie auch den Arbeitern und Konsumenten volle Freiheit lassen, die Quantitäten der
verschiedenen Güter zu wählen, die sie kaufen oder verkaufen. Er selbst würde sich

darauf beschränken, die Preise für diesen Austausch so zu fixieren, daß die Angebote
zu diesen Preisen immer den Nachfragen gleich kämen. Der Zwang, der so auf den

Individuen lasten würde, wäre nicht beträchtlicher als der, dem sie im kapitalistischen

Regime unterworfen sind, weil auch unter diesem Regime der Preis jedem der
Austauschenden auferlegt wird. Außerdem würde man so die Lage des «Maximums
an Bedürfnisbefriedigung verwirklichen.

Tatsächlich kann man sich zuerst fragen, ob ein solches Regime lebensfähig
wäre. Denn es würde sich mit einem Wort um ein auf allgemeine Preiskontrolle
gegründetes System handeln. Die kürzlich mit solchen Systemen gemachten Erfahrungen

sind nicht ermutigend; es hat sich erwiesen, daß selbst eine sehr schwache Spanne
zwischen Angebot und Nachfrage eines Produkts zum offiziellen Preis heimliche
Transaktionen hervorruft, die den Markt vollständig aus dem Gleichgewicht bringen.

Aber der fundamentale kritische Einwand gegen Lange ist, daß sein System sich

als unvereinbar mit den Aufgaben des sozialistischen Aufbaus erweist. Die Planwirtschaft

muß sich zum Ziel setzen, eine rasche Entwicklung der Produktionsmittel zu
verwirklichen. Zu diesem Zweck muß sie Investierungs-Programme auf weite Sicht
aufstellen und sie selbst dann verwirklichen, wenn in bestimmten Momenten die
Rentabilität die.er Investierungen in diesem oder jenem Produktionszweig nicht
gesichert ist. Es kann also unmöglich zugelassen werden, daß ein Unternehmen, so wie
es ein «freier Produzent macht, seine Produktion verknappt oder gar vollständig
einstellt, weil der Verkaufspreis des Produkts nicht hoch genug ist.

Außerdem muß die Planwirtschaft die sozialistische Erziehung der Individuen
verwirklichen, muß ihnen zeigen, daß ihr Los von der guten Ausführung der gemeinsamen

Aufgaben abhängt, und sie dazu bringen, aus eigener Überzeugung diese
Aufgaben als wesentlicher anzusehen, als ihre persönlichen Liebhabereien (was nicht
hindert, daß diesen nachgegangen wird, wenn sie mit den sozialen Aufgaben nicht
unvereinbar sind). Und es handelt sich dabei nicht darum, auf die Geineinschafts-
instinkte zu spekulieren, die so leicht in Massenhysterie ausarten, es handelt sich
vielmehr darum, sich einfach auf eine Moral des wohlverstandenen Interesses zu
stützen. Dann aber sieht man nicht, wie es möglich wäre, die Tauschfreiheit bestehen
zu lassen, die jedem den wahren Platz, den er in dem Wirtschaftssystem einnimmt,
vernebelt, und den rasenden Individualismus erzeugt, an dem die westliche Zivilisation

unterzugehen droht. Diejenigen, die in der Tauschfreiheit die höchste Garantie
der menschlichen Freiheit sehen wollen, zeigen nur, daß sie über die liberale
Konzeption nicht hinausgekommen sind, der zufolge man die Individuen soweit wie nur
möglich voneinander getrennt halten muß, und daß sie nicht begriffen haben, daß

jeder seine Freiheit zuerst darin finden muß, daß ihm seine Beteiligung am
Gemeinschaftswerk bewußt wird.

On the Economic Theory of Socialism. Review Economic Studies, Okt. 1936
and Febr. 1937.

173



Die sozialistische Planwirtschaft erfordert, daß die Zentralorgane die Mengen

der Produkte, die jedes Unternehmen im Laufe einer gegebenen Periode fabrizieren

soll, auf der Grundlage einer Bewertung der zu befriedigenden Bedürfnisse und der

verfügbaren Mittel festlegen und nicht nur die Preise der Produkte fixieren. Sie

muß also das Kriterium des «Maximums an Bedürfnisbefriedigung» aufgeben. Ist
dann zu befürchten, daß die wirtschaftliche Entwicklung durch eine Vergeudung
der Mittel in Gefahr gebracht wird? Das hieße doch, zu vergessen, daß man selbst

in der kapitalistischen Wirtschaft sehr weit davon entfernt ist, jenen optimalen Einsatz

der Mittel nach der Regel des «Maximums an Bedürfnisbefriedigung» zu

verwirklichen; denn niemals werden die Bedingungen der «vollkommenen Konkurrenz»
in dem Sinne, wie die Grenznutzen-Schule diesen Begriff versteht, in allen Sektoren

der Wirtschaft exakt verwirklicht. Tatsächlich hängt der Fortschritt der Produktion
in allen Wirtschaftssystemen wesentlich vom Rhythmus der Investitionen und des

technischen Fortschritts ab. Nun aber scheint der Kapitalismus seit vielen Jahren
schon unfähig, die Investierungen, die sich aufdrängen, zu realisieren: um sich davon

zu überzeugen, braucht man nur den Stand der ländlichen und städtischen
Wohnverhältnisse in einem Land wie Frankreich festzustellen. Das kommt daher, daß die

Entwicklung der Börsenspekulation, des Hortens der Privaten und der Gesellschaften

eine riesige Vergeudung von Kapitalien zur Folge hat. Hinzuzurechnen ist jene
andere Vergeudung, die sich aus den auf die Wirtschaftskrisen folgenden
Liquidierungen von Unternehmungen ergibt (von den Folgen der Kriege gar nicht zu

reden). Was den technischen Fortschritt angeht, so ist er heute durch die malthu-
sianische Politik der großen Monopole gelähmt. Von allen diesen Gesichtspunkten
aus muß die sozialistische Planwirtschaft den Beweis ihrer entscheidenden
Überlegenheit über das kapitalistische Regime erbringen.

Ganz kürzlich noch hat sich Charles Bettelheim in seinem Werk über die
«theoretischen und praktischen Probleme der Planung» 13 auf den Begriff des «Maximums

an Bedürfnisbefriedigung» als auf das unentbehrliche Kriterium einer rationellen
Planung bezogen. Diesmal ist nicht die Rede von der Freiheit der Produzenten: der
Plan legt ebenso die zu produzierenden Mengen wie die Preise fest. Aber die

Planungsorgane bemühen sich immer, es so einzurichten, daß 1. die Konsumenten für
die in Kraft befindlichen Preise die Quantitäten kaufen könnten, die sie wünschen,
und daß 2. die produzierten Quantitäten derart seien, daß die mittleren Produktionskosten

jeden Gutes seinem Verkaufspreis gleichkämen. Es muß uns sofort auffallen,
daß dies nicht genügt, damit das «Maximum an Bedürfnisbefriedigung» im Sinne der
Grenznntzen-Schule erreicht wird; es müssen noch alle Unternehmungen jeden
Industriezweigs solche Quantitäten fabrizieren, daß ihre mittleren Kosten ihren
Grenznutzen-Kosten gleich sind. Wieder sind wir also vor die Frage gestellt, ob die
Anwendung einer solchen Regel mit der Realisierung eines weitgespannten Investitionsprogramms

vereinbar ist. Eine derartige Sorge um die Genauigkeit in der wirtschaftlichen

Berechnung kann die allgemeinen Ziele, die es zu erreichen gilt, gefährden,
statt ihnen zu dienen. Gewiß, solange die auf die Geldeinkommen und die Preise

gegründete Verteilungsweise besteht, ist es wünschenswert, daß der Ausgleich von
Angebot und Nachfrage auf den Konsumgütermärkten (die bestehen bleiben) im
allallgemeinen verwirklicht wird. Aber es geht nicht an, derart hypnotisiert auf die

13 Problemes theoriques et pratiques de la planification. Presses Universitaires,
1946.

174



subjektiven Wünsche der Konsumenten zu starren, um auf sie die Rationalität des

Plans zu gründen, wie Charles Bettelheim das tut. Wenn man zum Beispiel bereits

die bevorstehende Verteilung eines neuen Modells eines Produkts, das einem alten
sehr überlegen ist, in Rechnung stellt, so wäre es absurd, wollte man, um das

«Maximum an Bedürfnisbefriedigung» zu sichern, damit fortfahren, das alte Modell
in dem Ausmaß zu liefern, wie es von den Konsumenten verlangt wird (die
selbstverständlich die Überlegenheit des neuen Modells, in dessen Genuß sie bald kommen

werden, nicht kennen).
Mit einem Wort: es ist mit aller Deutlichkeit festzustellen, daß die Planwirtschaft

nicht das sein kann, was die kapitalistische Wirtschaft zu sein behauptet,
nämlich eine einfache Widerspiegelung der Vorlieben der «frei» sich ausdrückenden

Individuen, und zwar unabhängig voneinander und abgesehen von jedem Bewußtsein

gegenseitiger sozialer Verantwortlichkeiten. Sie muß im Gegenteil die Verwirklichung

des sozialen Fortschritts auf den von einem objektiven Gesichtspunkt aus

bestimmten Wegen erlauben.
Heißt das, daß die Gesamtheit der Individuen in einer sozialistischen Wirtschaft

dazu verdammt wäre, passiv die Entscheidungen einiger Techniker zu dulden?

Keineswegs! Die Neigungen der verschiedenen gesellschaftlichen Schichten müssen

Gelegenheit haben, sich auszudrücken, und es muß ihnen im Rahmen des

revolutionären Ziels des Regimes Rechnung getragen werden.
In einer der kürzlich erschienenen Nummern der marxistischen Revue «Zivilisation»

geht Paul Duchene so weit, zu schreiben: «Um sich vor der Versklavung zu

retten, die eine mechanisierte, rationalisierte und von einer Oligarchie von Technokraten

dirigierte Wirtschaft impliziert, wird das Individuum als unerbittlicher Gegner
jeder totalitären Zentralisation aufstehen müssen.» Und um diesen Schutz des

Individuums sicherzustellen, schlägt er ein ganzes Programm wirtschaftlicher
Organisation vor, das auf den von den Arbeitern gewählten Betriebsräten, den Gewerkschaften

und den Konsumenten-Gruppen beruhen soll.

Allerdings kann dieses Programm zu einigen kritischen Einwänden Anlaß geben.
Duchene unterscheidet den «sozialisierten» Sektor vom «nationalisierten» Sektor, und

zwar insofern, als der erste von einem durch die Arbeiter gewählten Rat und von
einem durch einen regionalen Industrierat gewählten Direktor geleitet würde.
Tatsächlich sieht man nicht, warum die Räte nicht die gleiche Rolle in den sogenannten
«nationalisierten» Unternehmungen spielen sollten; und anderseits ändert die

Ernennung des Direktors durch einen Regionalrat statt der Zentralbehörde den
Charakter seiner Funktion nicht wesentlich. Die Unterscheidung zwischen Sozialisierung
und Nationalisierung wird in der Praxis gegenstandslos.

Und Duchene gibt sich, wie uns scheint, vor allem dann einer Illusion hin, wenn
er die ganze Aufgabe einem «nationalen Wirtschaftsrat» anvertrauen will, der
«Vertreter der nationalen Industrieräte, des Gewerkschaftsbundes und der nationalen
Union der Gemeinden» zusammenfaßt. Es springt in der Tat nur zu sehr in die

Augen, daß die Ausführung des Plans eine Aufgabe ist, die eng mit der allgemeinen
Politik des proletarischen Staates verbunden ist: die wesentlichen Entscheidungen
müssen von den politischen Organen des Staates getroffen werden.

Die Notwendigkeiten der sozialistischen Wirtschaftsorganisation, wie diejenigen
des revolutionären Kampfes erfordern also eine starke Macht, die über sehr
ausgedehnte Zwangsmittel gegenüber den Individuen verfügt. Viele fürchten darum,

175



daß die Inhaber dieser Macht sich rasch verführen ließen, sie in totalitärer Weise

zu gebrauchen und systematisch Geist und Gewissen zu unterdrücken: sie berufen
sich auf die Pharaonen oder die Inkas von Peru, deren Macht auch auf dem exklusiven

Besitz der Produktionsmittel beruhte. Oder man fürchtet auch noch, daß die

Organisation der wirtschaftlichen Aufgaben zu einer ähnlichen Standardisierung der

Individuen führen könne, wie sie von Huxley in seiner Utopie «Die beste der Welten»

geschildert wird.
Sicher ist es wichtig, diese Einwürfe sorgfältig abzuwägen. Aber man muß auch

anerkennen, daß die ganze marxistische Philosophie auf deren Widerlegung hinzielt.
Sie zeigt in der Tat, daß das Individuum im Lauf der Geschichte ein immer exakteres

Bewußtsein seiner selbst erlangt. Es handelt sich also nicht darum, hinter den im

kapitalistischen Regime erreichten individuellen Entwicklungsstand zurückzugehen,
es handelt sich vielmehr darum, weiter vorwärts zu schreiten. So ist es ganz und gar
phantastisch, sich einzubilden, daß wir einem Regime ähnlich dem der Pharaonen
oder der Inkas entgehen gehen könnten: diese Regime beruhten auf der Vergöttlichung

des Herrschers, die in dem Stadium kultureller und geistiger Entwicklung,
das wir erreicht haben, nicht mehr vorstellbar ist. Zweifellos haben die faschistischen

Systeme anscheinend solche politischen Formen wieder auferstehen lassen: aber um
überholte gesellschaftliche Ordnungen künstlich aufrecht zu erhalten, mußten sie

ja gerade die geistigen Eroberungen mehrerer Jahrtausende aufheben.
Und die marxistischen Perspektiven über die menschliche Entwicklung

widerstreiten nicht weniger der Konzeption einer Unterwerfung des Individuums unter die

Gesellschaftsorganisation in allen Augenblicken seines Lebens. Sie zeigen im Gegenteil,

daß die Koordinierung der Anstrengungen aller es rasch erlauben muß. die

Forderungen der Gesellschaft an das Individuum auf ein Geringes zurückzuschrauben.
Sie lassen uns eine solche Entwicklung der Produktionskräfte voraussehen, daß die

Individuen nur noch einen sehr geringen Bruchteil ihrer Zeit den Pflichtleistungen
zu widmen gezwungen wären, und alle übrige der freien Betätigung ihrer Begabungen
widmen könnte. Gewiß darf man den vollendeten Kommunismus als eine Asymptote
ansehen, der sich im Unendlichen die Kurve des menschlichen Fortschritts nähert,
ohne sie jemals zu erreichen. Indessen kann man nicht leugnen, daß die baldige
Verwendung der atomischen Energie zu industriellen Zwecken uns in dieser Hinsicht
erstaunliche Perspektiven eröffnet. Es handelt sich nunmehr darum, zu wissen, ob

der Mensch fähig sein wird, durch eine wirtschaftliche Revolution sich seine eigenen
Eroberungen zu assimilieren. (Aus «Esprit», Dez. 1946.)

176


	Freiheit und wirtschaftliche Revolution

