
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 26 (1947)

Heft: 2

Artikel: Nehru über die britische Herrschaft in Indien

Autor: Furrer, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-335680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-335680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAUL FURRER

Nehru über die britische Herrschaft in Indien

«Was die Inder so ziemlich am schlechtesten ertragen, sind Darstellungen

der Geschichte Indiens aus britischer Quelle», bekannte ein Engländer,
der selbst mit diesem Land und seinen Völkern vertraut ist. Nehru bemerkt
dazu. «Schilderungen indischer Verhältnisse, die von Briten stammen, sind
die Geschichte des Eroberers in all ihrer Einseitigkeit».

Uns scheint nach Lektüre seines Buches1, die Vorstellungen des West-

Europäers von Indien seien bis jetzt tatsächlich zu betont britisch gewesen
und bedürften ausgiebiger, starker Korrektur.

Schon die Darstellung der geschichtlichen Entwicklung Indiens, der der
Verfasser fast die Hälfte seines Werkes widmet, muß auf den durchschnittlichen

Leser wie eine Offenbarung wirken. Jedenfalls bringt sie dem
europäischen Selbstgenügen, das sich, wenn es hoch kommt, der griechischen
und römischen Antike verpflichtet fühlt, zum Bewußtsein, daß Europa
weder ein Monopol auf Kultur besitzt, noch aus seiner Vergangenheit
kulturelle Führungsansprüche ableiten sollte. Wer außer dem Fachgelehrten
vergegenwärtigt sich, daß in den Stromgebieten des Indus und des Ganges
schon vor fünf- bis sechstausend Jahren ein erstaunliches Niveau materiellen

und geistigen Lebens bestand, daß schon damals mehrstöckige Häuser,
öffentliche Bäder, gute Straßen und Kanalisation zum Bilde einer indischen
Stadt gehörten? Wem unter uns Europäern sind die Vedas oder die Upani-
schaden, mit all ihrer Lebensweisheit, mehr als nur leere Namen? Und doch

leben sie heute noch im indischen Volke fort, wie die großen Epen, durch
Generationen hindurch mündlich überliefert.

Nehru, der selbst in der indischen Tradition verwurzelt ist und zudem

an den hervorragendsten Hochschulen Englands eine europäische Bildung
genossen hat, versteht es, in seiner geschichtlichen Schau die Ausstrahlungen

der in sich ruhenden, alt-indischen Kultur aufzuzeigen und ihre
Auswirkungen zum Beispiel auf den vorderen Orient und schließlich auf das

hellenische Zeitalter anzudeuten. Was uns stark beeindrucken muß, ist die

Fähigkeit der indischen Kultur, fremde Einflüsse, wie sie das Eindringen
feindlicher Völker oft mit sich brachte, zu assimilieren, so daß das fremde
Element indisches Gedankengut zwar bereichern, aber nicht grundlegend

1 Jawaharlal Nehru: Die Entdeckung Indiens (The Discovery of India), 581
Seiten. Verlag: The John Day Company, New York 1946.

61



verändern konnte. Auch der sozialen Organisation des Agrarlandes Indien,
die auf der Dorfgemeinschaft beruhte, vermochten weder die Jahrhunderte
noch fremde Einfälle etwas anzuhaben, — bis die Briten sie zerstörten.

Das Wissen um diese jahrtausendealte, ruhmvolle Geschichte läßt es

verständlich erscheinen, daß von den indischen Führern heutzutage die

180 Jahre dauernde, britische Fremdherrschaft — Indiens erste Fremdherrschaft

— nicht als unabänderliche Tatsache, sondern nur als unerträgliche
Unterbrechung der Tradition empfunden wird.

Es ist vielleicht von Interesse, hier anzudeuten, welche Rolle die Briten
in Indien nach ihren eigenen Äußerungen, wie sie hundertfach zu belegen

sind, spielten, um ihrer Darstellung die Ansicht Nehrus gegenüberzustellen.
Die Briten hatten in Indien, wie sie glaubten oder noch glauben, eine

Kulturmission zu erfüllen. Ihnen war es zu verdanken, wenn dieses Land

mit seiner fast chaotischen Vielfalt von sich bekriegenden Völkern, Rassen,

Sprachen und Religionen — des Segens der Ordnung und der Zivilisation

teilhaftig wurde, — der Zivilisation, soweit sie sich für Farbige eignete. Die

britischen Machthaber, vom Vizekönig bis zum kleinen Beamten, fühlten
diesen Wilden gegenüber eine Verantwortung, sie trugen «die Bürde des

weißen Mannes», wie ihr Dichter Rudyard Kipling sich ausdrückte. Sie

bauten den Indern Schulen und Universitäten, Kanäle, Eisenbahnen, sie sorgten

für ihre Gesundheit und erzogen sie ganz allgemein zu guten Bürgern,

um ihnen dereinst, wenn sie die hohe Kulturstufe des Westens erreicht

haben würden, die staatliche Unabhängigkeit zu verleihen. Der Verwirklichung

dieser letztern Absicht, so sagten sie, stehe nur die Uneinigkeit der

indischen Völkerschaften selbst noch im Wege.

Nehru sieht die Tätigkeit der britischen Beherrscher Indiens in einem

andern Licht. Als Inder und als leidenschaftlicher Verteidiger der Wahrheit

appelliert er an das Urteil der Weltöffentlichkeit. Es gibt wohl wenige

Männer, die mit der gleichen Berechtigung ihre Stimme erheben, hat er

doch seiner Überzeugung wegen etwa zehn Jahre seines Lebens in britischen

Gefängnissen verbracht. Seine Anklage richtet sich nicht so sehr gegen
Personen als gegen den wirtschaftlichen und politischen Imperialismus,

gegen die koloniale Ausbeutung, wie sie von den Beherrschern Indiens

geübt wird.
Der britischen Auffassung gegenüber, nach welcher England in Indien

eine kulturelle Aufgabe zu erfüllen hatte, erinnert Nehru daran, daß bis

zum Sieg des Industrie-Kapitalismus in England Indien materiell und

kulturell ebenso leistungsfähig war wie der Westen, und aus eigener Kraft
die ihm angepaßten, neuen Produktions- und Lebensformen entwickelt

62



hätte, — wenn eben nicht die Briten, eine zeitweilige Schwäche Indiens
ausnützend, sich im Land eingenistet und auf Kosten der Inder breitgemacht
hätten. Von harmlosen Handelsstationen der Ostindischen Kompanie
ausgehend, vermochten sie im Laufe des 18. Jahrhunderts, mit Hilfe e,ner
ausgedehnten Fünften Kolonne und skrupelloser Bestechung fast das gesamte
Gebiet Indiens in Besitz zu nehmen. Sie schnitten die Verbindungen Indiens
mit seinen Nachbarn zu Lande ab, so daß das Land nur noch auf dem

Seewege zugänglich war. Die Meere wurden von der britischen Flotte
beherrscht, durch ihren Schutz lieh die englische Regierung dem privatkapitalistischen

Unternehmen der Eroberung Indiens ihre Hilfe.
Welche Formen die wirtschaftliche und kulturelle Mission der Briten

dann in Indien annahm, davon nur einige Angaben, die Nehrus Darstellung
entnommen sind.

Die Briten zerstörten die indische Dorfgemeinschaft, die wirtschaftliche
und soziale Organisationsgrundlage des Landes. An Stelle von Kollektivbesitz

an Boden und Produktion, mit Hausindustrie als Ergänzung, d.e der

Dorfgemeinschaft erlaubten, sich selbst zu versorgen, trat — von den Briten
aufgezwungen — das Grundbesitzsystem, das den Bauern dem Grundherrn
und dem Wucherer auslieferte. Dem andern Partner der Dorfgemeinschaft,
dem Handwerker, ging es noch schlimmer. Die Kleinindustrie, insbesondere

die Herstellung von Baumwollstoffen, wurde unterdrückt, um den

Maschinenprodukten der englischen Textilindustrie genügenden Absatz zu

sichern. Die Folge war chronische Arbeitslosigkeit auf dem Dorf; eine

Verelendung und ein Massensterben, wie sie in der Welt bis dahin einzig
dastanden und selbst in den Berichten englischer Gouverneure festgestellt
wurden.

Jener Teil der indischen Bevölkerung, der für seinen Unterhalt ganz
auf die Bearbeitung des Bodens angewiesen war, hatte 1850 55 Prozent
erreicht. (Er ist seither auf 74 Prozent gestiegen.) Der Arbeitsertrag war
infolge veralteter Methoden gering, was zu periodisch wiederkehrender

Hungersnot führte. Solche wirtschaftlichen Verhältnisse erklären die ungeheuren
Sterblichkeitsziffern Indiens. (Durchschnittslebensdauer des Inders 22

Jahre, des Engländers 60 Jahre, im 20. Jahrhundert!) Nehru macht sich

anheischig, anhand von Karten zu zeigen, daß in Gebieten, die am längsten

unter britischer Herrschaft stehen, auch das größte Elend zu finden ist.

(Durchschnittlicher Jahresverdienst des Inders: 6 Pfund Sterling, des

Engländers: 97 Pfund Sterling, im Jahre 1930.)
Was in der Vernachlässigung oder Unterdrückung der Kleinindustrie

deutlich wurde, zeigt sich auch in der Haltung der Kolonialregierung der

63



indischen Schwerindustrie gegenüber, deren Entwicklung bewußt
verhindert wurde. Aus den Statistiken der indischen Handelskammer geht

hervor, daß selbst während des zweiten Weltkrieges die indische Industrie
nicht den geringsten Avisbau erfuhr (man denke an Amerika!), und dies

trotz Ueberbeanspruchung der englischen Industrieanlagen, trotz amerikanischen

Forderungen auf erhöhte indische Produktion (mit amerikanischer

Hilfe). Es war offensichtlich, daß das englische Industriekapital in Indien

nur das Agrarland, das Absatzgebiet sehen wollte und für die Nachkriegsjahre

keine indische Konkurrenz brauchen konnte. Auch die chemische

Industrie, deren Ausbau allein schon für die indische Landwirtschaft bitter
nötig wäre, erlag dem Regierungsveto. Aller indische Bedarf, selbst

Impfstoffe, sollte beim englischen Chemietrust (Imperial Chemical Industries)
bezogen werden. Ist es ein Zufall, daß der indische Vizekönig, Lord Lin
lithgow, nach seinem Rücktritt (1943) zum Verwaltungsrat der erwähnten
Chemietrusts ernannt wurde? Wirtschaftlich gesehen, ist Indien seit der

gänzlichen Beherrschung durch die Briten (etwa 1800) ohne Zweifel ein

Gebiet, das ausschließlich den Interessen des britischen Industrie-Kapitalismus

zu dienen hat. Vom politisch-sozialen Standpunkt aus muß es als

Polizeistaat bezeichnet werden. Die ganze Macht lag bis in die jüngste Zeit
bei den Briten. Das Wahlrecht war so sehr eingeschränkt, daß nur etwa
12 Prozent der Einwohner indische Vertreter in Provinzparlamente abordnen

konnten, deren Beschlüsse dem Veto des englischen Provinzgouverneurs
unterstanden und von geringer Bedeutung waren. Die persönliche Freiheit
des indischen Untertanen war bestenfalls sehr prekär, in Krisenzeiten (1942

bis 1944 z. B.) ganz ausgeschaltet, d. h. er war ganz der Willkür der Beamten

und der Polizei ausgeliefert. Um die 400 Millionen Inder dem Regime
botmäßig zu erhalten und zugleich mit einem Minimum an Verwaltungs- und

Polizeipersonal auszukommen (ein Weißer auf ungefähr 10 000 Indei/, hatte

die Kolonialmacht im Laufe der Zeit ein ausgeklügeltes System der Atomi-

sierung, der bis ins kleinste gehenden Aufteilung des indischen Volkes
entwickelt. Einmal wurde die Volksbildung absichtlich vernachlässigt; noch

heute, nach 150 Jahren britischer Herrschaft, sind etwa 80 Prozent der

Männer und mindestens 90 Prozent der Frauen Analphabeten. Dann wurden

Unterschiede der Sprache und Rasse bewußt und gegeneinander
ausgespielt, wirtschaftliche und soziale Unterschiede (Kasten!) provozierend
ausgebeutet, man schuf ferner ein getrenntes Wahlsystem für Hindus und

Mohammedaner, obschon es ethnologisch gar keine Berechtigung hatte.

Sogenannte Fürstenstaaten, der Form nach unabhängig, in Wirklichkeit aber

vollkommen unter der Botmäßigkeit der Zentralregierung, wurden entweder

64



von den Briten geduldet oder sogar neu geschaffen. Diese Fürstenstaaten, in
denen zum Teil noch direkt mittelalterlicher Feudalismus herrscht, sind in

ganz Indien verstreut und wirkten oft als eine Art Fünfte Kolonne zugunsten
der Briten.

Was war von den Erklärungen konservativer englischer Regierungen zu

halten, die wiederholt die Befreiung Indiens in Aussicht stellten.'' Wurden

je die Voraussetzungen dafür geschaffen.'' Die Antwort gab Mr. Churchill in
seiner Erklärung zur Atlantischen Charta 1941, als er betonte, diese Charta

gelte nicht für Indien, und bei anderer Gelegenheit, als er sagte, er habe

d,e Führung der englischen Regierung nicht übernommen, um das britische
Weltreich zu liquidieren. Diese Feststeilungen allein waren in Einklang mit
dem Verhalten der Kolonialregierung in Indien. Es war beabsichtigt,
Indien auf absehbare Zeit als Kolonialgebiet auszubeuten, wenn auch vielleicht
mit einigen harmlosen Konzessionen an das indische Volk.

Der Kampf um die Befreiung Indiens nahm um die Jahrhundertwende
entschiedenere Formen an. Es erübrigt sich, ihn hier in all seinen Phasen

aufzuzeichnen; wir waren Zeugen mindestens seines schärfsten Aufflammens
und werden vielleicht noch seinen glücklichen Ausgang erleben.

Die wichtigste Gruppe der Gegner des britischen Imperialismus bildet
die Kongreßpartei oder -bewegung, in der sich hauptsächlich Hindus, aber

auch Mohammedaner aus dem Mittelstand — Ärzte, Kaufleute, Juristen,
Beamte — auf demokratischer Grundlage zusammenschlössen. Ihre
praktischen Forderungen waren lange Zeit auf die Selbstverwaltung Indiens
innerhalb des britischen Reichsverbandes, den sogenannten Dominion-
Status gerichtet. Die Erfüllung dieser Forderung wurde Indien während des

ersten Weltkrieges, wenn auch in ziemlich vager Form, in Aussicht gestellt.
Eine gewaltige Armee von Indern kämpfte damals unter großen Opfern an

allen Fronten auf Seite der Alliierten. Als die Gefahr vorüber war und die

Inder ihren Anspruch auf Dominion-Status erneut erhoben, antworteten die

Briten mit blutigen Unterdrückungsmaßnahmen (Amritsar, 1920). Mahatma

Gandhi, dem geistigen und religiösen Führer Indiens, gelang es, dem Volk
neuen Mut und Selbstvertrauen einzuflößen. Der Kampf, den er einleitete,
entsprach seiner religiösen Ueberzeugung. Seine Waffe war gewaltloser
Widerstand, das Nicht-Zusammenarbeiten mit den britischen Herrschern,
seine Aufforderung an das Volk, Haß und Furcht zu überwinden, in mächtigen,

friedlichen Demonstrationen seine Forderungen zu vertreten und,

wenn nötig, für sie zu leiden. Die beispiellose Erregung, die durch die

Massen Indiens ging, die Bereitschaft seiner Anhänger, unter ihnen Mil-

65



Honen von Frauen und Mädchen, für ihr Ziel zu leiden oder sogar das Leben

hinzugeben, erweckten Begeisterung auf der ganzen Welt.

Es waren diese Aktionen Gandhis, sein gewaltiger geistiger Einfluß über

alle Kasten hinweg auf Indiens Volk, die der Kongreßbewegung den Boden

für ihre politische Arbeit schufen. Diese Aktionen und das erwachende

Selbstbewußtsein des Volkes, das nicht mehr durch brutale Unterdrückungsmaßnahmen

erstickt werden konnte, brachten die britische Regierung dazu,

nach jahrelangen Verhandlungen 1935 gewisse Reformen vorzuschlagen und

einige Provinzregierungen mit Indern zu besetzen. Das ganze Reformwerk

war jedoch so konstruiert, daß auch die eifrigsten indischen Minister nichts

Wesentliches gegen die britische Kolonialverwaltung unternehmen konnten,
wohl aber beim eigenen Volk an Vertrauen einbüßen mußten. Der einzige

Vorteil für die Inder bestand darin, daß es ihnen vermehrten Einblick in
die Verwaltungsmaschinerie gewährte und vielleicht gewisse Fälle britischer
Willkür korrigierte. Das Jahr 1939 setzte dem Experiment ein Ende. Damals

erklärte der Vizekönig, Lord Linlithgow, den faschistischen Mächten im
Namen des indischen Volkes den Krieg, ohne sich auch nur mit einem Wort

um die Zustimmung der indischen Führer zu bemühen. Die Folge war der

Rücktritt der indischen Provinzregierungen und ein scharfer Protest der

Kongreßpartei gegen das eigenmächtige Vorgehen der Briten. Die Inder

vertraten den Standpunkt, daß man von einem nahezu faschistisch regierten
Indien nicht verlangen könne, am Kampf gegen den Faschismus teilzunehmen,

und stellten die Forderung sofortiger Unabhängigkeit, mindestens als

Freistaat innerhalb des britischen Reiches als Bedingung für ihren
Kriegseinsatz. Die britische Indienregierung fuhr aber dessenungeachtet fort,
indische Truppen auszubilden und in den Kampf zu schicken, sie stellte
auch die indische Wirtschaft auf Kriegsbetrieb, Munitionsherstellung usw.

um. Weitere Verhandlungen, die Sir Stafford Crips für die Londoner
Regierung führte (Februar 1942), brachten die Unabhängigkeit nicht. Da ließ
die indische Kongreßpartei die Aufforderung an Großbritannien ergehen:
«Quit India», Verlaßt Indien, und gab damit den britischen Reaktionären
das Signal zur blutigsten Unterdrückung, die Indien je erfahren hatte.
Jawaharlal Nehru, der in der Bewegung an erster Stelle stand, und mit ihm
Gandhi und 30 000 bis 40 000 einflußreiche Kongreßmitglieder wurden
verhaftet und blieben bis 1944 im Gefängnis.

Dabei standen die Japaner vor den Toren Indiens. Was damals in Indien
geschah, erfuhr die Welt erst nach dem Kriege. Es gemahnte in seiner
Brutalität an faschistische Terrormethoden, es war, als ob die reaktionärsten
Imperialisten, ihrer Sache sicher, diese Gelegenheit benützen wollten, um

66



ein für allemal mit den «niggers» abzurechnen. Übrigens traf Indien noch

eine weitere schwere Katastrophe, die Hungersnot in Bengalen 1943, die

mehreren Millionen von Indern das Leben kostete und direkt der
Nachlässigkeit der Regierung zuzuschreiben war. Nehru nennt sie «eine von
Menschen verursachte Katastrophe» — «einen Beweis von Unfähigkeit, der jede
demokratische Regierung innerhalb 48 Stunden hinweggefegt hätte und

nur dem unverantwortlichen Vizekönig und seinen Kollegen nichts anhaben

konnte». Auch die Umstände, unter denen Inder und Weiße «vor den

Japanern flüchteten» (wobei die Europäer allein die gute Straße, «die weiße

Straße», benützen durften, und die Inder sich, so gut sie es vermochten,
über die schlechte Straße retteten), zeigten, daß die europäische Herrenrasse

nichts gelernt hatte.

Die Hungersnot hatte immerhin eines bewirkt: Man begann auch in
Regierungskreisen einzusehen, daß die vollkommene Planlosigkeit, selbst in
Ernährungsfragen, wie sie bisher bestanden hatte, einer energischeren
Haltung weichen müsse. Feldmarschall Wavell, der neue Vizekönig (Nehru
erwähnt ihn zwar mit keinem Wort), tat für die Hungergebiete, was er

konnte; mit welchem Erfolg, ist uns nicht bekannt. Der Ausgang der
englischen Wahlen brachte die Indienfrage vielleicht einer Lösung näher. Die

Inder aber, soviel ist sicher, werden sich auch von einer Labourregierung
nicht mehr mit Zusicherungen abfinden lassen, denn in der Vergangenheit
erwiesen sich englische Labourpolitiker in der Indienfrage nicht als

fortschrittlicher denn die Konservativen, wie Nehru behauptet.

Theoretisch sollten die indischen Führer bei einer sozialistischen Regierung

Großbritanniens Verständnis finden können. Die Kongreß-Kommission
hatte sich schon 1938 bis 1942 mit Plänen für die Entwicklung Indiens
befaßt. Unter dem Vorsitz Nehrus hatten sich Industrielle, Finanzleute,
Wissenschafter, Gewerkschaftsführer, Bürgerliche und Sozialisten über einen

Zehnjahresplan für Indien geeinigt. Das Ziel war eine Hebung der Wohlfahrt

des gemeinen Mannes —¦ bessere Ernährung und Behausung, die

Abschaffung des Analphabetentums, Ausbau der öffentlichen Dienste. Trotz der

Mitwirkung von Industriellen beschloß die Kommission die Staatskontrolle
der Schlüsselindustrien, Nationalisierung des Bodens, der Bergwerke, Flüsse.

Wälder. Nehru, als Sozialist, hofft auch auf die Sozialisierung des Kredits.
Das Bestreben der indischen Führer geht dahin, möglichst mit eigenen

Kräften auszukommen, um nicht einem neuen Imperialismus zum Opfer zu
fallen. Auch zu starke Konzentration wirtschaftlicher Macht soll durch die

Entwicklung genossenschaftlichen Aufbaus vermieden werden. Die Ähnlichkeit

seiner Planideen mit den Postulaten der «Neuen Schweiz» ist unver-

67



kennbar und nicht erstaunlich, sieht sich doch die heutige indische Führerschicht

überall nach Möglichkeiten des Aufbaus um. Tagore, der bis in sein

hohes Alter für eine Zusammenarbeit mit Großbritannien eingetreten war,
bewunderte in seiner letzten Botschaft vom Sterbebett «die Energie, mit der

Rußland Krankheit und Analphabetentum zu bekämpfen versucht, wie es

nach und nach Unwissenheit und Armut ausgerottet hat». «Die Zivilisation
Rußlands sagte er, «ist frei von Klassenunterschieden. Ich kann nicht
umhin, die zwei Regierungssysteme (Rußlands und Indiens) zu vergleichen,
das eine auf Zusammenarbeit, das andere auf Ausbeutung gegründet.»

Daß auch Nehru von Rußland tief beeindruckt war, verraten Äußerungen

wie: «Ich zweifle nicht, daß die Sowjet-Revolution die menschliche
Gesellschaft einen mächtigen Schritt vorwärts gebracht und eine Flamme

angezündet hat, die nicht zu ersticken ist.» Er ist auch von der Notwendigkeit

einer wirtschaftlichen Revolution Indiens überzeugt, sieht sie

allerdings, seiner Kenntnis der indischen Verhältnisse entsprechend, in einem

demokratisch geplanten Kollektivismus. In diesem Rahmen werden auch

die gemeinwirtschaftlich betriebenen Dorfindustrien, die für das indische

Bauernland alte Tradition sind, ihren Platz finden. Während Nehru für den

Dogmenstreit zwischen verschiedenen marxistischen Richtungen kein Interesse

hat und sich nur dafür einsetzt, daß die Wirtschaft Indiens leistungsfähig,

im Dienste des Volkes und dem Volke verantwortlich sei, läßt er sich

auch von Schlagworten wie «Monopolismus» nicht abschrecken. Er hält mit
Professor Tawney dafür, daß «wir nicht die Wahl haben zwischen Monopol
und Konkurrenz, sondern nur zwischen einem Wirtschaftsmonopol, das

unverantwortlich und privat ist, und einem Monopol, das verantwortlich und

öffentlich ist.» In einem Punkte hat es übrigens Nehru leichter, sozialistische

Ideen zu vertreten: die Inder haben nie soviel übrig gehabt für das Profitmotiv

wie die Völker des Westens.

Im Moment, da die Indienfrage ihrer Lösung entgegenzureifen schien,

zeigen sich heute erneut Schwierigkeiten; ein Teil der 90 Millionen
indischer Mohammedaner unter Jinnah fordern unter Drohungen eine Aufteilung
Indiens in einen Hindu-Stat und den Mohammedaner-Staat, Pakistan

genannt. Sehen wir zunächst, was an wirklichen Gründen für dieses Verlangen
besteht. Die Mohammedaner in Indien hatten am längsten am Feudalsystem

festgehalten und dementsprechend keine Mittelklasse entwickelt; sie lehnten
westlichen Einfluß und westliche Bildung noch ab, als sich die Hindu-Mittelklasse

dank westlicher Bildung und westlichen Geschäftsmethoden

wirtschaftlich wichtige Positionen gesichert hatte. Dieser Modernisierungsvorsprung

von etwa einer Generation erzeugte bei den Mohammedanern gerade-

68



zu eine Angstpsychose; sie fürchteten, von den dreimal stärkeren
Hindumassen an die Wand gedrückt zu werden und sprachen von einem Kongreß-
Imperialismus. Wie weit nun diese Befürchtungen von der Kolonialmacht
für ihre Zwecke eingespannt wurden, ist nicht genau festzustellen. Jedenfalls

aber lag den Briten daran, den Einigungsprozeß, der sich in Indien
entwickelte, zu hintertreiben, und da sie sich auch anderwärts, im Nahen
Osten zum Beispiel, auf das feudale Mohammedanertum stützen, lag es ganz
in ihrer Linie, mit der Unterstützung der mohammedanischen Indienforderungen

auch Jinnah und seine Mohammedaner-Liga für ihre antirussische-

Politik zu gewinnen.
Vom Standpunkt der indischen Staatsinteressen jedenfalls ist eine

Teilung Indiens nicht zu vertreten, ebenso wenig wie vom nationalistischen,
denn, sagt Nehru, die bedeutenden modernen Großstaaten, wie die USA und

die Sowjetunion, sind multinational. Wie wenig die mittelalterliche These

Jinnahs, wonach die zwei Hauptreligionen auch zwei Nationen entsprechen,
den modernen Ideen selbst der «unterdrückten» Mohammedaner entspricht,
zeigen die neuesten Berichte aus Indien («NZZ» Nr. 2434, Morgenausgabe

vom 31. Dezember 1946): «Auch die Mohammedanische Liga steht unter
einem gewissen Druck, namentlich von Seiten der eigenen Anhänger in

gemischten Provinzen mit Hindumehrheiten. Es handelt sich um Millionen
von Mohammedanern, die seit Jahrhunderten friedlich neben den
Hindumehrheiten existieren konnten und die an der Pakistanforderung für die

mohammedanischen Provinzen nicht interessiert sind Sie treten sehr

entschieden für eine Verständigungspolitik und eine Zusammenarbeit in der

Konstituierenden Versammlung ein.» Wer sich dagegen sträubt, ist Jinnah,
der Hasser alles Demokratischen, der «Geist, der stets verneint». Und —
leider, muß man sagen, steht auch die Labourregierung nicht eindeutig hinter

Nehru, dem Staatsmann, und Gandhi, dem Propheten, obschon diese

beiden Persönlichkeiten die beste Garantie für eine demokratische und
vorbildlich tolerante Entwicklung in Indien bieten, obschon Großbritannien
keine Männer erhoffen kann, die großmütiger über Vergangenes
hinwegkommen und mit einem neuen Großbritannien auf neuer Grundlage
zusammenarbeiten würden.

69


	Nehru über die britische Herrschaft in Indien

