
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 25 (1946)

Heft: 12

Buchbesprechung: Die "Utopia" des Thomas Morus

Autor: Gitermann, Valentin

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VALENTIN GITERMANN

Die „ Utopia" des Thomas Morus

Thomas Morus, Humanist, englischer Staatsmann und Märtyrer des

Katholizismus, hat seinen kommunistischen Staatsroman «Utopia oder vom

besten Zustand des Staates» 1516 in lateinischer Sprache publiziert. Eine

deutsche Ausgabe erschien schon 1520. Zur Ausarbeitung seiner Utopie ist

Morus unzweifelhaft durch die schrecklichen sozialen Verhältnisse bewogen

worden, welche in England zu Beginn des 16. Jahrhunderts herrschten.

Im Mittelalter dominierte in England, ganz ebenso wie in den meisten

Ländern des europäischen Kontinents, wirtschaftlich und politisch das System

des Feudalismus. Der Boden gehörte zur Hauptsache dem Adel und der

Kirche. Auf die Erzielung einer größtmöglichen Rente bedacht, zwangen die

weltlichen und geistlichen Grundherren ihre bäuerlichen Untertanen zur

Leistung von Abgaben und Frondiensten. Da die Kopfzahl der Herrenschicht

mit der Zeit erheblich zunahm, machte sich die Notwendigkeit geltend, das

Feudalsystem territorial auszudehnen. Um dem englischen Ritterstand neue

Grundstücke zur Verfügung zu stellen, ließ sich die englische Krone in den

westlichen und südlichen Gebieten Frankreichs bedeutende Lehen einräumen,

wo dann englische Vasallen ihre standesgemäße Existenz finden konnten. Im
14. Jahrhundert hatte nun aber auch der französische Adel unter empfindlichem

Mangel an Grundstücken zu leiden, und Frankreich entschloß sich

deshalb, die Engländer aus seinen Gebieten wieder zu vertreiben, was im
Verlaufe des «Hundertjährigen Krieges» auch gelang. Infolgedessen erlitt
die englische Aristokratie eine katastrophale Einbuße an ihrem Grundbesitz.

Sie wurde, nach vorübergehend geglückter Expansion auf dem Kontinent,
ohne Rücksicht auf ihre inzwischen stark angewachsene Kopfzahl, wieder in
den allzu bescheidenen Grenzen des englischen Territoriums zusammengedrängt.

Zunächst sah der englische Adel keine Möglichkeit, sich der

gewaltigen Schrumpfung seines Grundeigentums zweckmäßig anzupassen. Es

entbrannte innerhalb der Aristokratie ein erbitterter, rücksichtslos egoistischer

Kampf um die Herrschaft über den Acker und über die Arbeitskraft
der hörigen Untertanen. Die Geschichte beschreibt diese Selbstzerfleischung
der englischen Herrenschicht unter dem Namen des «Krieges der beiden

Rosen», weil sich zwei Parteien, die der «weißen» und die der «roten Rose»,

feindlich gegenüberstanden. Schließlich aber erkannte der englische Adel,
daß das Feudalsystem auf einer so unzureichenden territorialen Basis länger

449



nicht beibehalten werden konnte, und man begann, um aus der Krise

herauszukommen, das Feudalsystem abzubauen, nach einer wirtschaftlichen

Neuorientierung, nach der Erschließung bisher ungenutzter Existenzgrundlagen

zu trachten. Naturalwirtschaft und Hörigkeit wurden angesichts der

geänderten Verhältnisse von den meisten Grundherren als unrentabel aufgegeben.

Man suchte Anschluß an die eben aufblühende gewerbliche Produktion der

spätmittelalterlichen Städte und stellte sich deshalb auf die Herstellung
industriell verwertbarer Rohstoffe um. Die geographischen Voraussetzungen

Englands boten nach dieser Richtung zwei Möglichkeiten dar: Schafzucht

und Bergbau. Beim Übergang zur Schafzucht wurden die Äcker mit Hilfe
weniger Hirten als eingehegtes Weideland (inclosures) für die Schafherden

eingerichtet. Die bäuerlichen Untertanen, für deren Lebensunterhalt man

nicht länger aufkommen wollte, wurden von ihrer Scholle vertrieben und

zu Hunderttausenden erbarmungslos der Proletarisierung preisgegeben. An
Stelle des feudalen Verhältnisses der Hörigkeit trat der moderne kapitalistische

Lohnvertrag. Schafzucht, Bergbau und Textilindustrie vermochten
zunächst aber nur einen sehr kleinen Teil der Habenichtse zu beschäftigen,
und so überflutete ein ungeheurer Schwärm von Landstreichern, Bettlern
und Dieben das ganze Königreich. Die Staatsgewalt glaubte dieser Landplage

nur mit drakonischen Strafgesetzen entgegentreten zu können. Unter Heinrich

VIII., unter Eduard VI., unter Elisabeth wurden Landstreicher mit
Auspeitschung, Verstümmelung, Brandmarkung, Zwangsarbeit und Hinrichtung

bestraft. Es gab Ortschaften, in denen jährlich 300 bis 400 Vagabunden

gehängt wurden. Massenhafte Arbeitslosigkeit, Armut und Kriminalität
bildeten somit zu Beginn der Neuzeit eine auffallende und besorgniserregende

Erscheinung im englischen Staate.

Mit einer eingehenden Besprechung all dieser Mißstände eröffnet Thomas

Morus seine «Utopia». In eleganter Dialogform, wie sie von den humanistischen

Gelehrten mit Vorliebe angewandt wurde, setzte Morus zunächst

auseinander, daß die Bestrafung des Diebstals mit dem Tode ungerecht und

unzweckmäßig sei. «Zur Sühne des Diebstahls ist die Hinrichtung nämlich

zu grausam und zu seiner Verhinderung doch ungenügend. Der einfache Diebstahl

ist kein so ungeheures Verbrechen, daß er mit dem Kopfe gebüßt werden

müßte, noch ist anderseits eine Strafe schwer genug, diejenigen vom
Stehlen abzuhalten, welche sonst keinen Lebensunterhalt haben.» Dem
Einwand, daß ja jeder, der arbeiten wolle, als Handwerker oder als Bauer seinen

Lebensunterhalt finden könne, begegnet Morus mit einer eingehenden Analyse
der gesellschaftlichen Verhältnisse, und er zählt die Ursachen auf, welche an
der Verelendung eines beträchtlichen Teiles der englischen Bevölkerung

450



schuld sind. Er kommt dabei natürlich auch auf die verhängnisvollen
Konsequenzen der Schafzucht zu sprechen: «Eure Schafe, die so sanft zu sein und

so wenig zu fressen pflegten, sind so unersättlich und zügellos geworden, daß

sie die Menschen selbst auffressen und die Äcker, Häuser und Familienheime
verwüsten und entvölkern. Denn in jenen Gegenden des Königreiches, wo

feinere, daher auch teurere Wolle gezüchtet wird, sitzen die Adeligen und

Prälaten, jedenfalls sehr fromme Männer, die sich mit den Einkünften ihrer
Landgüter nicht begnügen; nicht zufrieden damit, in freier Muße ihrem
Vergnügen nachzugehen, schädigen sie das Wohl der Allgemeinheit. Sie lassen

dem Ackerbau keinen Boden übrig, legen überall Weideplätze an, reißen die

Häuser nieder, zerstören die Ortschaften und lassen nur die Kirchen stehen,

um die Schafe darin einzustellen. Als nähmen die Wildgehege und Parke

nicht schon genug Grund und Boden weg, verwandeln jene biederen Männer
alles angebaute Land in Einöden. So umgibt ein einziger unersättlicher Prasser

— wie ein Fluch lastet er über seinem Vaterlande! — einige tausend Äcker
mit einem einzigen Zaun, wirft die Bauern hinaus, unterdrückt sie mit
Gewalt oder bewegt sie mit List zum Verkauf ihrer Parzellen. So oder so wandern

die Unglücklichen aus, Männer, Weiber, Kinder, Ehemänner mit
Gattinnen, Waisen und Witwen, Mütter mit kleinen Kindern — sie verlassen ihre
altgewohnten Heimstätten und finden kein schützendes Obdach. Ihren ganzen
Hausrat müssen sie, da sie vertrieben werden, für ein Spottgeld hergeben,
und wenn sie dann diesen Erlös binnen kurzem bei ihrem Herumschweifen
aufgebraucht haben, was bleibt ihnen schließlich übrig, als zu stehlen und
danach von Rechts wegen gehängt zu werden? Ein einziger Schaf- oder
Rinderhirt genügt ja, das Land von den Schafen abweiden zu lassen, während
der Ackerbau vieler Hände bedurfte.»

Aus all diesen Tatsachen zieht Morus die Schlußfolgerung, daß die

Bekämpfung des Verbrechertums durch eine noch so drakonische Kriminalpolitik

illusorisch bleiben muß, wenn man nicht in erster Linie eine Änderung

der gesellschaftlichen Verhältnisse herbeizuführen sucht. Den Hauptgrund

aller Übel erblickt Thomas Morus im Privateigentum: «Wo aller Besitz
Privatbesitz ist, wo alles am Maßstabe des Geldes gemessen wird, wo alle
Habe unter einige wenige verteilt ist, während alle übrigen ganz unleugbar
elend dran sind, da kann es wohl kaum je geschehen, daß der Staat
gerecht und gedeihlich verwaltet wird.» Denselben Gedanken hatte schon um
380 n. Chr. der heilige Augustinus geäußert: «Weil das persönliche Eigentum
existiert, existieren auch die Prozesse, die Feindschaften, die Zwietracht, die
Kriege, die Aufstände, die Sünden, die Ungerechtigkeiten, die Mordtaten.
Woher kommen alle diese Geißeln? — Einzig vom Eigentum.»

451



Morus weiß natürlich, daß es aussichtslos ist, den Herrschenden die

Einführung der Gütergemeinschaft vorzuschlagen: «Die Philosophie hat bei den

Fürsten keine Stätte.» Selbst das Christentum hat die sozialen Verhältnisse,

die Gebräuche, Sitten und Anschauungen nicht zu ändern vermocht. «Die

Prediger haben in ihrer Schlauheit erkannt, daß die Menschen nur widerwillig

ihre Sitten der Richtschnur Christi anpaßten, und sie bogen deshalb

seine Lehre und schmiegten sie den Sitten der Menschen an, woraus ich aber

keine andern Vorteile für sie entspringen sehe, als daß sie nun um so sicherer

böse sein können.»

Auf diese Betrachtung läßt Morus eine Beschreibung der «höchst weisen

und edelmenschlichen Einrichtungen der Utopier» folgen, «wo so wenige
Gesetze bestehen und die Staatseinrichtungen doch so trefflich verwaltet

werden, daß die Tugend ihren Lohn empfängt und bei gemeinschaftlichem
Besitz doch alle alles in Überfluß haben .»

Morus selbst bringt pro forma, mit vorsichtigen Seitenblicken auf die

Zensurbehörden, einige skeptische Vorbehalte gegen das Prinzip des

Kommunismus an und läßt darauf einen weitgereisten Portugiesen über seinen

Aufenthalt auf der Insel Utopia Nirgendland) berichten.
Auf der Insel bestehen 54 gleich große Städte, jede von 6000 Familien

bewohnt. Die Verfassung ist demokratisch. Privateigentum existiert nicht.
Produktion und Konsumtion sind kommunistisch organisiert. Die Güterzuteilung

erfolgt nach Bedarf. Jede Familie bezieht die zu ihrem Unterhalt
erforderlichen Produkte unentgeltlich aus den staatlichen Magazinen. Leidet eine

Stadt etwa Mangel an irgendwelchen Waren, so geben ihr die andern Gemeinden

unentgeltlich davon ab. Für alle Utopier besteht Arbeitspflicht, von der

nur Gelehrte, Beamte und Priester, mit Rücksicht auf ihre besonderen
Funktionen, dispensiert sind. Da es keine Müßiggänger gibt, genügen sechs Stunden

Arbeit pro Tag für die Befriedigung sämtlicher Bedürfnisse. Die Utopier
pflegen acht Stunden für den Schlaf vorzusehen; die übrigen zehn Stunden
des Tages widmen sie der Erholung und der Bildung. Jedem, der sich ernsthaft

geistig betätigt, steht die Möglichkeit offen, in den Stand der Gelehrten,
Beamten und Priester aufzusteigen. Für jedermann besteht freie Berufswahl.
Doch ist für alle Utopier ein periodischer Wechsel zwischen landwirtschaftlicher

und gewerblicher Arbeit obligatorisch. Alle zwei Jahre gehen die in
der Landwirtschaft beschäftigten Bürger zu städtischem Handwerk über, und

umgekehrt, zwecks Vermeidung beruflicher Einseitigkeit. Viele Utopier
verstehen mehrere Handwerke auszuüben. Auch wer auf Wanderschaft geht (zu
welchem Vergnügen, nebenbei bemerkt, die Erlaubnis sowohl des Vaters als

auch der Ehegattin erforderlich ist), darf sich der Arbeitspflicht nicht ent-

452



ziehen: er hat vielmehr täglich irgendwo unterwegs seine sechs Stunden zu

absolvieren. Die unvermeidlichen «niedrigen» Arbeitsarten (Reinigung usw.)

werden entweder durch Freiwillige, aus religiös-altruistischer Begeisterung,

oder durch Sträflinge ausgeführt. Im Staate der Utopier gibt es kein Geld.

Die Edelmetalle werden so schnöde behandelt als möglich: aus Gold und

Silber werden zu niedrigstem Gebrauch bestimmte Gefäße verfertigt, ferner

Sträflingsketten und entehrende Abzeichen für Verbrecher. Fremde Gesandte,

die auf der Insel Utopia in prunkvollem Goldschmuck erschienen, wurden

für Sklaven gehalten, während ihr bescheiden gekleidetes Gefolge
irrtümlicherweise mit größter Ehrerbietung begrüßt wurde. Werden die Utopier
von fremden Armeen überfallen, so bestechen sie die feindlichen Feldherren
mit Gold. «Den Krieg verabscheuen die Utopier als etwas geradezu
Bestialisches; entgegen den Sitten fast aller andern Völker halten sie nichts für so

unrühmlich als den im Krieg erstrebten Ruhm. Nichtsdestoweniger üben sie

sich sehr eifrig in soldatischer Zucht, und zwar nicht nur die Männer,
sondern an bestimmten Tagen auch die Frauen, damit im Falle der Not auch

sie sich bewähren.»

Die Form der Ehe ist auf der Insel monogam. Scheidung ist zulässig. Die

Kindererziehung ist Sache der Priester. Das Bildungsideal ist humanistisch:

es wird die Entfaltung aller natürlichen Gaben des Zöglings angestrebt. Im
Strafrecht Utopiens wird die Sühne nicht nach den äußern Folgen, sondern
nach den inneren Motiven des Verbrechens bemessen. Advokaten kennt die

Bevölkerung Utopiens nicht. Auf dem Gebiete des religiösen Lebens gilt
weitgehende Toleranz: Niemand darf seines Glaubens wegen auch nur im

geringsten benachteiligt werden. Verschiedene Religionsformen existieren
nebeneinander. Himmelskörper, große Persönlichkeiten der Vergangenheit
werden als göttliche Wesen verehrt. «Aber der weitaus größte und vernünftigste

Teil der Utopier nimmt nichts von alledem, sondern ein göttliches,
unbekanntes, ewiges, unendliches, unbegreifliches Wesen an, das über die

Fassungskraft des menschlichen Geistes geht und durch das ganze Weltall
ergossen ist, nicht durch materielle Größe und Masse, sondern durch die ihm
innewohnende Kraft.» Die unter den Utopiern vorherrschende Religion ist
somit der Pantheismus, der die «abergläubischen»» Kulte mehr und mehr
verdrängt und, «weil er alle übrigen an Vernunft zu übertreffen scheint»,
allmählich zum einigenden Bande aller Utopier wird. Das Christentum ist
in Utopien nicht unbekannt: «Es sind ihrer nicht wenige zu unserem Glauben
übergetreten und mit heiligem Taufwasser benetzt worden.» Für die
Verbreitung des Christentums unter den Utopiern war «auch der Umstand von
nicht geringem Gewicht, daß sie erfahren hatten, Christus habe das gemein-

453



schaftliche Leben seiner Jünger gerne gesehen, und daß dieses unter den

echtesten Christen noch heutzutage gebräuchlich ist.»

Auf diese da und dort mit ironischen Seitenhieben gewürzte Beschreibung

Utopiens läßt Thomas Morus ein begeistertes Lob des Kommunismus folgen,
dessen Staatsform allein mit vollem Recht den Namen eines «Gemeinwesens»

verdiene. «Da möchte ich doch sehen, ob einer sich erdreistet, mit diesem

hohen Billigkeitssinne die Gerechtigkeit anderer Völker zu vergleichen, und

ich will gleich des Todes sein, wenn bei ihnen überhaupt eine Spur von

Gerechtigkeit oder Billigkeit zu finden ist. Denn was ist das für eine

Gerechtigkeit, daß irgendein Adeliger oder Goldschmied oder Wucherer oder

ein beliebiger anderer, die gar nichts tun oder leisten, oder, wenn sie etwas

tun, nur Derartiges, was für das Gemeinwohl nicht erforderlich ist, ein

glänzendes, üppiges Leben führt, während hingegen ein Taglöhner, ein Fuhrmann,
ein Schmied, ein Landmann, die so viel und so hart und so emsig arbeiten

müssen, wie es kaum die Zugtiere auszuhalten imstande sind, und deren Arbeit
übrigens so unentbehrlich ist, daß kein Staatswesen auch nur ein Jahr ohne

dieselben bestehen könnte, einen so erbärmlichen Lebensunterhalt erwerben,
ein so elendes Leben führen, daß die Lebensbedingungen der Lasttiere bei

weitem günstiger erscheinen könnten Und an diesem spärlich zugemessenen

Lohn der Armen knappsen die Reichen täglich noch ein klein wenig
ab, nicht nur durch private List und Trug der Einzelnen, sondern auch durch
öffentliche Gesetze, so daß, was früher Unrecht schien, jetzt auf dem Wege

der Gesetzgebung sogar zu einem rechtlichen Zustande gemacht wird. Wenn
ich daher alle Staaten, welche heutzutage in Blüte stehen, durchnehme und

betrachte, so sehe ich, so wahr mir Gott helfe, in ihnen nichts anderes, als

eine Art Verschwörung der Reichen, die unter dem Deckmantel und Vor-
wande des Staatsinteresses lediglich für ihren eigenen Vorteil sorgen, und
sie denken alle möglichen Arten und Weisen und Kniffe aus, wie sie das,

was sie mit üblen Künsten zusammengerafft haben, ohne Furcht des

Verlustes behalten, und wie sie die Arbeit aller Armen um so wenig Entgelt als

möglich sich verschaffen können, um sie auszunützen.»

Abschließend bemerkt Thomas Morus, wiederum vorsichtig: «Wenn ich
auch nicht allem beistimmen kann, so muß ich doch ohne weiteres gestehen,
daß es im utopischen Staatswesen eine Menge Dinge gibt, die ich in andern
Staatswesen verwirklicht zu sehen wünsche. Freilich wünsche ich das mehr,
als ich es hoffe.» So klingt das Werk in resignierte, fast in pessimistische
Töne aus. Der Verfasser sieht keinen Weg zur Verwirklichung seiner Ideale.
Im Leben der menschlichen Gesellschaft nimmt er die Vorherrschaft des

Bösen wahr, und er bringt keinen Glauben auf an eine höherführende Ent-

454



wicklung. Wille zu politischer Macht, zu schöpferischer Aktion ist ihm fremd.

Er verzichtet darauf, «die Welt zu verändern», und begnügt sich damit, sie

in lateinischer Sprache, also vor intimem Gelehrtenkreise, «zu interpretieren»,

die Tatsache der Ausbeutung und den Klassencharakter des Staates zu

entlarven. Ein revolutionärer Kämpfer ist Thomas Morus nicht gewesen, wohl

aber ein genialer Verkünder sozialistischen Denkens.

Im Jahre 1935, anläßlich der 400. Wiederkehr seines Todestages, hat ihn
die katholische Kirche in den Kanon der Heiligen eingetragen. Zu gleicher
Zeit wurde er in Moskau als ein Vorläufer des Kommunismus gefeiert.

Hinweise auf neue Bücher

Galeazzo Ciano, Tagebücher 1939 bis 1943. 534 Seiten. Alfred Scherz Verlag, Bern
1946
Die Tagebücher, die Mussolinis Schwiegersohn 1939 bis 1943 sozusagen lückenlos

geführt hat und die nun, mit einem klugen Vorwort von Sumner Weites, auch in
deut-cher Sprache erschienen sind, werden den Historikern künftiger Generationen
bei der Erforschung der Geschichte des zweiten Weltkrieges im allgemeinen und
des italienischen Faschismus im besondern als außerordentlich aufschlußreiche
Quelle dienen. Die inneren Spannungen zwischen den Diktaturen der Achsenmächte
und die wachsenden Schwierigkeiten, in die das faschistische Regime geriet, kommen

in den Aufzeichnungen Cianos sehr klar zum Ausdruck. V. G,

Kenneth E. Boulding, Friedenswirtschaft (The Economics of Peace). 350 Seiten.
A. Francke AG, Verlag, Bern 1946.
Daß sich der angesehene A.-Francke-Verlag in Bern dazu hat bewegen lassen.

eine deutsche Übersetzung dieses Buches herauszugeben, ist bedauerlich. Der
ausgesprochen reaktionär gesinnte Verfasser, eine «Leuchte» am Iowa State College
(im Süden der USA), behandelt gewisse volkswirtschaftliche Probleme und Theorien,
hin und wieder auch historische und politische Phänomene, zum mindesten teilweise
mit einer an Unverfrorenheit grenzenden Ignoranz und Borniertheit. Insbesondere
gegen den Sozialismus führt der Autor Argumente ins Feld, die bereits vor
Jahrzehnten widerlegt worden sind. Eine Auseinandersetzung mit Boulding lohnt sich
nicht. V. G.

Philipp Vard, Warum Antisemitismus? 32 Seiten. Selbstverlag, Zürich 1946 (Hottin¬
gen, Postfach 23).
Der Verfasser bemüht sich, den Nachweis dafür zu erbringen, daß der

Antisemitismus eine Folge der Wehrlosigkeit der Juden und mit jener «gesellschaftlichen
Geringschätzung» identisch sei, die der Alltagsmensch allen Wehrlosen bezeige. In
seiner gutgemeinten Schrift vereinfacht der Autor das Problem gar zu sehr, indem
er zahlreiche historische und politische Aspekte seines Gegenstandes außer acht läßt.
Wer sich mit den Wurzeln des Antisemitismus ernsthaft befassen will, sei auf das
Buch von Hugo Valentin: «Antisemitenspiegel», Wien 1937, verwiesen. V. G.

Heinrich Pestalozzi, Werke in acht Bänden. Gedenkausgabe zu seinem zweihundert¬
sten Geburtstag. Herausgegeben von Paul Baumgartner. Rotapfel-Verlag,
Erlenbach-Zürich.

Daß die Ideen, welche Pestalozzi in seinen Werken niedergelegt hat, zum
geistigen Besitz des Schweizervolkes geworden seien, wird niemand behaupten. Vor
allem im 19. Jahrhundert ist das Bild Pestalozzis — vornehmlich durch bürgerliche

455


	Die "Utopia" des Thomas Morus

