
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 25 (1946)

Heft: 10

Artikel: Frankreichs Empire : Übergang oder Untergang?

Autor: Peslier, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-335419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-335419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gestiftet worden; die industrielle Gegenrevolution hat bereits ein beängstigendes
Ausmaß angenommen — doch immer noch ist es möglich, England und Europa
vor dem Absturz in den Abgrund zurückzureißen. Es besteht noch die Möglichkeit,

aber es ist allerhöchste Zeit zu sehen, zu verstehen und — zu handeln.

HENRI PESL1ER

Frankreichs Empire — Übergang oder Untergang?

Zu den Kolonien und Halbkolonien, die Frankreich im Verlauf der beiden

vergangenen Jahrhunderte eingebüßt hat, zählen so gewaltige Ländermassen wie
Kanada, die Louisiana (das Mississippital) und der größere Teil Indiens. Von den

Kolonien auf dem amerikanischen Kontinent blieb nur Guyana, das erst jetzt
aufhört, Frankreichs überseeisches Zuchthaus zu sein, ferner Inseln der Antillen, die

seit dem gegenwärtigen Jahr ihrem Wunsch entsprechend als «Departements» zum
französischen Mutterland gehören. Von den «Niederlassungen» in Indien blieben

nur Zwergbesitze, nämlich die Hafenstädte Madras, Pondichery, Chandernagor,
Mähe und Karikal, die sich übrigens als erste de Gaulles Bewegung angeschlossen
haben1.

Verlorengegangen ist auch San Domingo, im Zug von Neger- und Mulatten-
revolten, denen jedoch die Revolte der französischen Kolonisten vorausging.
Begraben wurden die chimärischen Hoffnungen Napoleons III. auf ein Protektorat
über Mexiko, und die viel reeller begründeten Hoffnungen Gabriel Hanotaux' auf
ein Protektorat Aegypten. Abgesehen von karaibischen und ozeanischen

Inselgruppen (auch die Gesellschaftsinseln in Ozeanien sind jetzt ein französisches

Departement geworden!) besteht das französische Empire, wie es seit 1830 und vor
allem unter der Dritten Republik geschaffen wurde, in erster Linie aus der
Herrschaft über Indochina und großen Teilen Afrikas, darunter fast dem ganzen
Mogheeb (Algerien, Tunis, Marokko).

An Ausdehnung umfaßten die französischen Überseebesitzungen und Mandate
1939 annähernd 12 Millionen Quadratkilometer (das Mutterland etwa 550 000 km2)
und von diesen gehörten zum afrikanischen Festland weit über 10 Millionen
Quadratkilometer, ungerechnet Madagaskar mit weiteren 616 000 km2. Frankreichs
Empire, das zu Zeiten vor allem ein nordamerikanisches und ein indisches war,
ist also der Ausdehnung nach überwiegend ein afrikanisches Empire. Demographisch
gesehen stellt jedoch Indochina mit etwa 22 Millionen Einwohnern gut ein Drittel
jener Uberseefranzosen, um deretwillen gerne von den «hundert Millionen
Franzosen» gesprochen wird2.

1 Siehe Barres: Charles de Gaulle, Europa-Verlag, Zürich 1945, S. 178.
2 Das Wort von den «hundert Millionen Franzosen» scheint sich zuerst bei Pre-

vost Paradol, noch unter dem zweiten Empire, zu finden. Popularisiert wurde es

von General Mangin, der das Empire nach den Erfahrungen des ersten Weltkrieges
vor allem als Soldatenreservoir sah (allein Nordafrika stellte 240 000 Soldaten für

355



Im achtzehnten und neunzehnten Jahrhundert war für ein irgendwo
eingebüßtes Kolonialreich unter weiten, fast unerforschten Ländermassen noch Ersatz zu
finden. So konnte England den Verlust der Vereinigten Staaten durch die
Gewinnung Indiens wettmachen, Frankreich noch 1919 sein Empire um die Mandate
Kamerun und Togo und auch (Rückkehr nach siebenhundert Jahren ins Royaume
de Jerusalem!) um Syrien und den Libanon erweitern. Heute hingegen sorgen die
weltpolitischen Machtverhältnisse sowie eine Reihe anderer Entwicklungen dafür, daß

kein europäischer Staat eine preisgegebene Position kolonialer Herrschaft wieder
besetzen noch für sie anderweitig Ersatz finden kann. Insofern ist Frankreichs neue
imperiale Krise (mit Brennpunkten Indochina, Algerien) schwerer und kann in
ihren Konsequenzen endgültiger sein als irgendeine der vergangenen. Dabei stellt
sich bereits die Frage, welche Teile seines Empires Frankreich überhaupt halten
kann und unter welchen Voraussetzungen.

Schon längst vor der revolutionären Entwicklung, die in Annam zur Entstehung

eines faktisch selbständigen Staates, des «Viet Nam» geführt hat, hatten
Franzosen aller Lager erkannt, daß auf die Dauer nur in Afrika die französische
Kolonisation eine Zukunft und auch eine Aufgabe habe, Afrika dafür aber auch

wirklich «Frankreichs Sibirien» und eine Verlängerung des Mutterlandes werden
könne. Gallieni schrieb nach langen Jahren im Tonkin: «Es kann der Tag kommen,
da Europa durch den ständig wachsenden Druck der gelben Rasse aus Asien
verdrängt, seinen letzten Stützpunkt in Afrika finden wird. Das mächtigste Volk
wird dasjenige sein, das diese Möglichkeit am frühesten in Rechnung stellen wird.»
Und um die gleiche Zeit (1910) veröffentlichte auch Onesime Reclus seine
Broschüre «Lächons l'Asie, prenons l'Afrique» von der sich unter andern Joseph
Caillaux sehr beeindruckt erklärte. Nach dem Weltkrieg wurden Rufe dieser Art
immer häufiger; nennen wir nur «L'heure de l'Afrique» von Boisse de Black (1919),
«L'Afrique chantier de l'Europe» von Georges Valois (1931), «Afrique champs
d'expansion de l'Europe» von E. Guernier. Formeln wie «Eurafrika» und sogar
«Pan-Eurafrika» wurden um diese Zeit in Frankreich popularisiert.

Heute, wo die Kolonialpolitik sowohl in Britisch-Indien wie in Indochina und
Indonesien in eine schwere Krise getreten ist, bestätigt sich Gallienis Voraussicht.
Asien wehrt sich gegen die Kolonialherrschaften, Afrika hingegen, vor allem das

«schwarze Afrika» (nicht so freilich der Mittelmeerrand) fügt sich noch in
Kolonialverhältnisse, und hier gehen die Diskussionen noch im wesentlichen um die Formen
und Aufgaben der Kolonisierung, nicht aber um ihre sofortige Abschaffung.

Assimilation oder Assoziation

Die Frage nach diesen Formen und Aufgaben führt uns sogleich an das

Problem der französischen Kolonialdoktrin heran. Gerade wenn ein Empire sich nicht

Europa), wurde 1939 von Kolonialminister Georges Mandel wieder hervorgeholt
und ist von General de Gaulle unzählige Male angewendet worden, erst um Hoffnungen

im besetzten Mutterland zu beleben, seit der Befreiung aber, um Frankreichs
Weltmachtstellung zu betonen. Aber auch der radikale Assimilationswille, für den
die Kolonien nichts als französische Provinz sind (so Kolonialminister Soustelle zu
Beginn 1946) drückt sich in dieser Formel aus.

356



mehr auf die bloße Macht und das fraglose Prestige stützen kann, muß die Doktrin
eine größere Bedeutung erhalten, weil sich in ihr prinzipiell entscheidet, welche
Kräfte der freiwilligen Zusammenarbeit und der gemeinsamen Interessen die
«Union Franchise» aufrechterhalten können. Die beiden Antworten, die in Frankreich

auf diese Frage gegeben werden, sind die Assimilation und die Assoziation,
wobei die Schattenseite der ersteren der Zentralismus ist, jene der zweiten aber,
daß unklar bleibt, ob die größere Autonomie den Gouverneuren, den europäischen
Kolonisten oder den Eingeborenen zugute kommen soll.

Zur Assimilation gehört die Auffassung, daß französische Sprache, Kultur.
Rechtsprechung, Verwaltung, Erziehung grundsätzlich an Stelle der einheimischen
«Dialekte» und Traditionen treten sollen, so wie in Frankreich selber die «Dialekte»
des Baskenlandes, der Bretagne und des Elsaß' grundsätzlich dem Französischen zu
weichen haben. Vollbürger kann auch im Empire nur sein, wer als citoyen auf die
französische Fajon selig werden will. Zur Assoziation hingegen, die dem britischen
Kolonialgedanken entspricht, gehört der Respekt vor fremden Kulturen und
Lebensformen, zugleich freilich auch der gleichgültige Verzicht auf jene
«universalistischen» Wertungen, wie sie in Frankreich für das katholische, dann für da«

demokratische Weltbild kennzeichnend sind. Denn von der katholischen zur
demokratischen Kolonialidee läuft die gleiche Verbindungslinie, die Tocqueville zwischen
dem Werk des königlichen Absolutismus und dem des Jakobinismus aufgedeckt
hat. Kardinal Richelieu, der 1627 die «Compagnie des Cent Associes» zur Kolonisierung

Kanadas gründete, stellte ihr die Aufgabe, das Christentum zu verbreiten,
wobei «die Wilden, die dem Glauben zugeführt werden, als natürliche Franzosen
gelten und angesehen werden und als solche ihren Wohnsitz in Frankreich nehmen
können, wann immer es ihnen beliebt, und daselbst Schenkungen und Legate erwerben,

vererben, antreten und übernehmen können, genau Iso wie die gebürtigen
Franzosen.»3

Boissy d'Anglas nahm hingegen im Jahr III der Revolution als Rapporteur für
Kolonialfragen die Union Frangaise vorweg: «Die Kolonien werden die gleichen
Verwaltungsformen besitzen wie Frankreich. Es gibt nur eine gute Art zu
verwalten, und wenn wir sie für Europa gefunden haben, warum sollten die anderen
Völker ihrer nicht teilhaftig werden?» Über diese französische Assimilationsidee
hat sich ein Engländer, Colonel Lawrence, mit folgenden Worten lustig gemacht:
«Da Gott nicht gefügt hat, daß die Afrikaner Engländer sind, so ist ihre Aufgabe
nicht, so meinen wir, die Engländer nachzuäffen, sondern in ihrer eigenen Art
wertvoll zu sein. Die Franzosen aber ermutigen ihre Untertanen, sie zu imitieren.
Selbst wenn sie niemals ganz stilgerecht werden können, so wird doch ihre Tugend
desto größer sein, je mehr sie sich dem Vorbild annähern.»

Frankreich und die Kolonisten

Eng verbunden mit der Auseinandersetzung um «assimilation» und «association»
(wenngleich praktisch nie ganz mit diesen Parolen identisch) verlief und verläuft

3 Siehe Juri Semjonow: «Glanz und Elend des französischen Kolonialreiches»,
Berlin 1942 (ein trotz Verlagsort und -datum brauchbares Werk), S. 527.

357



der auch heute so wichtige Gegensatz zwischen der französischen Zentralgewalt
(heute nach dem Sitz des Kolonialministeriums gewöhnlich la rue Oudinot genannt)
und den Kolonisten, die gegenüber den Eingeborenen als überlegene Herrenrasse
auftreten und Privilegien aller Art behaupten wollen. Als 1791 der Konvent die

freigeborenen Mulatten auf San Domingo als gleichberechtigt erklärte, unternahmen
die Kolonisten den Aufstand, der sodann die Revolten der Mulatten hervorrief.
Denkbar unwirsch wurde von den Kolonisten in Algerien Napoleons III. Erklärung
von 1863 aufgenommen: «Ich bin ebenso Kaiser der Araber wie Kaiser der
Franzosen» und die von ihm erlassene Bestimmung, wodurch der Landbesitz der Stämme
geschützt werden sollte. Auch heute regen sich angesichts der Tendenzen der
Regierung (und namentlich des sozialistischen Kolonialministers Marius Moutet) die
Kolonisten, die sich vom Mutterland verraten fühlen und gerne eine weitgehende
Autonomie fordern würden, wenn sie nicht doch fürchten müßten, daß diese bald
den Autonomiebestrebungen der Eingeborenen zugute kommen müßten. So hat das

Comite de l'Empire Frangais, das diese «Colons» vertritt, der zweiten Konstituante
ein Dokument zugeschickt, worin die Assoziation gegenüber der Assimilation
bevorzugt wird. Darin wird sogar betont, daß es nicht angehe, die Eingeborenen zu
französischen Wählern zu machen, weil die Charta der Vereinten Nationen die

Entwicklung der abhängigen Gebiete zur Autonomie befürworte. Wenn aber assimiliert

werden solle, dann dürfe die französische Staatsbürgerschaft nur gewissen
Eliten zuerkannt werden, nicht aber Kolonialbevölkerungen in ihrer Masse. Die
«Semaine dans le Monde» (20. Juli 1946) kommentiert: «L'emancipation politique
et economique des peuples colonises, teile qu'on la congoit generalement en France,

ne va pas sans nuire directement aux interets des Colons.» Marius Moutet hat in der
Sitzung vom 23. März 1946 die Kolonisten vor den Folgen ihrer Politik scharf

gewarnt: «Den Franzosen in Übersee muß von dieser Tribüne die Warnung zukommen,

daß sie jedesmal, wenn sie sich in Worten und Taten als Herrenrasse
aufspielen, Frankreich verraten (einhelliger Applaus). Ich sage es allen aus Frankreich
Stammenden, die sich dort befinden, was auch ihre Verdienste und Mühen sind,

wenn sie diese Kluft vertiefen, so schaufeln sie an ihrem eigenen Grab und am Grab

unserer Hoffnungen und unserer Zukunft.»
Die Stimme eines solchen «colon» hat die erste Konstituante am 28. Februar

1946 hören können, in der Debatte um die Amnestie der Algerier, die nach den
schweren Unruhen von Setif (Mai 1945) verurteilt worden waren. Nach dem

Mohammedaner Benchennouf ergriff nämlich der tunesische Kolonist Antoine Co-

lonna das Wort, um gegen die Amnestie zu protestieren. «Hierin liegt das wahre
Drama des Empire, im mangelnden Verständnis der Metropole gegenüber dem

Empire-Franzosen. Das Drama des Empire ist die empörende Undankbarkeit, ist
ein unheilvoller Snobismus und Parteigeist, der in unserer Wahrung gewisser
äußerer Positionen nur eine Mentalität von Sklavenhaltern sehen will.»

Autonomiebewegungen

Sind aber die Kolonisten mit der Assimilationspolitik unzufrieden, so hat diese

dennoch gleichzeitig unter den kolonisierten Völkern viele Anhänger verloren.
Gerade in Algerien, das auf dem Wege schrittweiser Assimilation schien, haben die

358



Moslem nun elf Deputierte der «Amis du Manifeste» in die zweite Konstituante
geschickt, die statt dem gegenwärtigen Sonderstatut (teils drei Departemente
Frankreichs, teils unter dem Gouverneur und den Delegations Financieres doch als

Kolonie behandelt) eine föderative Autonomie Algeriens wollen, die dem «home

rule» für das einst die Iren im englischen Parlament gekämpft haben, gleicht.
Ähnlich gesinnte Deputierte hat auch Madagaskar gewählt. Der indochinesische
Viet Nam ist bereits viel weiter gegangen.

In den neuesten Diskussionen um das Statut der Union Francaise sind die
Thesen wiederum aufeinandergestoßen. Die Volkspartei (Mouvement Republicain
Populaire) ist für «fortschreitenden Föderalismus», die Sozialisten, die kürzlich in
einem nordafrikanischen Kongreß ein ausführliches Programm ausgearbeitet haben,

treten vor allem für Gemeindefreiheit, radikale Erweiterung des Wahlkörpers und

lokale Reformen ein, die Kommunisten identifizieren sich mit allen auch extrem
nationalistischen Autonomiebestrebungen. Im Laufe der Diskussion vor der

Verfassungskommission erklärte einer der Kommissäre: «Diese Texte dürfen keine
Prämie für Separatismus sein.» Worauf Ferhat Abbas, von der Partei des

Manifestes, erwiderte: «Sie dürfen auch kein Käfig sein, in den niemand hinein will.»

Sehr bezeichnend ist auch, daß die Deputierten von Togo und Kamerun

zwar dagegen protestiert haben, daß Außenminister Bidault, ohne sie zu befragen,
sich prinzipiell für das «Trusteeship» ausgesprochen hat, daß sie jedoch die

Einverleibung dieser Gebiete in das Empire ebenfalls nicht mehr wollen. Der Deputierte

Louis Ajoulat sagte dazu in der Sitzung vom 20. März 1946: «Man hat
behauptet, daß Frankreich die Integration des Kamerun und Togo in die französische

Gemeinschaft hätte vorschlagen können. Das scheint uns von vornherein
unhaltbar, denn wir können uns nicht vorstellen, daß Frankreich einseitig
Territorien und Bevölkerung annektiert, die die Vorteile des Mandats jetzt zu gut
kennen, um darauf zu verzichten. Es gab eine Zeit, um 1939, wo wir tatsächlich
den Bestrebungen der «evolues», der fortgeschrittenen Eingeborenen des Kamerun,
entsprochen hätten, wenn wir ihnen diese Integration vorgeschlagen hätten. Dieses

Stadium ist aber vorüber, und man kann nicht mehr dazu zurückkehren.»
Und in der Debatte um die «alten Kolonien» wie Guyana und Martinique, die

zu französischen Departementen erhoben wurden, erklärte der Deputierte Paul
Valentino namens der Antillen: «Was wir brauchen, ist die Erweiterung der

Befugnisse der lokalen Räte und nicht eine Assimilation, die diese Befugnisse im
Gegenteil verengern würden.» In seiner Antwort sagte Marius Moutet: «Schon in
Frankreich beklagen wir uns über zu weitgetriebene Zentralisation und über die

Nachteile, die sie für die lokalen Verwaltungen zeitigt. Sollen wir dieses Regime
auch auf die alten Kolonien erstrecken? Ich stelle hier nur die Frage, die eine

Überprüfung verdient.»
In einer andern Sitzung hat Valentino betont, daß nicht jede Art der

Dezentralisierung den Kolonien diene: «Man muß verhüten, daß die Dezentralisierung
nicht einfach den Beamten mehr Autorität gibt, um sich gegen die großzügigen
Absichten der Metropole zu wenden. Die häufigen Wechsel im Gouverneursamt stellen
eine Gefahr für die kontinuierliche Entwicklung der Kolonien dar. Man muß in
den genug fortgeschrittenen Territorien Versammlungen einrichten, die einen

Aktionsplan beschließen können und selber das Element der Kontinuität wären.

359



So brauchen wir zwar eine Dezentralisierung, aber eine solche, die es ermöglicht,
das koloniale Werk auf die Gefühle und Wünsche der Kolonialmassen zu stützen.»

Mit allem ist Frankreich weit abgekommen von den Beschlüssen der noch vor
der Befreiung des Mutterlandes abgehaltenen Konferenz von Brazzaville. Immerhin:

im Gegensatz zur Empire-Konferenz von 1937, die ganz unter dem Zeichen
wirtschaftlicher und finanzieller Überlegungen stand, hatte sich die Konferenz
von Brazzaville unter der Leitung des «Schwarzen Gouverneurs» Eboue zum
erstenmal mit den sozialen und politischen Problemen der afrikanischen Kolonien
befaßt und hat insofern einen Wendepunkt bedeutet. Doch kamen gerade hier alle
Widersprüche zwischen der wirklichen Kolonisierung und der Idee der Assimilation
zum krassen Ausdruck. So hatte die Konferenz die folgende Resolution gefaßt:
«Die Ziele des Zivilisationswerkes, das Frankreich in den Kolonien vollbringt,
schließen jede Vorstellung von Autonomie aus, jede Möglichkeit einer Entwicklung
außerhalb des Rahmens des Empire. Die Errichtung, selbst zu irgendeinem späteren
Zeitpunkt, von ,self-governments' in den Kolonien wird abgelehnt.»

Halten wir diese Erklärung gegen die hier gezeichnete Entwicklung im
Bewußtsein der Kolonialvölker, so sehen wir klar, wieviel sich in diesen drei Jahren
verändert hat. Obendrein hat sie auch Frankreich in formellen Konflikt mit der
Charta von San Franzisko gebracht. Und nicht zuletzt — wie nun zu zeigen ist —
fehlt für eine solche Politik eines geeinten Empires die wirtschaftliche und
technische Grundlage.

Fehlende Investierungen

Mit Recht konnte die in Kolonialsachen konservative Zeitschrift «L'Economie»
(16. Mai 1946) schreiben: «Man fordert zwar eine kühne Politik des Fortschrittes,
aber man weicht doch vor jenen Mitteln zurück, wie sie ein Land wie die Sowjetunion

verwendet hat, indem es den Techniker in den Mittelpunkt der materiellen
Entwicklung stellte. In unsern Uberseegebietcn gibt der Staat dem Piloten, dem

Arzt, dem Ingenieur ein Gehalt, das geringer ist als der Lohn eines Arbeiters im
Mutterland.»

Bekanntlich hat der Konkurrenzkampf zwischen Landwirtschaft und Industrie
des Mutterlandes und der Kolonien in den vergangenen Jahren sehr wesentlich dazu
beigetragen, daß die wirtschaftliche Grundlage eines geeinten Empires nicht
entstehen konnte. Man denke nur an die Kämpfe der französischen Weizen-, Zuckerund

Weinerzeuger gegen die Konkurrenz Algeriens, Indochinas, an die Schutzzölle,
die gegen die eigenen Kolonien errichtet wurden, den Zwang in Algerien, ein Drittel

der Reben auszureißen. Ebenso ist aber die Industrialisierung im Empire durchaus

entmutigt und vernachlässigt worden. Bis 1914 waren von den französischen
Kapitalanlagen nur ein Zehntel in die eigenen Kolonien geflossen, von den
englischen dagegen die Hälfte. Jules Ferry hatte zwar geklagt: «Das Land erstickt
an seinen brachliegenden Kapitalien,» aber die Kolonien vermochten nie, diese

Kapitalien in genügendem Maße anzuziehen. Erst heute sind sie, im Zeichen der
Kapitalflucht vor dem Mutterland, als Refugium für Kapitalanlagen ein Anziehungspunkt

erster Ordnung geworden — aber heute ist es zu spät und die französischen
Kapitalien genügen auch keineswegs mehr. Was das private Kapital «versäumt» hat,

360



das hat auch der Staat nie eingebracht. In England war 1937 ein Colonial
Development Fund votiert worden, in Frankreich wurde ein entsprechendes Projekt
vom Senat beerdigt. Für eine Kolonie mit 14 Millionen Einwohnern wie Franzö-
sisch-Westafrika hatte Frankreich bis 1935 insgesamt nur 200 Millionen Nachkriegs.
francs aufgebracht. Im Budget von 1938 waren von 70 Milliarden Francs Ausgaben

nur 170 Millionen Francs (weniger als ein Viertelprozent) für die Kolonialbevölkerung

ausgesetzt worden. Und was nützt es, von «hundert Millionen Franzosen» zu

sprechen, wenn die mehr als sechzig Millionen der Übersee derart übergangen
werden? Selbst der große imperiale Fünfzehnjahrplan von 1934, der für die
Kolonien 11,2 Milliarden aussetzen wollte, ist auf dem Papier geblieben, und dem

neuen imperialen «plan d'equipement» droht ein ähnliches Schicksal.
Dieser Mangel an Ausgaben selbst für die dringendsten öffentlichen Zwecke

hat sich nun am Empire-Gedanken selber gerächt. Denn Algerien hatte keine
französischen Schulen für 700 000 Kinder. Mohammedanische Schriftgelehrte, die
Oulemas, hatten einen Teil dieser Kinder in ihren Privatschulen erzogen und eben

damit die von Frankreich bekämpfte Renaissance des arabischen und islamischen
Bewußtseins in Algerien begründet, die heute in den Forderungen der «Amis du

Manifeste» ihre Früchte trägt.
Über die «schlechte Ausnutzung» des Gabons hat dessen Deputierter, Jean

Felix-Tchicaya, in der Sitzung vom 23. März 1946 sehr bedrückende Angaben
gemacht. «Zwischen Bangui und Fort Archambault habe ich die Baumwollfelder
gesehen, die Hunderttausende von Arbeitstagen erfordern, weil die Eingeborenen
überhaupt keine mechanischen Arbeitsmittel haben. Man zieht es vor, den «Neger
schwitzen zu lassen». Das Holz vom Gabon muß mit den Händen kilometerweit
gerollt werden. Statt den Menschen zu befreien, hat man ihn unterdrückt, statt ihn
zu erziehen, hat man ihn verdummt, statt ihn zu bereichern, hat man ihn arm
werden lassen. Und deswegen kann das ganze fruchtbare Becken des Chari ebenso

wie die reichen Savannen des Ubangi, des Mittleren Kongo und des Gabon nicht
bebaut werden So ist die Bevölkerung des Gabon, die 1913 eine Million betrug,
1945 auf 400 000 Menschen geschrumpft und die der ganzen Koloniengruppe
(Äquatorialafrika) von zehn Millionen auf dreieinhalb Millionen. Ganz Äquatorialafrika

hat heute nur 79 Ärzte und brauchte allermindestens 500. Pflegestellen sind

selten, Arzneien fehlen. Obendrein wird das Land ganz willkürlich zugeteilt. Ein
einziger Kolonist hat im Kongo in weniger als zehn Jahren an die 1,2 Millionen
Hektar Grubenlizenzen und etliche Zehntausende Hektaren Wald erworben. Die

Eingeborenen dürfen nicht mehr abholzen, sie dürfen ihre Goldminen nicht
ausnützen, die Küstenbewohner dürfen nicht Salz gewinnen, sondern sind gezwungen,
es von Angola oder anderwärts zu kaufen ...»

Zum Mangel an technischer Ausrüstung kommt überall der Mangel an geschulten

Kadern. Die Erforschung der Metallschätze ist gegenüber allen andern Kolonialreichen

sehr zurückgeblieben. Als die Kakaoplantagen in Westafrika von einer
schweren Krankheit bedroht waren, sendeten die Engländer 15 Spezialisten, die
Franzosen nur einen («L'Economie», 25. Oktober 1945).

Soweit Kapital in den Kolonien investiert ist, sind es die großen monopolartigen

Handelsgesellschaften, die die Interessen der Produktion dominieren. Darüber

hat der kommunistische Abgeordnete Henri Lozeray in der Sitzung vom
20. März 1946 genaue Auskünfte gegeben und dabei auch über die Kapitalverflech,

361



tungen der Schweizerischen Bankgesellschaft und des Unilevertrusts mit
afrikanischen Handelsgesellschaften gesprochen (siehe «Journal Officiel» vom 21. März

1946, S. 909). Unwidersprochen blieb seine Schlußfolgerung: «Im ganzen schwarzen

Afrika haben einige Gruppen sich ein faktisches Monopol über die Kolonialmärkte

gesichert und interessieren sich nur ganz nebenbei an der Produktion.
Treu den alten Auffassungen des Kolonialpaktes verfolgen sie ausschließlich eine

Politik der Ausbeutung der Territorien. Daraus entspringt die Schwäche und
schlechte Verteilung der Kapitalien. Von insgesamt 27 Milliarden in den Kolonien
investierten Kapitals (1940) waren 10,5 Milliarden in Handelsgesellschaften tätig
4,9 Milliarden in Plantagen, 3,4 Milliarden in Industrieunternehmungen und nur
2 Milliarden in Gruben. Da jeder nur schnell und zu geringsten Kosten Profite
machen will, sorgen diese kolonialen Handelsgesellschaften nur dafür, daß sie die

einheimischen Plantagenprodukte sammeln, während die Plantagen selber mit
zwangsweise rekrutierten, elend bezahlten Eingeborenen arbeiten.» Und Lozeray
stellte die Folgen dieser Monopolwirtschaft besonders am Beispiel der Banque
d'Indochine dar, die gewissermaßen die ganze indochinesische Wirtschaft in den

Händen hat. Während die Engrospreise der indochinesischen Stapelprodukte
zwischen 1931 und 1939 stiegen (von 86 auf 100), sank der Lohnindex der indochinesischen

Arbeiter von 100 auf 85, während gleichzeitig die Kosten der Lebenshaltung
hinaufgingen. Es versteht sich, daß Gewerkschaften in diesen Verhältnissen nie

geduldet werden kennten und auch in fast allen französischen Kolonien (seit 1940

im Gegensatz zu den britischen) nicht erlaubt sind.
Es ist daher kein Wunder, daß neben den politischen Forderungen und noch

vor ihnen, die Kolonien heute eine selbständige Wirtschafts- und Zollpolitik durchsetzen

wollen. Über diese Forderung des Viet Nam schreibt «L'Economie» denn
auch empört: «Le patriotisme tel qu'il s'exprime actuellement en Annam cesse

d'etre un sentiment respectable» (sie!).
Über dieses in der Wirtschaftslage begründete soziale Malaise der Kolonien ist

in den Debatten der Kammer über Algerien und die andern Überseegebiete noch
mehreres zur Sprache gekommen, das die gegenwärtige Empire-Krise besser
verstehen läßt. Im Kamerun (so Douala Manga Bell, Sitzung vom 20. März 1946)
werden auf 120 Kilometer Entfernung die schwarzen Bauern von ihrem Land geholt
und den großen Plantagen der Küste zugeführt, so daß die bisher von ihnen
bebauten Länder nun brach liegen. In Marokko, wo das Malaise erst jetzt (durch
die Opposition eines Teiles der Europäer gegen die neuen Industriepläne des

Gouverneurs Eric Labonne) zum Ausbruch kommt, hat es bislang überhaupt keine
soziale Gesetzgebung zum Nutzen der Einheimischen gegeben (so Paul Aurange
in der Sitzung der Konsultativversammlung vom 20. März 1945). Gewerkschaften
sind nicht zugelassen. Und Schulen? Auf eine Million Städter kommen 27 000

Schulkinder und auf sechs Millionen Landbevölkerung nur achttausend! Für die

Industrialisierung ist nichts geschehen, obwohl das Kapital unter den Steuerverhältnissen

von Marokko ein wahres Paradies hat.
Algerien dagegen hat in der letzten großen Dürre von 1945 spüren müssen,

wie sehr es unter dem Monopol der französischen Handelsflotte leidet, und daß

es auf die Dauer nicht von einer Regierung abhängen kann, die ihre eigensten
Wirtschaftsinteressen weniger berücksichtigt als andere, nämlich die des Mutterlandes,

die ja in der Lage sind, einen stärkeren Druck auszuüben.

362



Gestern noch handelte es sich in dieser wirtschaftlichen und sozialen
Vernachlässigung um mangelnden Willen zur nützlichen Kapitalinvcstierung, heute dagegen
besteht eine materielle Unmöglichkeit für das Mutterland, den Kolonien an
Fachleuten, Ärzten und sozialen Einrichtungen und sonstigen Investierungen und
Leistungen genug zu bieten. Und darin sehen wir eine der beiden Hauptursachen für
den heute explodierenden kolonialen Separatismus. «Die Indochinesen, die Schwarzen

Afrikas wenden sich heute Amerika zu, das für sie das Land des Modernismus und
des leichten Lebens ist,»» schreibt «L'Economie» (7. März 1946) mit billigem Sar-

kasmus. Die Versäumnisse der französischen Kolonialwirtschaft im Zeichen eines

nie ganz preisgegebenen Merkantilismus sind wirklich schwer. Um so mehr hat sich

im Krieg, wo die Kolonien vom Mutterland abgeschnitten waren, die schon vorher
bestehende Tendenz entwickelt, mit andern Machten mehr Handel zu treiben als

mit Frankreich. War Frankreich noch 1938 für alle seine Kolonien erster Lieferant
und erster Kunde, so sind seit 1944 in Ostafrika die USA, in Westafrika
Großbritannien an seine Stelle getreten. Aber das Empire ist auch für Frankreich selber
als Lieferant an Nahrungsmitteln gegenüber dem restlichen Ausland stark
zurückgetreten. Noch 1938 lieferte das Empire viermal mehr Nahrungsstoffe als das

Ausland, in den ersten acht Monaten von 1945 lieferte es dagegen nur halb soviel wie
die übrigen Staaten. Der koloniale Franc steht seit der letzten Abwertung höher
als der französische (er ist fFr. 1.70 wert), und auch das macht die Käufe im
Empire für Frankreich nicht mehr so überwiegend vorteilhaft. Daß in dieser

Währungsdiskrepanz tatsächlich ein wirtschaftlicher Separatismus zum Ausdruck
kommt, ist unbestreitbar.

Die Haltung der «evolues»

Aber eine Kolonie wird nicht in erster Linie durch sachlich wirtschaftliche
und strategische Anhängigkeiten als solche charakterisiert, sondern vor allem
durch die Rolle, die die Vertreter des kolonisierenden Landes (als Beamte wie als

Kolonisten) innehaben. Wenn zum Beispiel in Senegal ein französischer Krankenwärter

ein Gehalt von 11 000 Francs bezieht, ein in Dakar diplomierter ausgebildeter

afrikanischer Arzt hingegen nur 5200 Francs (Angabe des Abgeordneten
Houphouet in der Sitzung vom 23. März 1946), dannn liegt in dieser privilegierten
Stellung vor allem auch eine schwere Demütigung des Afrikaners. Gerade jene
koloniale «Elite», die die französische Kultur (nebst allen Diplomen) assimilierte,
muß entdecken, daß sie in ihrer Heimat nichtsdestoweniger auf einen entsprechenden

sozialen und erst recht politischen Aufstieg verzichten muß, wie er den
Franzosen mit der gleichen Vorbildung daheim wie in Übersee offen steht. Es gibt 200
tunesische Studenten in Paris. Sie gelten bei uns als Ausländer. Wenn sie die Schule
verlassen, sind ihnen alle administrativen Karrieren verschlossen. Nur das einzige
Lyzeum von Tunis kann einem tunesischen diplomierten Lehrer eine Stelle bieten.»
(Jean Debiesse in der Sitzung der Konsultativversammlung, 20. März 1945.) So

kommt es, daß gerade die kolonialen Intellektuellen, die zu Trägern der Assimila
tionsidee bestimmt waren, im Gegenteil überall die radikalsten Träger der national-
revolutionären Unabhängigkeitsidee sind. An Stelle der Lehre, daß Frankreich
stufenweise die Eliten von «evolues» assimiliert und zu Franzosen macht, kommt

363



heute der ärgerliche Protest, daß es ja überall nur «eine Handvoll Intellektueller»
sei, die mit dem französischen Regime unzufrieden ist und es stürzen möchte.
Aber eben — diese Handvoll Intellektueller kommt aus der Sorbonne wie Gandhi
und Nehru aus englischen Universitäten. Und gerade an ihrem Geist mußte sich

die Assimilationspolitik bewähren. Damit soll nicht gesagt sein, daß der extreme
Nationalismus, dem diese kolonialen Intellektuellen (zum Teil auch in kommunistischer

Form) huldigen, den Weg des Fortschritts für die große Masse der
Kolonialbevölkerung weist. Aber es geht hier ja um die Frage, auf wen Frankreich sich im

Empire stützen kann, und in dieser Hinsicht ist diese geistige Entwicklung
außerordentlich schwerwiegend.

Eine ganz eigentümliche Lage entsteht für diese koloniale «Elite» im schwarzen

Afrika. Sie wird durch die französische Kultur zunächst einmal isoliert, sie

gehört nicht mehr zur «brousse». Zwischen ihrem neuen Weltbild und den alten
Bräuchen ist die Kluft so groß, daß die «evolues» sie nicht mehr überbrücken

können; sie verweigern dem Dorfzauberer den Poussigruß mit Kniefall usw.
Zugleich werden diese Assimilierten bestenfalls in Frankreich, nicht aber im eigenen
Land von den dortigen Franzosen für voll genommen. Die Assimilation einer kleinen

vom eigenen Volk losgelösten Minderheit ist daher weitgehend eine Politik der

Fassade geworden. Der Kontakt zwischen einer höheren Kultur und den Bräuchen

der Neger, auf den es ja eigentlich ankäme, ist nicht gefördert, sondern unterbunden

worden. Doch sind gerade in Westafrika durch die Entwicklung der «Societes de

Prevoyance» und der «Ecole rurale populaire» ganz andersartige breite Ansätze

zur Hebung des schwarzen Bauerntums geschaffen worden. Bezeichnenderweise

knüpfen solche Werke, deren Aufbau gewisse Franzosen Afrikas ihr ganzes Leben

gewidmet haben, an die gemeinivirtschafllichen Traditionen des Negerdorfes an,

statt sie im Zeichen der individuellen Assimilation zu sprengen4.
Diese Politik, die den schwarzen Bauern gegenüber der Plantagenwirtschaft in

manchen mittelafrikanisehen Kolonien recht wirksam geschützt hat, wird eben

deshalb von französischen Finanzkreisen kritisiert. «L'Economie» vom 17. Januar
1946 scheut sich nicht, über Westafrika zu schreiben: «Die Wiederherstellung der

Handwerkertraditionen, die Eliminierung der Kolonisten infolge des Mangels an

Arbeitskraft wegen der Entwicklung der einheimischen Produktion: das sind
Irrtümer (sie!), die die angebliche Armut unserer Kolonien erklären».

Im schwarzen Afrika ist die Kluft zwischen moderner Kultur und bestehender
Tradition so groß, daß noch zur Not begreiflich ist, wie hier eine radikale
Assimilation und Ausmerzung der früheren «Barbarei» vertreten werden konnte, obzwar
heute diese Ansicht kaum mehr Vertreter findet. Immerhin ist diese Assimilation bei
den entwurzelten Negern der Antillen einigermaßen vollständig geschehen. Ganz

anders jedoch steht das Problem der Assimilation bei einem Volk wie den

Annamiten.
In Indochina wurde im wesentlichen die gleiche Politik getrieben wie sie

Lyautey für Marokko begründet hat: einerseits wurde die alte Gesellschaft mit ihren
Traditionen und Herrschaftsverhältnissen sorgsam wie ein kostbares Museumsstück

erhalten, neben ihr aber eine, in Hafenstädten besonders intensive, französische

4 Vgl. dazu die Bücher von Robert Delavignette und seine Studien in der
Zeitschrift «Esprit» zwischen 1933 und 1938.

364



Gesellschaft errichtet. So wurde in Annam das Schattenkaisertum von Hue
konserviert. Sogar das Mandarinat war in Indochina beibehalten worden, das das

unabhängige Siam längst abgeschafft hatte. Die alten, künstlich gewahrten Institutionen

wurden überlagert von der faktischen Herrschaft des französischen Gouverneurs

und seiner Beamten, einer Herrschaft, die gerade in Indochina oft genug
durch Willkürakte und sogar durch Greuel gekennzeichnet war, wie sie Andree Viol-
lis und Andre Malraux 1934 schilderten. Diese Beamtenmacht, gegen die es keinen
Rekurs gab, mußte natürlich die einheimischen Scheinautoritäten völlig untergraben,
und so brach auch nach der Viet-Min-Revolution im vergangenen Jahr das
Schattenkaisertum still und widerstandslos zusammen, während der Schattenkaiser Bao Dai
sich selbst dem neuen republikanischen Regime als Beamter zur Verfügung stellte.

Es liegt uns fern, dem antikolonialistischen Slogan zu verfallen, wonach vor
der Eroberung durch eine Kolonialmacht die Verhältnisse jeweils besser gewesen
seien als nachher (für die Piratenrepublik Algerien zum Beispiel gilt das wohl
keineswegs), doch hat für Indochina die französische Herrschaft schwere Übel mit
sich gebracht, und auch jener einseitige Fortschritt, der für Indochina wie für
Nordafrika stets gerühmt wird: das rapide Anwachsen der Bevölkerung, ist kein
genügendes Gegengewicht, denn die Verhältnisse wurden eben hygienisch soweit

verbessert, daß die Bevölkerung schnell wachsen konnte, nicht aber durch
Industrialisierung so weit, daß für diese wachsende Bevölkerung genug Arbeitsplätze
zu finden waren. Ein solches undiskutierbares Übel war es etwa, wenn jeder
Annamit verpflichtet war, sieben Liter reinen Alkohol pro Jahr zu verbrauchen
und die Dorfnotabein dafür haftbar gemacht wurden. Dazu kam noch der als

Staatsmonopol geförderte (erst heute unter Viet Nam unterdrückte) Opiumhandel,
die Steuern auf die Koloniallotterie usw.

Das Annam hatte vor der französischen Besetzung eine im Geiste Konfuzius'
geschulte Verwaltung und ein gutentwickeltes Schulwesen und blickte auf eine

eigene alte Kultur zurück. Diese Kultur wurde von den Kolonisatoren im
allgemeinen völlig mißachtet, die in den Indochinesen eben nur eine gelbe Art von
Kaffern sahen. Diese Kultur hat aber allen Französisierungsversuchen widerstanden.
Ein indochinesischer Intellektueller (der wohlweislich anonym blieb) schrieb schon

1935 (in «Esprit»): «Wir bewundern die echte französische Kultur, aber wir können
deswegen die unsrige doch nicht preisgeben. Unser Unglück hat viele Franzosen

bewegt. Fast alle aber glauben, daß ein geläuterter Kolonialismus uns eines Tage<»

doch noch zur Communaute Frangaise führen kann. Doch ist es zu spät». Heute,
wo in Viet Nam französische Diplome offiziell verbrannt werden und wo den

«Kollaborationisten», Mitarbeitern französischer Gouverneure, der Prozeß gemacht
wird, muß den Franzosen diese lang schwelende Erbitterung gerade der Kultivierten
bewußt werden, jedoch meist verbunden mit einem gewissen Erstaunen.

Aber nicht nur in Indochina ist das koloniale Erwachen auch ein Akt
kultureller Selbstbehauptung. Der Algerier Ferhat Abbas, heute der Führer einer
parlamentarischen Gruppe von elf Algeriern in der Konstituante (die bereits erwähnten

«Amis du Manifeste») erklärt: «Wir haben uns ein für alle Male getrennt von
der politischen Assimilierung und Anschließung an Frankreich».

Es ist gerade jene Mischung von formeller (nur für eine Minderheit möglicher)
Assimilation und faktischer Entrechtung der Mehrheit, gegen welche sich die
Autonomiebewegungen richten. Die Unterdrückung der Autonomie war aber vor allem

365



administrativ verankert, so sehr, daß jede wirtschaftliche und kulturelle Autonomie,
jede Erweiterung lokaler Befugnisse über eine richtiggehende administrative
Revolution führen muß. «Noch im Juni 1940 war das ganze politische Statut der Kolonien

in den königlichen Ordonnanzen Karls X. und den Senatuskonsulten Napoleons

III. enthalten. Und in diesen wird nichts anderes festgelegt, als daß die Kolonien

durch Dekrete verwaltet werden. In 65 Jahren hat die Dritte Republik nicht
die Zeit gefunden, den Kolonien ein Statut zu geben» (Maurice Desetages,
Konsultativversammlung, 20. März 1945). Die Wahlen in Algerien und Madagaskar, die

Ereignisse in Indochina sind Teile des Aufstands gegen diesen Zustand der
Entrechtung und rein administrativen Herrschaft.

Noch eins fehlt jedoch gegenwärtig dem Assimilationsgedanken. Der fraglose
Glaube an die französische Macht und das Prestige, das sie umgab. Seit Syrien und
der Libanon geräumt werden mußten, ist Frankreichs Machtstellung, mindestens in der
islamischen Welt, schwer erschüttert. Dazu kommt, daß in Frankreich selber wesentliche

an der Regierung teilnehmende Kräfte gegenüber dem Kolonialismus nicht
mehr unbefangen und naiv sind. Es trifft diese Kreise, wenn in der Kammer die

Verschleppung der Schwarzen zur Zwangsarbeit an der Elfenbeinküste mit dem

deutschen Arbeitsdienst in Frankreich verglichen werden kann.

Ausblick

Es ist hier nicht der Raum, die neueste Entwicklung im französischen Empire
im einzelnen nachzuzeichnen. Die Verhältnisse sind in den zwanzig Koloniegruppen
verschieden, und ebenso die Chancen Frankreichs, seine Stellung zu behaupten. Am
ungünstigsten liegen diese Chancen heute offensichtlich in Indochina. Von den
«drei Ky» des Annam ist das eine, nämlich Cochinchina mit Saigon, in der Hand
einer separatistischen, von Frankreich eingesetzten Gruppe. Die Konferenz mit dem
Viet Nam in Fontainebleau wurde abgebrochen, weil die Anerkennung durch Frankreich

dieser eingesetzten (nicht gewählten) Gruppe als provisorische Regierung der

Viet-Nam-Delegation untragbar erschien. Nur um den Preis eines Bruchs mit Viet
Nam (der aber die Unterstützung Chinas und der Sowjetunion genießt) kann
Frankreich sich in Cochinchina behaupten. Der dortige Separatismus ist keine
festere Stütze als der des Rheinlands. Anders steht es mit Laos und Kambodscha,
die sich vor dem Expansionsdrang des übervölkerten Annam fürchten und daher
tatsächlich auf Frankreich stützen möchten. Bedroht sind hingegen die indischen
Zwergbesitzungen, Pondichery usw. Mit der Selbständigkeit Britisch-Indiens wird
auch ihr Statut spruchreif, wie Pandit Nehru bereits angekündigt hat.

Auch in ganz Nordafrika geht die Entwicklung unverkennbar in der Richtung
auf weite Autonomie. Das Problem der in der Landwirtschaft fortschrittlicheren
Kolonisten wird hier ähnliche Züge annehmen wie das der Beziehung zwischen
Zionisten und Arabern in Palästina, nur daß kein Druck von Europa zur
Nachwanderung besteht. Im Gegenteil; nicht wenige Kolonisten liquidieren heute ihren
Besitz — und die Käufer sind Mohammedaner.

Wie weit die Ausstrahlungen der Arabischen Liga, der Vereinigten Staaten und
der Sowjetunion sich in Nordafrika auswirken werden, ist noch nicht abzusehen.
In Frankreich sind es die Kommunisten, die die autonomistischen Bestrebungen am

366



stärksten unterstützen. Die Führer des Viet-Nam-Staates sind im wesentlichen
Kommunisten. In Algerien erstreben die Kommunisten einen Block, in welchem alle Auto-
nomisten bis zu den extremen arabischen Nationalisten vertreten sind: also eine
«nationale Front». Auf dem Umweg über die Einflußnahme auf die Kolonien und
Teile der Union Frangaise wollen die Kommunisten ihre Stellung im Mutterland
noch mehr befestigen. Denn gegen die Kommunisten regieren hieße dann, das

Band mit den Gliedern der Union Frangaise brechen. Auch eine französische

Außenpolitik, die die Sowjetunion nicht als freundschaftlich empfände, könnte in
diesem Falle ebenso bedrohliche Folgen haben. Wenn Frankreich in den Jahren
1940 bis 1944 seine Kolonien benützen konnnte, um seine eigene Souveränität zu

behaupten und die Freiheit des Mutterlandes wiederzugewinnen, so besteht
nunmehr im Gegenteil die Möglichkeit, daß das Kolonialreich eine Hypothek auf die

Souveränität Frankreichs wird. Das heute erst so recht fühlbare Mißverhältnis
zwischen Macht und Leistungsfähigkeit Frankreichs und den Aufgaben im Empire
leistet einer solchen Entwicklung Vorschub. Selbst jene enge Entente mit dem
andern verarmten Kolonialreich England, die allein gewisse Positionen retten könnte,
ist nicht erfolgt.

Die Assimilationsidee dagegen zerbröckelt. Nicht zuletzt deshalb, weil Frankreich

nicht mehr ein Vorbild und ein Zentrum von Reichtum und Prestige ist.

Sowohl Amerika wie die Sowjetunion haben, jedes auf andere Art, an Anziehungskraft

auf die Kolonien gewonnen, und beide sind grundsätzlich der traditioneller
Art des europäischen Kolonialismus abgeneigt.

Vermutlich haben Frankreich und England noch eine lange imperiale Zukunft
in großen Teilen Afrikas, mit noch gewaltigen unerschlossenen Möglichkeiten. Ob

jene andern, fortgeschritteneren Gebiete, die als Kolonialbesitz ausscheiden, als

Freunde und permanente Verbündete im Verband der Union Franchise: (bzw. des

britischen Commonwealth) verbleiben, ist noch ungewiß. Jedenfalls aber wären es

dann keine Kolonien mehr, und ihre Wirtschaft könnte nicht mehr von Frankreich

aus, zum Profit von französischen Interessenten, gelenkt werden.
Nach der Niederlage von 1871 konnte Frankreich sich durch die Schaffung eines

Kolonialreiches eine neue Grundlage seiner Weltmacht schaffen. Heute aber, wo es

formell zu den Siegerstaaten gehört, ist Frankreich gezwungen, vor allem seine

inneren Verhältnisse zu sanieren und sich für irgendeine Europapolitik zu
entscheiden, bevor sein «Rayonnement», das sich auf neue Leistung und Schöpfung
und nicht nur auf große Erinnerungen gründen muß, wiederum weitere Räume

durchdringen kann.

„Pro Helvetia"
Erwiderung an Jakob Bührer

Jakob Bührer hat sich in einem Aufsatz, der in der Augustnummer der «Roten
Revue» erschienen ist, in kritischer Weise mit der Kulturpolitik der «Pro Helvetia»
auseinandergesetzt. Sein Artikel bringt eine Reihe von wertvollen Anregungen über
die Förderung der Volkskultur, er enthält aber auch falsche Behauptungen und

unterschlägt wichtige Tatsachen.

367


	Frankreichs Empire : Übergang oder Untergang?

