
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 25 (1946)

Heft: 5

Buchbesprechung: Hinweise auf neue Bücher

Autor: V.G. / B.K.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hinweise auf neue Bücher

Fritz Lieb, Rußland unterwegs. Der russische Mensch zwischen Christentum und
Kommunismus. 474 Seiten. Verlag A. Francke AG, Bern 1945.
Der Autor, Professor der Theologie an der Universität Basel, faßt das Thema

seines Buches vom Standpunkt eines gläubigen Christen ins Auge. Liebs politische
Gesinnung ist sozialistisch, seine Geschichtsauffassung biblisch-religiös. Der Ablauf
der historischen Vorgänge wird für ihn durch Gottes lenkende Hand bestimmt, und
die Wandlungen, denen die Völker unterworfen sind, deutet er als Offenbarungen
des Allmächtigen. Ausdrücklich bekennt der Verfasser: «Es ist ein nur schwer zu
begreifender Weg, den das russische Volk und die russische Kirche geführt wurden,
aber es ist unsere tiefste Überzeugung, daß es Gott ist, der sie diesen Weg führte»
(Seite 360). Mit Zustimmung zitiert Lieb einen amerikanischen Theologen, der die
These vertritt, «daß Gott der Christenheit durch das sowjetische Experiment etwas
sagen will» (Seite 368).

Das vorrevolutionäre Rußland ist, nach Lieb, in geistiger Hinsicht fast
ausschließlich durch das Christentum (in seiner östlich-byzantinischen Prägung)
bestimmt gewesen. Die russische Kirche, meint Lieb, hat das russische Volk in seinen
Lebensgewohnheiten viel stärker beeinflußt als dies irgendeine Kirche in Westeuropa
— vielleicht etwa von Spanien abgesehen — zu tun vermochte. Die wichtigste Frage,
um deren Beantwortung der Autor sioh bemüht, geht nun dahin, ob es in der
Sowjetunion bei dem bisherigen unfruchtbaren, ja verheerenden Gegensatz von
christlichem Glauben und marxistisch-atheistischer Weltanschauung bleiben müsse,
oder ob die sich anbahnende innere nationale Entwicklung Rußlands diesen Abgrund
überwinden und auf diese Weise «riesige positive christliche Kräfte freimachen»
werde für den Aufbau einer sozialistischen Kultur und Zivilisation, die nicht nur
materialistisch und technisch orientiert wäre (Seite 165/166).

Durch sein Buch will uns Lieb davon überzeugen: 1. daß das russische Volk
eine besonders tiefe, unzerstörbare religiöse Veranlagung besitze; 2. daß die
russische Kirche, indem sie sich als ideologisches Werkzeug des Zarismus und der
Klassenherrschaft mißbrauchen ließ, eine schwere Schuld auf sich geladen habe; 3. daß
Gott die russische Kirche für ihr Versagen durch das furchtbare Gericht des
Bolschewismus bestraft habe; 4. daß Gott durch die Züchtigung der russischen Kirche
auch die Christen anderer Länder habe davor warnen wollen, soziales Unrecht zu
stützen oder auch nur zu dulden; 5. daß die russische Kirche dank der Revolution
und ihren Begleiterscheinungen eine Läuterung erfahren habe und nun im Begriffe
sei, durch die Flammen des Märtyrertums zu einer höheren Stufe christlicher Gesinnung

emporzusteigen, als man sie anderwärts finde; 6. daß der sowjetrussische Staat
der Betätigung christlichen Geistes desto größere Möglichkeiten biete, je mehr er sich
im Verlaufe seiner Entwicklung dem Ideal der klassenlosen Gesellschaft nähere.

Von der Wiedergeburt des Christentums in Rußland erhofft Lieb — «ex Oriente
lux» — eine Erneuerung des Christentums überhaupt. Am russischen Beispiel sucht
er zu demonstrieren, daß echtes, unverfälschtes Christentum nur in einer klassenlosen

Gesellschaft existieren kann, und daß ein gläubiger Mensch, der das Christentum

ernst nimmt, die Errungenschaft der sozialen Revolution, die Abschaffung aller
Ausbeutungsverhältnisse, deshalb bejahen muß. Jenen bürgerlichen Lesern, die es
noch nicht begriffen haben sollten, macht der Theologe Lieb klar, daß der Slogan,
Religion sei Opium für das Volk, in Rußland nur zeitweilig, solange die Kirche im
Dienste der Reaktion stand, Geltung besaß; im übrigen vermittelt Lieb die Erkenntnis,

daß der Kapitalismus Opium ist für die Religion.
Bei der Lektüre des Buches drängt sich die Beobachtung auf, daß es nicht in allen

Teilen ausgereift ist. Da und dort erhält man den Eindruck, daß es aus fragmentarischen

Studien hervorgegangen sein dürfte. Man hat nicht das Gefühl, daß der Autor
sein Werk unmittelbar aus großer Fülle des Wissens «in einem Gusse» geschaffen
habe. Brüchige Stellen der Gedankenführung flößen dem Leser eher die Vermutung
ein, daß schon früher entstandene Aufsätze und Exzerpte Liebs nach einem «after

174



thought», nach einer erst später konzipierten Idee aneinandergefügt worden sind.
Das erste Kapitel: «Der russische Mensch in der geschichtlichen Wirklichkeit»

ist ein interessanter Essay, an dem sich aber mancherlei aussetzen läßt. Beispielsweise

ist «die dem Russen besonders eigentümliche Voraussetzungslosigkeit und
Unmittelbarkeit in seinem Verhältnis zum Mitmenschen» nicht in erster Linie, wie Lieb
meint, aus der Weite und Offenheit der russischen Landschaft abzuleiten, sondern
aus dem historisch bedingten Nichtvorhandensein einer festen, ständisch oder
klassenmäßig isolierenden Gesellschaftsstruktur. Die Skizze, die Lieb von der geschichtlich

gewordenen Atmosphäre Rußlands entwerfen will, enthält kein Wort über die
einstigen Städtedemokratieu und ihren tragischen Untergang, kein Wort über die
Entwicklung des Absolutismus noch über die Entstehung der Leibeigenschaft, kaum
ein Wort über das Zeitalter Peters des Großen. Es wird dem Leser auch nicht
eingeprägt, daß Rußland weder am Investiturstreit noch an den Kreuzzügen Anteil
nahm, daß es keine Renaissance, keine Reformation, keine selbständige Aufklärungsepoche

erlebt hat.
Das zweite Kapitel: «Die Selbsterfassung des russischen Menschen» ruht auf

einer allzu schmalen Basis, nämlich ausschließlich auf den Werken Dostojewskijs
und Solowjows. Das Thema wird infolgedessen in einem auch gar zu einseitigen
Aspekt vorgeführt. Auf solche Weise darf nicht pars pro toto gesetzt werden.
Beiträge zur Selbsterfassung des russischen Menschen haben Gribojedow, Lermontow,
Gogol, Herzen, Tschaadajew, Belinskij, Gontscharow, Turgenjew, Dobroljubow, Mi-
chajlowskij, Tolstoj, Gorkij geliefert — um nur die wichtigsten Namen zu nennen.
Bei einem Versuch, «Wesen und Eigenart des russischen Menschen dem
Westeuropäer näher zu bringen», hätte unbedingt ein größerer Kreis russischer Denker
und Schriftsteller einbezogen werden müssen. Dann wäre die geistige Vorgeschichte
des modernen Rußland überhaupt erst in Erscheinung getreten. So aber erfolgt der
Übergang zum «Sowjetmenschen von heute» mit einer dem Verständnis des Ganzen
unzuträglichen Schroffheit.

Im dritten Kapitel wendet sich Lieb nicht dem Verlauf und den treibenden
Kräften der russischen Revolution, sondern direkt den Tendenzen der nachrevolutionären

Epoche zu. Hier zeigt der Verfasser — und man kann im wesentlichen mit
ihm einig gehen —¦ das immer stärkere Hervortreten des «Sowjethumanismus» sowie
den allmählichen Abbau der Klassenkampfideologie, die infolge des Verschwindens
der einst herrschenden Oberschicht für die Sowjetgesellschaft überflüssig wird.

Das vierte Kapitel bietet eine Übersicht der Entwicklung des Verhältnisses von
Staat und Kirche im Zeitraum von 1917 bis 1944. In bezug auf die antireligiöse
Propaganda stellt der Verfasser fest: «Entscheidendes Motiv für dieses schroffe
Vorgehen war weniger der theoretische Atheismus als das politische Mißtrauen gegen
die Kirche, die als Werkzeug des Zarismus und der Gegenrevolution gedient hatte...
Die antireligiöse Propaganda wurde vor allem im Zusammenhang mit der gewaltsamen

Kollektivisierung des Landes (seil.: der Landwirtschaft — V. G.) seit 1929
verschärft, unzählige Kirchen auf dem flachen Lande geschlossen» (Seite 313'314).
Ihren Höhepunkt erreichte die kirchenfeindliche Politik der Sowjetregierung im
Jahre 1934. Später ist zwischen der Kirche und dem Sowjetstaat, nach längerem Hin
und Her, ein Friedensschluß zustandegekommen, und ein anglikanischer Geistlicher,
der 1943 in Moskau war, konnte feststellen: «Die orthodoxe Kirche ist in ihrer
Selbstverwaltung so frei, wie sie es je in der Geschichte Rußlands gewesen sein
dürfte» (Seite 339).

Im letzten Kapitel: «Der europäische Mensch zwischen biblischem Evangelium
und marxistischem Kommunismus» widerlegt Lieb einige vulgäre, in der ernsthaften
sozialistischen Literatur längst abgelehnte Interpretationen des Marxismus und
versucht zu zeigen, daß «der heillose Zwiespalt» zwischen Marxismus und Christentum
überbrückt werden könne (Seite 421). Von den Kirchen erwartet Lieb die Anbahnung

einer Verständigung zwischen Ost und West, die Vorbereitung einer Synthese
zwischen sozialistischen Produktionsverhältnissen russischer und individuellen
Freiheitsrechten westeuropäischer Prägung.

In einem eindrucksvollen Nachwort hebt Lieb hervor, daß er durch sein Buch
dazu habe beitragen wollen, seine Zeitgenossen durch Vermittlung sachlicher Kennt-

175



nisse über das, was im «unheimlichen» Rußland eigentlich vorgehe, von törichter
und gefährlicher Angst zu befreien. Ohne Zweifel ist es Lieb, da er Theologe ist,
gelungen, sich in Kreisen Gehör zu verschaffen, die von profanen sozialistischen
Autoren schon aus Vorurteil keine Belehrungen entgegennehmen wollen.
Bemerkenswert sind die Ausführungen Liebs über den Unterschied zwischen westeuropäischem

und russischem Freiheitsbegriff: Der Westen erkämpfte sich die Freiheit
der einzelnen privaten Person von staatlicher Einmischung, der Osten aber die
Freiheit der kollektiv produzierenden Gemeinschaft von Ausbeutung durch das

Privateigentum (Seite 426).
Bei einer Neuauflage werden einige Druckfehler zu berichtigen sein. Falsch

gedruckt ist auf Seite 154 das Wort «Oblomowschtschina»». Im Jahre 1937 ist nicht
die 100jährige, sondern die 125jährige Wiederkehr der Schlacht von Borodino
gefeiert worden (Seite 273). Auf Seite 295, Zeile 9 von oben, lautet die richtige
Jahreszahl nicht 1917, sondern 1918. V. G.

Federico Federici, Der deutsche Liberalismus. Die Entwicklung einer politischen
Idee. Artemis-Verlag, Zürich 1946, XXIX und 467 Seiten.
Der Nutzen von Anthologien ist stets umstritten. Ohne auf die prinzipiellen

Fragen einzugehen, läßt sich im vorliegenden Fall feststellen, daß der Titel mehr
verspricht, als das Buch hält. Es werden lediglich einzelne mehr oder minder
charakteristische Stellen aus dem liberalen Schrifttum aneinandergereiht und in
verbindenden Texten das Wichtigste über die Persönlichkeit des Schreibers und über die
geschichtlichen Umstände, unter denen sie verfaßt wurden, mitgeteilt. Ein einheitliches

Bild entsteht auf diese Weise nicht; dazu sind die Einleitung und die
Zwischenbemerkungen des Herausgebers doch zu dürftig. Gerade das wichtigste
Problem, warum der deutsche Liberalismus an Bismarck zerbrach und nach dem ersten
Weltkrieg Stresemann — wohl der bedeutendste liberale Staatsmann, den Deutschland

hervorgebracht hat — an dem Verrat seiner eigenen Klassen- und Parteigenossen
scheiterte, wird in den Zwischenbemerkungen nur gestreift und in den Texten

nur ganz ungenügend berücksichtigt. Es handelt sich hier keineswegs nur um das
Problem des äußeren Verhältnisses der Liberalen zu Bismarck und zu den andern
deutschen Parteien, sondern um die innere Zersetzung des Liberalismus, dessen
immer noch beibehaltenen Phrasen von Geistesfreiheit und Idealismus zur
«realpolitischen» Rechtfertigung und Bemäntelung einer sich immer schärfer ausprägenden

Interessenpolitik dienen mußten. Wer sich also nur an Schriften oder Reden
und nicht an die Taten hält, wird nur ein unvollkommenes Bild der Entwicklung
erhalten. So bleibt als Verdienst des Werkes nur das, entlegene und schwer erhältliche
Texte aus der Frühzeit des Liberalismus und aus der zeitgenössischen Emigrantenliteratur

leicht verfügbar gemacht zu haben. Dabei ist es auffallend, daß der
Herausgeber gerade in der Frühzeit den Begriff des Liberalismus keineswegs scharf
abgegrenzt hat, sondern ausgesprochene Romantiker wie den Freiherrn von Stein
oder Ernst Moritz Arndt unter die Liberalen rechnet. Am meisten erstaunt wäre
wohl Hegel darüber, sich in dieser Gesellschaft zu finden. Anderseits sind
ausgesprochene, nichtliberale Demokraten vertreten. Der Bogen des Sektors des
deutschen Geisteslebens, der in dem Buche berücksichtigt wird, ist freilich weit gespannt.
Liebhaber von Symbolen wird es erfreuen zu sehen, daß er bei Kant beginnt und
bei Röpke endet. B. K.

176


	Hinweise auf neue Bücher

