Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 25 (1946)

Heft: 4

Artikel: "Wabhrheit und Ideologie”

Autor: Walter, Emil J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-335396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-335396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

es im Sinne dieser Pline iiberlassen, in der Art von «Arbeitsfront-Fiihrern» die Armee
der Arbeiter, fiir deren «Disziplin» sie verantwortlich waren, zu kommandieren. Im
Falle politischer und wirtschaftlicher Konflikte wiirde sich die Machtfrage jedoch
unausweichlich stellen. Revolutionire Kimpfe um die Macht und — als Antwort —
Losungsversuche in der Art bekannter faschistischer Experimente: das wiren die
maoglichen Resultate oder Etappen im Kampfe um eine Korrektur an der bestehen-
den oder um die Schaffung einer grundsitzlich neuartigen Sozialordnung.

Drittens: Auf die Frage nach Ziel und Mitteln wird von Beveridge eine im ganzen
unbefriedigende Antwort erteilt. «Es ist besser, Menschen anzustellen, damit sie
Lécher graben und die Locher wieder zuschiitten, als die Menschen ganz ohne Arbeit
zu lassen (S.147).» Hier ist die «Vollbeschiftigung» Selbstzweck, statt notwendiges
Ergebnis einer Politik zu sein, die sich die Erfiillung konkreter sozialer Forderungen
zum Ziele setzt. Den «dringlichen Sozialaufgaben» riumt Beveridge wohl die Priori-
tit unter den zu beschaffenden Arbeiten ein, thm bleibt aber unverriickbares Ziel,
was zwar heute noch als einleuchtende Tagesforderung, morgen aber als eine dem
Wesen nach gefahrliche Fehlorientierung erscheinen mag.

Drei Fragen also sind es — Fragen, die von Beveridge auch dort von neuem auf-
geworfen werden, wo er ihnen ausdriicklich ausweicht —, drei Fragen, zu denen die
Diskussion um Gegenwart und Zukunft unserer Krisengesellschaft immer wieder hin-
gefithrt wird: 1. die Frage nach den wirtschafts- und gesellschaftsstrukturellen
Ursachen des Elends; 2. die Machtfrage als eine Frage nach den politischen Voraus-
setzungen sozialer und wirtschaftlicher Gerechtigkeit; und 3. die Frage nach den
Zielen aller Planung und Politik, denn es sind die Ziele, versteckt oder sichtbar,
verleugnet oder ehrlich bekannt, von denen unser Leben seinen Sinn empfingt.

EMILJ. WALTER

- Wahrheit und Ideologie®

In der Diskussion um weltanschauliche und politische Probleme kommt dem
Begriff der Ideologie eine zentrale Stellung zu. «Man spricht von Ideologien der
Parteien, Klassen oder Stinde und von ideologischen Kriegen. Der geistige Zusam-
menhang, der jeweils den verschiedenen Staatsformen als Begriindung dient, heiBt
Ideologie, und dasselbe Wort wird verwendet fiir ein philosophisches System oder
die in einem Zeitalter vorherrschende Deutung der Welt und des Menschen ... Wer
von Ideologie spricht, versucht eine gegnerische geistige oder politische Position zu
entwerten, indem er sie als standort- und interessebedingte Perspektive nachzu-
weisen trachtet... Diese erste Stufe der ideologischen Denunziation ist aber rasch
iiberschritten. Denn die angegriffene Seite kann mit den gleichen Argumenten die
Position ihres Widerparts der Ideologiehaftigkeit bezichtigen und ihr mit dem Ein-
wand, sie sei selbst bloB eine ungerechtfertigte Rationalisierung eines subjektiven
Vorurteils, begegnen ... So entsteht das Bediirfnis nach einer objektiven Instanz,
die in diesem Konflikt eine Entscheidung zu treffen berufen wire. Nun zeigt es sich

135



aber, daB gerade diese Instanz fehlt. Denn wenn der Vorwurf, der menschliche Geist
produziere nichts als Ideologien, zu Recht besteht, gibt es keinen Gerichtshof, der
iiber die Kriterien eines sachlichen Urteils verfiigen wiirde» — mit diesen Worten
deutet der Prisident der Schweizerischen philosophischen Gesellschaft, Hans Barth,
in der kiirzlich erschienenen Schrift: «Wahrheit und Ideologie» (Manesse Verlag 1945)
auf die Aufgabe, die er sich in dieser wertvollen Studie gestellt hat.

«Das Wort Ideologie ist von Antoine Destutt de Tracy geschaffen worden als
Bezeichnung einer philosophischen Disziplin, die das Fundament fiir simtliche Wis-
senschaften zu bilden bestimmt war... Die diffamierende Denunziation geht zuriick
auf Napoleon Bonaparte. Die Ideologie ist danach das Produkt eines theoretischen
Verhaltens, das sich mit der politisch-gesellschaftlichen Realitiit nicht in Uberein-
stimmung befindet...» Die Ideologen im Sinne de Tracys wurden «zu Politikern,
die fiir die Durchfiihrung ihrer pidagogischen Reformen bestimmte politische Vor-
aussetzungen fordern muBten. Sie waren gemifligte Republikaner», deren Religions-
kritik sich zur Kritik am Staate erweiterte. Von diesem Ausgangspunkte aus behan-
delt nun Barth zunichst die Idolenlehre Bacons und ihre politisch-antikirchliche
Interpretation durch Helvetius und Holbach im Sinne einer «Entlarvung der Vor-
urteile», um dann zu einer griindlichen und in dieser Art im schweizerischen Schrift-
tum bisher nicht iiblichen Behandlung des Begriffes der «Ideologie und des ideolo-
gischen Bewulltseins» in der Philosophie von Karl Marx iiberzugehen. Gerade dieser
Abschnitt ist auch fiir uns Sozialisten von groBtem Interesse und ein schones
Zeugnis fiir die geistige Aufgeschlossenheit Barths. Die Behandlung der Marxschen
Gedankenginge umfaBt nicht weniger als 120 Seiten. Nach einem kurzen Exkurs
iiber Schopenhauers «eigentliche Kritik der Vernunft» setzt sich hierauf Barth im
zweiten Hauptteil seiner Arbeit mit Nietzsches Philosophie als «Kunst des MiB-
trauens» auseinander.

So gewichtig, aufschluBreich und anziehend die lucide Darlegung der Meinun-
gen iiber die Ideologie bei Marx und vornehmlich bei Nietzsche Barth gelungen ist,
so wenig vermag das zusammenfassende, «Ausblick auf die Gegenwart» iiberschrie-
bene SchluBkapitel! zu befriedigen. Der logische Bruch in den Uberlegungen des
Verfassers kiindigt sich allerdings bereits frither in dem Marx gewidmeten Ab-
schnitte an, wenn der Redaktor der «Neuen Ziircher Zeitung» sich darum bemiiht,
Gerechtigkeit, Wahrheit, Freiheit und politische Ordnung derart in Zusammenhang
zu bringen, dall er behaupten kann: «Zudem fiihrt die sozialistische Gemeinwirt-
schaft zu einer Steigerung der Staatsgewalt, die sich, soweit die bisherige Erfah-
rung (!) reicht, mit jeder theoretischen und faktischen Staatsomnipotenz, welche
in der Geschichte ausgebildet wurde, messen kann.» Dadurch werde sogar, fihrt
Barth fort, «die Verwirklichung der Freiheit, die fiir Marx das Ziel und der Sinn
der geschichtlichen Bewegung ist, zu einer Illusion». Barth kann sich nicht von der,
sagen wir ganz offen, «ideologischens Idee befreien, daB die Arbeitsteilung in
Hand- und Kopfarbeit eine Art eigenstindiger Naturgesetzlichkeit sei. Er kann
oder will sich nicht mit dem Gedanken auseinandersetzen, ob nicht an Stelle der
liberalen Wirtschaftsordnung eine andere Wirtschaftsordnung méglich sei. Nur so

1 Offenbar hat der Verfasser in seinem Werke eine Reihe von Aufsitzen ver-
einigt, die nicht ganz gleichwertig sind und die einheitliche Formung vermissen
lassen.

136



ist es auch verstindlich, daBl er behauptet: «Dann (ndmlich in der Bewidhrung)
zeigt sich, daB der Staat das ist, was und wie die Einzelnen sind. Dann sind (!) die
Einzelnen der Staat.» Hier fehlt der Philosoph Barth im Ziel seiner Untersuchung,
er wird zum philosophischen Staatsmetaphysiker. Dies ist wohl nur deshalb méglich,
weil Barth gerade jene Hilfsmittel nicht in den Dienst seiner Untersuchung nimmt,
welche das 20. Jahrhundert bereits geschaffen hat, nimlich die Tiefenpsychologie
einerseits (um die Art und Weise festzulegen, wie die Eigenart des Lebensraumes
des denkenden Subjektes das Denkergebnis bedingen kann), die moderne Logistik
anderseits (welche alle Hilfsmittel bereitgestellt hat, in Fragen der wissenschaft-
lichen Forschung metaphysische Denkmethoden auszuschalten).

Die Beriicksichtigung dieser beiden Leistungen des 20. Jahrhunderts, der Tie-
fenpsychologie einerseits und der Logistik anderseits, ist das Verdienst des in Genf
lebenden Philosophen Axel Stern, dessen «Morale de la Liberté» (Genf 1944) zu
den wertvollsten Arbeiten des schweizerischen philosophischen Schrifttums der
Gegenwart gehort. In einem gewissen Gegensatz zu Barth ist Ausgangspunkt fiir
Stern die Feststellung, die Tatigkeit eines Philosophen bestehe «in der Anstrengung,
die Gedanken zu kliren, wenn auch das Werk vieler Philosophen eher die gegen-
teilige Meinung aufkommen» lasse. Die ewigen Fragen, die so viele Denker be-
schiftigt hitten, seien auf jener Ebene, wo sie gestellt wiirden, unlésbar. Dagegen
konnten sie ihre Lésung finden durch die Entdeckung ihres psychologischen Ur-
sprunges. Zuerst sucht der Verfasser festzustellen, was Wahrheit ist, um dann
sith der Frage zuzuwenden, was vom psychologischen Standpunkte aus der Mensch,
seine individuelle Moral und die soziale Moral sei, womit der Ubergang gefunden
ist zur Frage der Geschichte und der Zukunft der menschlichen Gesellschaft.

Tatsachen sind einfach. Wahr oder falsch sind nur Urteile. Diese enthalten
stets Vergleiche und Wiedererinnerung... Die Art der quasi begrifflichen Erkennt-
nis durch Urteile darf niemals verwechselt werden mit der unmittelbaren sinn-
lichen Erkenntnis. Eine metaphysische Aussage hat keinen faBbaren Sinn. Nur
cine konditionelle Moral im Sinne des Sokrates ist moglich: es gibt weder Gut
noch Bése, weder Zwang noch Zufall, noch Wahr und Falsch, auBer in einem
empfindenden und denkenden Geschopf. Die moralischen Uberlieferungen werden
durch Identifikation und Verinnerlichung im Prozesse der Erziehung der Jugend-
lichen iibertragen: «dies ist der entscheidende Faktor fiir die Dauerhaftigkeit des
Charakters der Nationen, Klassen oder Stinde. Gott ist eine Projektion, das Absolute
eine Rationalisierung, das heillt beides sind Illusionen.» In Wirklichkeit sind alle
metaphysischen Probleme Pseudoprobleme. Die Moral ist nicht nur Erkenntnis, sie
ist auch Handlung. Moralische Erkenntnis wird erst zur Moral, wenn der Wille
den moralischen Regeln unterworfen wird. Wie alle Wissenschaften, ist auch die
Moral entwicklungsfahig. «Die Frage nach dem Sinn des Lebens wird sich erst
dann nicht mehr stellen, wenn die Lebensfrende eine Wirklichkeit fiir alle gewor-
den ist, wenn jeder Mensch seine hesten Krifte in einer geeinten und moralischen
Gesellschaft gebrauchen kann.»

Der Verfasser behandelt sodann die Quellen des Rechtes, die Moral in der
matriarchalischen und in der patriarchalischen Gesellschaft, um hierauf auch das
Ideologieproblem zu besprechen: «Die Ideologie ist das Bild, das sich die mensch-
lichen Wesen von der Welt und von sich selbst machen. Sie ist das Resultat eines

137



Kompromisses zwischen jenem Bilde, das vom ,Es’ (dem triebhaften UnbewuBten)
und jenem, das vom ,Uberich’ (resp. Gewissen) gefordert wird und durch die
Vernunft akzeptiert wird. Meistens ist die Ideologie eine Rationalisierung im
psychologischen Sinne, ein System zur Erklirung und Rechtfertigung einer be-
stimmten Lage.» Dies gilt auch im Sozialen, wo die Spannung zwischen herrschen-
den und beherrschten Klassen sich vergroBert, aber zunichst nur bis zu einem ge-
wissen Punkte, weil diese Spannung auf beiden Seiten unbewuBt bleibt. Marx hat,
trotz seinem Willen, den Unterdriickten zu helfen, zum Teil gerade den herr-
schenden Klassen Dienste geleistet, denn diese haben die Marxsche Erkenntnis der
Klassengegensitze zunichst mit groBerer Geschicklichkeit angewendet. Die Kraft
der alten Ideologien erwies sich als stark genug, den privilegierten Schichten zu
erlauben, sie an die neuen Bediirfnisse anzupassen. Die Privilegierten haben ihre
Lehren aus Marx gezogen und das teilweise BewuBtwerden des Klassengegensatzes
durch die Mehrheit des Volkes in Rechnung gestellt.

Heute steht die Menschheit vor zwei Alternativen: «Entweder durch morde-
rische Kriege, mehr oder weniger nutzlose Revolutionen, durch immer schirfere
Krisen schlieBlich doch von der patriarchalischen Klassengesellschaft zur solidari-
schen Gesellschaft des Sozialismus zu gelangen, aber mit einer dezimierten Mensch-
heit. Oder auf dem Wege des Minimums an Leiden und Opfern den Weg durch
bewuBte Uberlegung zur menschlichen Solidaritit zu finden.» In diesem Sinne
konne und miisse die Philosophie zur «Philosophie appliquée», zur angewandten

Philosophie werden.

In Axel Stern und Hans Barth stehen sich zwei Welten gegeniiber. Axel
Stern verficht die Ideen der neuhumanistischen Aufklirung des 20. Jahrhunderts
mit all jenen Mitteln, welche die moderne psychologische und logische Forschung
bereitgestellt hat. Hans Barth dagegen vermag trotz aller Aufgeschlossenheit den
Rahmen der metaphysischen Grundeinstellung nicht zu sprengen, weil er, unbe-
wuBt determiniert, Freiheit, Wahrheit und Gerechtigkeit im geschichtlich iiber-
lebten System des wirtschaftlichen Liberalismus verkorpert sehen will. So bleibt
sein Werk leider immer noch dem Bereiche jener letzte sprachliche Klarheit ent-
behrenden philosophischen Spekulation verhaftet, die zwar den Willen zur Uber-
windung der Ideologie als eines «falschen BewuBtseins» erkennen lilit, aber diese
Aufgabe mit letzten Endes unzulinglichen Mitteln zu erstreben versucht. Die
Anthropologie, so wie sie von Barth verstanden wird, wire nur dann als um-
fassendste Grundwissenschaft zu betrachten, wenn sie, mit den Mitteln und Er-
kenntnissen der Tiefenpsychologie und Soziologie ausgeriistet, das Problem einer
Bestimmung des menschlichen Seins angehen wiirde. Das menschliche Denken ist
sozusagen «wesensmdllig ideologisch», weil die wertenden Grundlagen des mensch-
lichen Denkens durch den ProzeB der Erziehung im patriarchalischen Elternhaus
und der staatlichen Schule geschaffen werden. Schon allein die Sprache iibertrigt
ganz bestimmte Denkinhalte von der Generation der Erwachsenen auf die zu
erziechende Generation. Mit Axel Stern halten wir es vor allem fiir entscheidend,
daB man in den Menschen die Motive wecken kann fir das Gute und gegen das
Schlechte. Man mulB wissen, wie man einen moralischeren menschlichen Zustand
herbeifiihren kann. «Et puis, il faut le faire.» Gerade das ist unsere, der Sozialisten

entscheidende Aufgabe.

138



	"Wahrheit und Ideologie"

