
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 25 (1946)

Heft: 4

Artikel: "Wahrheit und Ideologie"

Autor: Walter, Emil J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-335396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-335396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


es im Sinne dieser Pläne überlassen, in der Art von «Arbeitsfront-Führern» die Armee
der Arbeiter, für deren «Disziplin» sie verantwortlich wären, zu kommandieren. Im
Falle politischer und wirtschaftlicher Konflikte würde sich die Machtfrage jedoch
unausweichlich stellen. Revolutionäre Kämpfe um die Macht und — als Antwort —

Lösungsversuche in der Art bekannter faschistischer Experimente: das wären die

möglichen Resultate oder Etappen im Kampfe um eine Korrektur an der bestehenden

oder um die Schaffung einer grundsätzlich neuartigen Sozialordnung.
Drittens: Auf die Frage nach Ziel und Mitteln wird von Beveridge eine im ganzen

unbefriedigende Antwort erteilt. «Es ist besser, Menschen anzustellen, damit sie

Löcher graben und die Löcher wieder zuschütten, als die Menschen ganz ohne Arbeit
zu lassen (S-147).» Hier ist die «Vollbeschäftigung» Selbstzweck, statt notwendiges
Ergebnis einer Politik zu sein, die sich die Erfüllung konkreter sozialer Forderungen
zum Ziele setzt. Den «dringlichen Sozialaufgaben» räumt Beveridge wohl die Priorität

unter den zu beschaffenden Arbeiten ein, ihm bleibt aber unverrückbares Ziel,
was zwar heute noch als einleuchtende Tagesforderung, morgen aber als eine dem

Wesen nach gefährliche Fehlorientierung erscheinen mag.
Drei Fragen also sind es - Fragen, die von Beveridge auch dort von neuem

aufgeworfen werden, wo er ihnen ausdrücklich ausweicht —, drei Fragen, zu denen die

Diskussion um Gegenwart und Zukunft unserer Krisengesellschaft immer wieder
hingeführt wird: 1. die Frage nach den wirtschafts- und gesellschaftsstrukturellen
Ursachen des Elends; 2. die Machtfrage als eine Frage nach den politischen
Voraussetzungen sozialer und wirtschaftlicher Gerechtigkeit; und 3. die Frage nach den

Zielen aller Planung und Politik, denn es sind die Ziele, versteckt oder sichtbar,
verleugnet oder ehrlich bekannt, von denen unser Leben seinen Sinn empfängt.

EMILJ. WALTER

Wahrheit und Ideologie'

In der Diskussion um weltanschauliche und politische Probleme kommt dem

Begriff der Ideologie eine zentrale Stellung zu. «Man spricht von Ideologien der

Parteien, Klassen oder Stände und von ideologischen Kriegen. Der geistige
Zusammenhang, der jeweils den verschiedenen Staatsformen als Begründung dient, heißt

Ideologie, und dasselbe Wort wird verwendet für ein philosophisches System oder
die in einem Zeitalter vorherrschende Deutung der Welt und des Menschen Wer

von Ideologie spricht, versucht eine gegnerische geistige oder politische Position zu

entwerten, indem er sie als Standort- und interessebedingte Perspektive nachzuweisen

trachtet. Diese erste Stufe der ideologischen Denunziation ist aber rasch

überschritten. Denn die angegriffene Seite kann mit den gleichen Argumenten die
Position ihres Widerparts der Ideologiehaftigkeit bezichtigen und ihr mit dem
Einwand, sie sei selbst bloß eine ungerechtfertigte Rationalisierung eines subjektiven
Vorurteils, begegnen So entsteht das Bedürfnis nach einer objektiven Instanz,
die in diesem Konflikt eine Entscheidung zu treffen berufen wäre. Nun zeigt es sich

135



aber, daß gerade diese Instanz fehlt. Denn wenn der Vorwurf, der menschliche Geist
produziere nichts als Ideologien, zu Recht besteht, gibt es keinen Gerichtshof, der
über die Kriterien eines sachlichen Urteils verfügen würde» — mit diesen Worten
deutet der Präsident der Schweizerischen philosophischen Gesellschaft, Hans Barth,
in der kürzlich erschienenen Schrift: «Wahrheit und Ideologie» (Manesse Verlag 1945)
auf die Aufgabe, die er sich in dieser wertvollen Studie gestellt hat.

«Das Wort Ideologie ist von Antoine Destutt de Tracy geschaffen worden als

Bezeichnung einer philosophischen Disziplin, die das Fundament für sämtliche
Wissenschaften zu bilden bestimmt war.. Die diffamierende Denunziation geht zurück
auf Napoleon Bonaparte. Die Ideologie ist danach das Produkt eines theoretischen
Verhaltens, das sich mit der politisch-gesellschaftlichen Realität nicht in
Übereinstimmung befindet...» Die Ideologen im Sinne de Tracys wurden «zu Politikern,
die für die Durchführung ihrer pädagogischen Reformen bestimmte politische
Voraussetzungen fordern mußten. Sie waren gemäßigte Republikaner», deren Religionskritik

sich zur Kritik am Staate erweiterte. Von diesem Ausgangspunkte aus behandelt

nun Barth zunächst die Idolenlehre Bacons und ihre politisch-antikirchliche
Interpretation durch Helvetius und Holbach im Sinne einer «Entlarvung der
Vorurteile», um dann zu einer gründlichen und in dieser Art im schweizerischen Schrifttum

bisher nicht üblichen Behandlung des Begriffes der «Ideologie und des

ideologischen Bewußtseins» in der Philosophie von Karl Marx überzugehen. Gerade dieser
Abschnitt ist auch für uns Sozialisten von größtem Interesse und ein schönes

Zeugnis für die geistige Aufgeschlossenheit Barths. Die Behandlung der Marxschen
Gedankengänge umfaßt nicht weniger als 120 Seiten. Nach einem kurzen Exkurs
über Schopenhauers «eigentliche Kritik der Vernunft» setzt sich hierauf Barth im
zweiten Hauptteil seiner Arbeit mit Nietzsches Philosophie als «Kunst des

Mißtrauens» auseinander.
So gewichtig, aufschlußreich und anziehend die lucide Darlegung der Meinungen

über die Ideologie bei Marx und vornehmlich bei Nietzsche Barth gelungen ist,
so wenig vermag das zusammenfassende, «Ausblick auf die Gegenwart» überschrie-
bene Schlußkapitel1 zu befriedigen. Der logische Bruch in den Überlegungen des

Verfassers kündigt sich allerdings bereits früher in dem Marx gewidmeten
Abschnitte an, wenn der Redaktor der «Neuen Zürcher Zeitung» sich darum bemüht,
Gerechtigkeit, Wahrheit, Freiheit und politische Ordnung derart in Zusammenhang
zu bringen, daß er behaupten kann: «Zudem führt die sozialistische Gemeinwirtschaft

zu einer Steigerung der Staatsgewalt, die sich, soweit die bisherige Erfahrung

reicht, mit jeder theoretischen und faktischen Staatsomnipotenz, welche
in der Geschichte ausgebildet wurde, messen kann.» Dadurch werde sogar, fährt
Barth fort, «die Verwirklichung der Freiheit, die für Marx das Ziel und der Sinn
der geschichtlichen Bewegung ist, zu einer Illusion». Barth kann sich nicht von der,

sagen wir ganz offen, «ideologischen» Idee befreien, daß die Arbeitsteilung in
Hand- und Kopfarbeit eine Art eigenständiger Naturgesetzlichkeit sei. Er kann
oder will sich nicht mit dem Gedanken auseinandersetzen, ob nicht an Stelle der
liberalen Wirtschaftsordnung eine andere Wirtschaftsordnung möglich sei. Nur so

1 Offenbar hat der Verfasser in seinem Werke eine Reihe von Aufsätzen
vereinigt, die nicht ganz gleichwertig sind und die einheitliche Formung vermissen
lassen.

136



ist es auch verständlich, daß er behauptet: «Dann (nämlich in der Bewährung)
zeigt sich, daß der Staat das ist, was und wie die Einzelnen sind. Dann sind die
Einzelnen der Staat.» Hier fehlt der Philosoph Barth im Ziel seiner Untersuchung,
er wird zum philosophischen Staatsmetaphysiker. Dies ist wohl nur deshalb möglich,
weil Barth gerade jene Hilfsmittel nicht in den Dienst seiner Untersuchung nimmt,
welche das 20. Jahrhundert bereits geschaffen hat, nämlich die Tiefenpsychologie
einerseits (um die Art und Weise festzulegen, wie die Eigenart des Lebensraumes
des denkenden Subjektes das Denkergebnis bedingen kann), die moderne Logistik
anderseits (welche alle Hilfsmittel bereitgestellt hat, in Fragen der wissenschaftlichen

Forschung metaphysische Denkmethoden auszuschalten).

Die Berücksichtigung dieser beiden Leistungen des 20. Jahrhunderts, der
Tiefenpsychologie einerseits und der Logistik anderseits, ist das Verdienst des in Genf
lebenden Philosophen Axel Stern, dessen «Morale de la Liberte» (Genf 1944) zu
den wertvollsten Arbeiten des schweizerischen philosophischen Schrifttums der
Gegenwart gehört. In einem gewissen Gegensatz zu Barth ist Ausgangspunkt für
Stern die Feststellung, die Tätigkeit eines Philosophen bestehe «in der Anstrengung,
die Gedanken zu klären, wenn auch das Werk vieler Philosophen eher die gegenteilige

Meinung aufkommen» lasse. Die ewigen Fragen, die so viele Denker
beschäftigt hätten, seien auf jener Ebene, wo sie gestellt würden, unlösbar. Dagegen
könnten sie ihre Lösung finden durch die Entdeckung ihres psychologischen
Ursprunges. Zuerst sucht der Verfasser festzustellen, was Wahrheit ist, um dann
sich der Frage zuzuwenden, was vom psychologischen Standpunkte aus der Mensch,
seine individuelle Moral und die soziale Moral sei, womit der Übergang gefunden
ist zur Frage der Geschichte und der Zukunft der menschlichen Gesellschaft.

Tatsachen sind einfach. Wahr oder falsch sind nur Urteile. Diese enthalten
stets Vergleiche und Wiedererinnerung Die Art der quasi begrifflichen Erkenntnis

durch Urteile darf niemals verwechselt werden mit der unmittelbaren
sinnlichen Erkenntnis. Eine metaphysische Aussage hat keinen faßbaren Sinn. Nur
eine konditioneile Moral im Sinne des Sokrates ist möglich: es gibt weder Gut
noch Böse, weder Zwang noch Zufall, noch Wahr und Falsch, außer in einem
empfindenden und denkenden Geschöpf. Die moralischen Überlieferungen werden
durch Identifikation und Verinnerlichung im Prozesse der Erziehung der Jugendlichen

übertragen: «dies ist der entscheidende Faktor für die Dauerhaftigkeit des

Charakters der Nationen, Klassen oder Stände. Gott ist eine Projektion, das Absolute
eine Rationalisierung, das heißt beides sind Illusionen.» In Wirklichkeit sind alle
metaphysischen Probleme Pseudoprobleme. Die Moral ist nicht nur Erkenntnis, sie

ist auch Handlung. Moralische Erkenntnis wird erst zur Moral, wenn der Wille
den moralischen Regeln unterworfen wird. Wie alle Wissenschaften, ist auch die
Moral entwicklungsfähig. «Die Frage nach dem Sinn des Lebens wird sich erst
dann nicht mehr stellen, wenn die Lebensfreude eine Wirklichkeit für alle geworden

ist, wenn jeder Mensch seine besten Kräfte in einer geeinten und moralischen
Gesellschaft gebrauchen kann.»

Der Verfasser behandelt sodann die Quellen des Rechtes, die Moral in der
matriarchalischen und in der patriarchalischen Gesellschaft, um hierauf auch das

Ideologieproblem zu besprechen: «Die Ideologie ist das Bild, das sich die menschlichen

Wesen von der Welt und von sich selbst machen. Sie ist das Resultat eines

137



Kompromisses zwischen jenem Bilde, das vom ,Es' (dem triebhaften Unbewußten)
und jenem, das vom ,Überich' (resp. Gewissen) gefordert wird und durch die

Vernunft akzeptiert wird. Meistens ist die Ideologie eine Rationalisierung im
psychologischen Sinne, ein System zur Erklärung und Rechtfertigung einer
bestimmten Lage.» Dies gilt auch im Sozialen, wo die Spannung zwischen herrschenden

und beherrschten Klassen sich vergrößert, aber zunächst nur bis zu einem
gewissen Punkte, weil diese Spannung auf beiden Seiten unbewußt bleibt. Marx hat,
trotz seinem Willen, den Unterdrückten zu helfen, zum Teil gerade den
herrschenden Klassen Dienste geleistet, denn diese haben die Marxsche Erkenntnis der

Klassengegensätze zunächst mit größerer Geschicklichkeit angewendet. Die Kraft
der alten Ideologien erwies sich als stark genug, den privilegierten Schichten zu

erlauben, sie an die neuen Bedürfnisse anzupassen. Die Privilegierten haben ihre
Lehren aus Marx gezogen und das teilweise Bewußtwerden des Klassengegensatzes
durch die Mehrheit des Volkes in Rechnung gestellt.

Heute steht die Menschheit vor zwei Alternativen: «Entweder durch mörderische

Kriege, mehr oder weniger nutzlose Revolutionen, durch immer schärfere
Krisen schließlich doch von der patriarchalischen Klassengesellschaft zur solidarischen

Gesellschaft des Sozialismus zu gelangen, aber mit einer dezimierten Menschheit.

Oder auf dem Wege des Minimums an Leiden und Opfern den Weg durch
bewußte Überlegung zur menschlichen Solidarität zu finden.» In diesem Sinne

könne und müsse die Philosophie zur «Philosophie appliquee», zur angewandten

Philosophie werden.

In Axel Stern und Hans Barth stehen sich zwei Welten gegenüber. Axel
Stern verficht die Ideen der neuhumanistischen Aufklärung des 20. Jahrhunderts
mit all jenen Mitteln, welche die moderne psychologische und logische Forschung
bereitgestellt hat. Hans Barth dagegen vermag trotz aller Aufgeschlossenheit den

Rahmen der metaphysischen Grundeinstellung nicht zu sprengen, weil er, unbewußt

determiniert, Freiheit, Wahrheit und Gerechtigkeit im geschichtlich
überlebten System des wirtschaftlichen Liberalismus verkörpert sehen will. So bleibt
sein Werk leider immer noch dem Bereiche jener letzte sprachliche Klarheit
entbehrenden philosophischen Spekulation verhaftet, die zwar den Willen zur
Überwindung der Ideologie als eines «falschen Bewußtseins» erkennen läßt, aber diese

Aufgabe mit letzten Endes unzulänglichen Mitteln zu erstreben versucht. Die

Anthropologie, so wie sie von Barth verstanden wird, wäre nur dann als

umfassendste Grundwissenschaft zu betrachten, wenn sie, mit den Mitteln und
Erkenntnissen der Tiefenpsychologie und Soziologie ausgerüstet, das Problem einer

Bestimmung des menschlichen Seins angehen würde. Das menschliche Denken ist

sozusagen «wesensmäßig ideologisch», weil die wertenden Grundlagen des menschlichen

Denkens durch den Prozeß der Erziehung im patriarchalischen Elternhaus
und der staatlichen Schule geschaffen werden. Schon allein die Sprache überträgt
ganz bestimmte Denkinhalte von der Generation der Erwachsenen auf die zu
erziehende Generation. Mit Axel Stern halten wir es vor allem für entscheidend,
daß man in den Menschen die Motive wecken kann für das Gute und gegen das

Schlechte. Man muß wissen, wie man einen moralischeren menschlichen Zustand

herbeiführen kann. «Et puis, il faut le faire.» Gerade das ist unsere, der Sozialisten
entscheidende Aufgabe.

138


	"Wahrheit und Ideologie"

