
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 16

Artikel: Martin Niemöller : ein politisches Wort zu einer kirchlichen Frage
[Schluss]

Autor: Schmidt, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-335145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-335145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


recht gesagt, daß vor Kant alle Vernunfterkenntnis im Grunde ein
Philosophieren ins Blaue hinein gewesen sei; nun, das gleiche läßt sich für
Marx in bezug auf die Kräfte behaupten, die die geschichtlichen
Bewegungen der Menschheit herbeiführen. «Man hatte auf diesem Gebiet» »—

wir zitieren den großen sozialistischen Theoretiker Georg Plechanow —

«nur einige mehr oder weniger wahre, mehr oder weniger scharfsinnige
Teilbeobachtungen gemacht, darunter einige sehr wahre und scharfsinnige,
aber immer unzusammenhängende und Teilbeobachtungen.» Marx aber
wäre nicht vorhanden ohne Hegel, der dem historischen Geschehen zuerst
die systematische Entfaltung und Verknüpfung der Tatsachen sowie die
immanente Dynamik abgelauscht hat. Und wenn auch inzwischen die
Einseitigkeiten des historischen Materialismus durch die Erkenntnis eines
Pluralismus der Geschichtskräfte abgeschliffen worden sind, so ist doch
das ökonomische Moment in einer Epoche des Kapitalismus das

überragende. Nicht immer war es so, und vor allem wird es nicht immer so

sein. Gerade als Konsequenz der Lehre von Marx dürfen wir die Prognose
wagen, daß in einer Zeit, da der arbeitende Mensch befreit ist, sein
geistiges Wesen so erobernd auftreten wird, daß es nun die Szene des

universalgeschichtlichen Lebens beherrscht.

Martin Niemöller
Ein politisches Wort zu einer kirchlichen Frage

Von Franz Schmidt
(Schluß)

Die Bekenntniskirche und der Staat

Der Kampf der Bekenntniskirche richtete sich nicht gegen den totalitären

nationalsozialistischen Gewaltstaat; er richtete sich lediglich gegen
die Übergriffe des Staates auf die Kirche. Am Beispiel der Juden: Die
Bekenntniskirche kämpfte nicht gegen die Judenverfolgungen, sie kämpfte
nur gegen die Anwendung des «Arierparagraphen» in der evangelischen
Kirche (das heißt gegen die Verfolgung von Evangelischen, die jüdischer
Abstammung sind). Man muß das sehr deutlich sagen, weil immer wieder
das Gegenteil behauptet wird. So von Stückelberger, der erklärt, die
Bekenntniskirche habe die Sache der Juden zu der ihren gemacht; das
stimmt eben nicht, sie hat — von Einzelhandlungen ihrer Anhänger
abgesehen — nur die evangelisch getauften Juden gegen die nazistische
Verfolgung zu schützen sich bemüht.

Wie wenig die Bekenntniskirche gesonnen war, das nationalsozialistische

staatliche Machtgefüge an sich anzugreifen, geht aus Beschlüssen
der evangelisch-reformierten Landeskirche der Provinz Hannover hervor,
welche am 17. Oktober 1934 erklärte:

«Wir können als Vertreter der Kirche unserem Volke und seinem Führer
keinen besseren und auf die Dauer wirksameren Dienst leisten als den, daß wir
mit Einsatz unserer ganzen Person daran mitarbeiten, daß aus der Kirche alles,

553



was ihrem eigentlichen, von Gott bestimmten Wesen fremd ist, ausgeschieden
und von ihr ferngehalten wird.»

Hier ist ausdrücklich davon die Rede, daß die Kirche Hitler dienen
wolle; sie verteidigte ihre Haltung gegenüber den «Deutschen Christen»
mit dem Argument, diese Haltung diene doch den Zielen des
Nationalsozialismus. — Im März 1935 tagte in Berlin-Dahlem die Bekenntnissynode

der Altpreußischen Union und faßte eine sehr scharfe Resolution,
ein «Wort an die Gemeinden», gegen die «Deutschen Christen», in der es

hieß:
«Wer Blut, Rasse und Volkstum an Stelle Gottes zum Schöpfer und Herrn

der staatlichen Autorität macht, untergräbt den Staat.»

Es ist klar, daß diese Worte auch als gegen die nationalsozialistische
Bewegung gerichtet aufgefaßt werden konnten. Was zur Folge hatte, daß
Bischof Marahrens und Präses Koch dem Reichsminister erklärten, daß
das «Wort an die Gemeinden» nicht gegen die ¦— nazistische! — Obrigkeit

gerichtet sei, sondern lediglich gegen das Neuheidentum. Die
Verfolgung von Pfarrern, welche dieses «Wort an die Gemeinden» verlesen
hatten, hörte denn auch bald auf, und sie wurden aus der Haft entlassen.

Im Jahre 1935 tagte die Reichstagung der Bekenntnissynode in Augsburg.

Auch sie beschloß ein «Wort an die Gemeinden», und in ihm stand
echt lutherisch-orthodox die folgende Aufforderung zur Unterwerfung
unter den nationalsozialistischen Staat:

«Die Obrigkeit hat ihre Gewalt von Gott. Nach Gottes Gebot ist ihr der
Christ Untertan. Der Gehorsam gegen die Obrigkeit findet seine Grenzen dort,
wo der Christ durch diesen Gehorsam zur Sünde wider Gottes Gebot gezwungen
würde. Wo das Zeugnis, von dem die Christenheit nicht lassen darf, gehindert
oder verboten wird? da ist es Pflicht gegen Gott, ohne Menschenfurcht im Handeln

und im Leiden die Gnade und Herrlichkeit Jesu Christi jedermann zu
bezeugen. Laßt euch auch durch Bedrückung oder Verfolgung nicht beirren, der
Obrigkeit in Ehrerbietung Untertan zu sein! Bleibt gehorsam gegenüber den
Herren, die euch gesetzt sind! Laßt euch nicht verbittern! Bleibt in der rechten
Liebe zu unserem Volk! Ehret die Gabe Gottes, die wir in unserem Volke
empfangen haben! Seid unermüdlich im Dienen! Tut Fürbitte für Volk und Obrigkeit!»

Damit nun ja nicht irgend jemand diese Sätze, die doch sicher jedem
festen Christen als ein Greuel in den Ohren klingen müssen, als aus dem
Zusammenhang gerissen betrachten möge, erinnern wir an den oft zitierten

Artikel des Herrn Professor Dr. Karl Barth in der «Nation» (März
1936), in welchem stand:

«Die bekennende Kirche ist bis jetzt nicht dazu übergegangen, den
nationalsozialistischen Staat auch auf den andern Feldern seiner Betätigung, etwa
hinsichtlich der Judenverfolgungen, oder des 30. Juni 1934, oder der Konzentrationslager,

etwa hinsichtlich der systematischen Lüge, mit der seine Presse das

ganze deutsche Leben vergiftet, vor ihren Widerspruch zu stellen und zur
Rechenschaft zu ziehen. Die bekennende Kirche hat sich bis jetzt im ganzen
in der Tat mit dem Kampf um ihre eigene Reinheit und Freiheit begnügt. Das
ist ihre Schranke und ihre Schwäche.»

Nicht allein «ihre Schwäche», ihre Schuld vielmehr, ihr großer Abfall!
Denn der Kampf, den die Bekenntniskirche um ihre Selbständigkeit

554



führte, war kein im Namen der menschlichen und christlichen Freiheit
geführter Kampf. Der Kampf der Bekenntniskirchenleute, von denen im
Laufe der Auseinandersetzungen mit dem nationalsozialistischen Staat
Martin Niemöller durch seine Berliner Predigten der populärste geworden
ist, war der Kampf orthodoxer, kirchlich autoritär denkender Männer.
So sehr sie dem Staat das autoritäre Regieren zubilligten, so entschieden
forderten sie dieses Recht autoritären Regierens in der Kirche für sich.
Karl Barth selbst hat das ausgesprochen, als der Reformierte Bund in
Detmold am 29. und 30. November 1934 eine sehr verklausulierte
Erklärung abgegeben hatte, in der es unter anderem hieß:

«Wir halten es um der Arbeitsfähigkeit des Moderamens willen für nötig,
daß ihm nur solche Männer angehören, die diese Beschlüsse billigen und
durchzuführen bereit sind.»

Barth kommentierte dazu:
«Wenn wir kirchlich handeln wollen, brauchen wir ein einheitliches kirchliches

Moderamen. In der Kirche darf es nicht parlamentarisch zugehen. In
der Kirche Christi ist die Existenz von Parteien eine Unmöglichkeit.»

Aus diesem Grunde kam denn die Bekenntniskirche in große
Schwierigkeiten, als im Jahre 1937 Hitler persönlich in den Kirchenkampf
eingriff und entgegen einer vorherigen Verfügung Reichsminister Kerrls einen
Erlaß über die Wahl einer evangelischen Reichssynode erließ. Nach den
Leitsätzen für diese Wahl sollten sich die Wähler und die zu Wählenden
einschreiben und eine Erklärung über ihre Stellung zur Kirche abgeben.
Der nationalsozialistische Einheitsstaat, der in seinen Grenzen nur eine
Partei duldete, erkannte damit innerhalb der Kirche verschiedene
Parteien an und war geneigt, sie «in demokratischer Weise» abstimmen zu
lassen. Die Bruderräte der bekennenden Kirche dagegen wollten nur
diejenigen als wahlberechtigt gelten lassen, die wirklich auf dem Boden des
Bekenntnisses standen; «Bekenntnis» bedeutet da: auf dem Boden der
Synoden von Wuppertal-Barmen und Berlin-Dahlem. «Diese Männer»,
schreibt Rudolf Grob (Seite 99), «die politisch nichts weniger als
Demokraten, sondern treue Untertanen ihrer Obrigkeit sein wollten, fragten
sich mit wachsendem Grauen, warum wohl die autoritäre Staatsmacht der
Kirche das demokratische Wahlrecht aufhalsen wolle.»

Gewiß sind im Laufe der Auseinandersetzung zwischen Bekenntniskirche

und nationalsozialistischem Staat der Kirche schwere Leiden
auferlegt worden. Groß ist die Zahl der Pfarrer, die vorübergehend in
Gefängnissen waren oder in Konzentrationslagern zugrunde" gingen. Nie aber
haben diese Männer für das gekämpft, was wir in der Schweiz unter
persönlicher Freiheit, unter Gewissensfreiheit, unter Konfessionsfreiheit
verstehen. Diese Begriffe waren ihnen fremd, und sie hatten nichts mit ihnen
zu tun. — Gewiß haben viele Anhänger und Pfarrer der Bekenntniskirche
Opfern des Nationalsozialismus geholfen, haben Juden verstecken helfen
und Kinder gerettet. Nie aber war das Wirken der Bekenntniskirche als
Ganzes auf die Befreiung Deutschlands vom nationalsozialistischen
Regime gerichtet.

Wer immer die Schlauheit wagen wollte, zu sagen, in dem Kampf um
«Bekenntnis», Dogma, um die Souveränität der bekennenden Kirche in

555



den Jahren 1933 bis 1938 sei der Kampf gegen den nationalsozialistischen
Staat ohne weiteres eingeschlossen, irrte sich sehr. Nicht nur waren die
Führer der Bekenntniskirche — wie Martin Niemöller — Gegner der
Demokratie und des Sozialismus, sie haben überdies die ganze unchristliche

Aufrüstung und den ganzen unmenschlichen Imperialismus, den das

Naziregime mit sich brachte, bejaht. So unbedingt bejaht, wie das Martin
Niemöller in seinem Neapeler Interview (Juni 1945) zum Ausdruck
gebracht hat:

«Meine Seele gehört Gott, aber die Pflicht meinem Vaterland gegenüber
muß ich erfüllen, gleichgültig ob es sich im Recht oder Unrecht befindet. Alle
meine Söhne gingen zur Front.»

Wenn Hans Martin Stückelberger in seiner im Jahre 1945 erschienenen
Verteidigung Niemöllers erklärt, «die populäre Furcht und Ablehnung
aller Dogmatik habe sich bitter gerächt», weil die einfachen deutschen
Kirchenleute in den dogmatischen Formulierungen nicht die Aufforderung

zum Widerstand gegen den Nationalsozialismus erkannt hätten,
dann ist das demnach grundfalsch: sie konnten so etwas nicht erkennen,
denn zu radikal und gewissenlos hatten Leute wie Niemöller die Demokratie

bekämpft. Daß sie das getan hatten, das wußte nun der deutsche
Protestant, denn man hatte es ihm nicht etwa nur dogmatisch verkleidet
mitgeteilt, sondern sehr populär, beispielsweise in Niemöllers Buch
«Vom U-Boot zur Kanzel». Wie Hans Martin Stückelberger da argumentiert

hat, das kann nun ohne Übertreibung den schlimmsten Auswüchsen
der deutschen protestantischen Orthodoxie gleichgesetzt werden, und
schwer fällt es einem, nicht zu sagen, daß in einer solchen Argumentation
eine nicht zu überbietende und unchristliche Mißachtung aller einfachen
und nichtintellektuellen Menschen liegt.

Niemöllers Leiden

Karl Barth hat die deutsche Bekenntniskirche im Jahre 1937
verlassen und ist als Theologieprofessor an die Basler Universität übergesiedelt.

Sozialdemokraten waren es, die sich sehr viel darauf zugute getan
haben, Barth nach Basel berufen zu haben; ein deutliches Zeichen dafür,
wie wenig richtig man den Kampf der Bekenntniskirche in der Schweiz
einzuschätzen vermochte, ein Zeichen auch dafür, wie sehr damals schon
die Propaganda gewisser schweizerischer Kreise für die Bekenntniskirche
gewirkt hatte. Barth verließ Deutschland nach einer Auseinandersetzung
mit dem Staat, einer Auseinandersetzung, welche die gleiche Frage betraf,
die den Konflikt der Bekenntniskirche mit dem Staat überhaupt erfüllte:
die Einmischung des Staates in die Lehrtätigkeit des Bonner Professors.
Barth wäre bereit gewesen, in Deutschland zu bleiben und den Diensteid
zu leisten, wenn man ihm zugebilligt hätte, daß er ihn unter dem
persönlichen Vorbehalt leistete: «... soweit ich es als evangelischer Christ
verantworten kann.» Auf einen solchen Paktvorschlag ist der
nationalsozialistische Staat nicht eingegangen. Barth wurde wegen Ungehorsams
eingeklagt, vom Landgericht Berlin allerdings freigesprochen, danach
jedoch von Kultusminister Rust als untragbar entlassen, obwohl die Be-

556



kenntniskirche den Amtseid unterdessen so interpretiert hatte, daß Barth
allenfalls auch ohne Vorbehalt hätte schwören können. So kam er nach
der Schweiz zurück!

Martin Niemöller wurde nach vier Jahren Pfarrertätigkeit innerhalb
der Bekenntniskirche im Sommer des Jahres 1937 verhaftet. Seine letzte
Predigt, 27. Juli 1937, war ein Protest gegen Eingriffe der Geheimen
Staatspolizei in die protestantische Kirche; er protestierte dagegen, daß

im Altarraum einer Kirche acht Mitglieder des Reichsbruderrates
verhaftet worden seien, daß in Saarbrücken sechs Frauen und ein
Vertrauensmann der evangelischen Gemeinde verhaftet worden seien, daß

er selbst an einem Abendmahlgottesdienst nichts neben sich gehabt habe
als drei junge Gestapoleute, die die Gemeinde auskundschaften wollten,
daß in der Berliner Annenkirche Pastor Müller mit 47 andern christlichen
Brüdern und Schwestern verhaftet worden sei, usw. Die Predigt enthält
nichts anderes als das, was die ganze Verkündigung der Bekenntniskirche
vorher schon bedeutete; sie war kein Appell an die Gewissen, sich zu
erheben gegen die Frevel der Zeit, sie war lediglich eine Abwehr von
Übergriffen des Staates auf die Kirche.

Niemöller war im Gefängnis und im Konzentrationslager. Zu Beginn
des Jahres 1941 kam die Meldung, er sei zum Katholizismus übergetreten.
Die Meldung wurde später dementiert, und zwar am eingehendsten durch
einen Berliner Mitarbeiter der Basler «National-Zeitung». In dem Bericht
hieß es:

«Wesentlich ist das, was mir Frau Niemöller über das Verhalten ihres
Mannes gesagt hat. Sie wohnt mit ihren Kindern immer noch — wie zur Zeit
der Amtstätigkeit ihres Mannes — im Pfarrhaus an der Cäcilienallee in Berlin-
Dahlem, unweit vom Berichterstatter. Sie war am 6. Februar bei ihrem Gatten
im Konzentrationslager und erklärte, daß er sich gesundheitlich in guter
Verfassung befinde und Gelegenheit habe, fachliche Studien zu betreiben. Auf
meine direkte Frage nach dem Glaubenswechscl antwortete Frau Niemöller:
,Mein Mann hat kein Gesuch um Aufnahme in die katholische Kirche gestellt,
es ist absolut nichts nach dieser Richtung hin geschehen. Dagegen ist mein
Mann seit längerer Zeit mit vergleichenden Studien über die evangelischen und
katholischen Glaubenslehren beschäftigt.' Auf meine weitere Frage, ob diese
Studien vielleicht doch zu einem Übertritt führen könnten, erklärte Frau
Niemöller: ,Ich glaube nicht, daß mein Mann einen solchen Entschluß gefaßt hat;
außerdem kommt er mit keinem katholischen Geistlichen zusammen; er könnte
solche Fragen also auch nicht mit ihm besprechen. Im übrigen weiß man von
vorneherein nie, was bei solchen Studien herauskommt; ich glaube jedoch, wie
gesagt, nicht an einen Übertritt.'»

Der Leser beachte wohl, daß Niemöller offenbar -— andere Berichte
haben das bestätigt — nicht wie andere im Konzentrationslager steckte:
unter Hunger, Zwangsarbeit, seelischer und körperlicher Verfolgung. Er
konnte die Besuche der Seinen empfangen, hatte Literatur bei sich,
konnte seinen Studien obliegen. Wenn darum die Verfolgung, die er erlitt,
in der Literatur derer, die ihn verteidigen, gleichgesetzt wird mit der
Verfolgung, die man andern Konzentrationslagerinsassen angedeihen ließ,
Kommunisten, Sozialisten, Juden, so ist das eine glatte Fälschung.
Niemöller ist denn auch heil aus dem Konzentrationslager befreit worden.

557



Er ist keines der Millionen Opfer der sadistischen nationalsozialistischen
Zerstörungseinrichtung geworden. Das hindert natürlich nicht, daß den
Sozialisten, welche sich kritisch mit Niemöller befaßten, wiederlolt
entgegengehalten wurde: ihre Partei hätte doch nicht die Blutopfer gebracht,
welche die deutsche Bekenntniskirche gebracht habe. Man würde sich
wundern, wüßte man, daß selbst schweizerische Protestanten so argumentiert

haben, denen das ganze Schweizervolk um ihrer charitativen Tätigkeit

willen hohe Achtung zollt, öffentlich haben dieses Argument Hans
Martin Stückelberger im «St. Galler Tagblatt» vom 9. Juni 1945 in einer
Polemik gegen die «Volksstimme» und Karl Barth im Vorwort zu seinem
Buch «Eine Schweizer Stimme» (1945) verwendet.

Der deutsche Sozialismus hat dem faschistischen Regime seine
Blutopfer zum großen Teil früher gebracht als die Bekenntniskirche. Seine
entschiedensten Vertreter wurden früher vernichtet, seine illegalen Kämpfer

wurden, ohne daß in der Weltöffentlichkeit von ihnen geredet worden
wäre, zerstört. Wir sagen das nicht, um mit unserer Sache zu prahlen;
wir sagen es zu Ehren der ungezählten Opfer, welche durch die be-

kenntniskirchliche Propaganda in so schmählicher Weise abgetan werden.
Wenn die Bekenntniskirche länger offen ihren Kampf führten konnte, so

deshalb, weil sie ihn nicht gegen den Nationalsozialismus an sich führte
und weil das nationalsozialistische Regime in den Bekenntniskirchenpfarrern

doch meist gute Nationalsozialisten erblicken konnte. Wäre es anders

gewesen, dann hätte wohl früher schon niemand mehr vom Kampf der
deutschen Bekenntniskirche sprechen können, weil es ihn offen eben auch
nicht mehr gegeben hätte!

Es ist namentlich aus den späteren Jahren durch die bekenntniskirchliche

Propaganda in der Schweiz bekanntgegeben worden, daß von seiten
der Bekenntniskirche ein illegaler Widerstand gegen das Naziregime
geleistet wurde. Dazu ist — wir sprechen hier auf Grund genauester und
direkter Informationen — folgendes zu sagen: Dieser Kampf um die
Rettung von Menschen, die durch den nazistischen Terror bedroht waren,
von Juden und jüdischen Kindern, wurde nicht von der Bekenntniskirche
allein geführt, sondern von ihr zusammen mit andern Widerstandsbewegungen,

so der sozialistischen, kommunistischen, in Bayern vornehmlich
auch der katholischen. Zweitens: Es war nicht die Bekenntniskirche als

solche, die diesen Kampf geführt hat, sondern es waren einzelne Gemeinden

der Bekenntniskirche, die besonders mutige Pfarrer hatten, es waren
einzelne Kirchenglieder, die den Mut zum Widerstand gefunden hatten.
Drittens: Es bestand zwischen all den Gruppen, die diesen Kampf führten,

eine große und schöne Kampfbruderschaft, keinerlei Konkurrenzneid

und Führungsanspruch, und wahrscheinlich würden sich alle
diejenigen deutschen Protestanten, die diesen illegalen Kampf geführt haben,
dafür bedanken, daß ihre Tätigkeit in der Schweiz gegen die sozialistische
Bewegung in der Illegalität ausgespielt wird.

Nun sind wir weit davon entfernt, die Leiden Niemöllers und seiner
Glaubensbrüder herabmindern zu wollen, und wie vor jedem Leid, das

der Faschismus über Menschen gebracht hat, verneigen wir uns auch vor
diesem in Ehrfurcht. Ablehnen aber müssen wir den Versuch, mit diesen

558



Leiden jenen Kampf um Demokratie und Freiheit, den der Sozialismus
geführt hat, verächtlich zu machen!

Was die Meldungen über die Beziehungen Niemöllers zum Katholizismus

anbetrifft, so sind auch sie nicht unbegründet; nicht nur deshalb,
weil die protestantische Orthodoxie ein ähnliches kirchlich-autoritäres
System darstellt wie der Katholizismus. Es kommt dazu, daß der ganze
Kampf der Bekenntniskirche eigentlich nur dem einen Ziel galt, der
protestantischen Kirche in Deutschland eine ähnliche Stellung zu
verschaffen, wie sie der Katholizismus inne hatte: ein Staat im Staate sein
zu können. Niemöller mußte in seiner Konzentrationslagerzeit wohl
erkennen, daß dieses Ziel nicht erreicht werden konnte, weil aus einer
protestantischen Kirche, selbst wenn sie so lutherisch ausgerichtet ist wie
die deutsche, nicht ein so fest hierarchisch geführtes Gebäude gemacht
werden kann, wie die katholische Kirche mit ihrem unfehlbaren obersten
Führer es darstellt. Und das mag ihn am Katholizismus fasziniert haben.

Noch auf andere Weise suchte Niemöller wieder ins Leben treten zu
können. Es wird heute nicht mehr bestritten, daß er im Jahre 1939 an
Großadmiral Raeder das Gesuch gestellt hat, als U-Boot-Kommandant
wieder in den Dienst der Marine treten zu können. Der nationalsozialistische

Staat, der das Volk nach wehrfähigen Männern ausgekämmt hat
wie kein anderer, hat Niemöllers Gesuch abgewiesen. Das war um so

härter, als der Prozeß gegen Niemöller nach jahrelanger Gefängnishaft
den Angeklagten freigesprochen und bestätigt hatte, «daß in seinem Tun
nichts Unehrenhaftes und nichts gegen das Interesse des deutschen Staates
Gerichtetes» lag. Wer sich dies Urteil vergegenwärtigt, muß sich doch
über die Stellung Niemöllers zum Nationalsozialismus klar werden: der
Nazistaat strafte in ihm einen unbotmäßigen Parteigenossen, nicht aber
einen Gegner; er strafte ihn härter als manchen Gegner, denn er nahm
von ihm nicht einmal das Opfer des Kriegsdienstes an!

Das Bekenntnis

Im gewöhnlichen Sprachgebrauch bedeutet das Wort «Bekenntnis»
etwas sehr Schönes: den Ausdruck eines Glaubens, einer Überzeugung,
einer geistigen Haltung. In der theologischen Diskussion aber geht es

beim «Bekenntnis» um etwas anderes: um die Zustimmung zu bestimmten
Glaubenssätzen und theologischen Formulierungen. Der Kampf um diese
«Bekenntnisse» ist in der Kirchengeschichte in der Regel ein Kampf um
die Herrschaft bestimmter kirchlicher Parteien.

Das möge sich der Leser vor Augen halten, wenn wir an dieser Stelle
noch nach der Rolle des «Bekenntnisses» im deutschen Kirchenkampf
fragen. Wir müssen es, weil auch im schweizerischen Protestantismus in
den letzten Jahren Bestrebungen vorhanden waren, die nach einem
Bekenntniszwang gingen und Lieder und kirchliche Lithurgien im Geiste
des Apostolikums anstrebten. Der schweizerische Protestantismus zeichnete
sich bisher dadurch aus, daß er den Bekenntniszwang überwunden hat
und damit versucht hat, die Gebote Christi an Stelle der kirchlichen
Bekenntnisse zu setzen. Diese Entwicklung wieder umzukehren, einen

559



alten Zustand wieder einzusetzen, konnte nur den Sinn haben,
Andersdenkende auszuschalten, einer Richtung die absolute Herrschaft in der
Kirche zu erobern; dies Streben lief letztlich darauf hinaus, den
schweizerischen Protestantismus dem deutschen, autoritär-orthodoxen
anzunähern.

Noch im Jahre 1935 hat Karl Barth sein Buch «Credo» den deutschen
Pastoren Hans Asmussen, Karl Immer, Martin Niemöller, Heinrich Vogel
«im Gedenken an alle, die standen, stehen und stehen werden», gewidmet.
Hans Asmussen hatte ein Buch geschrieben über «Politik und Christentum»,

welches den deutschen Protestanten die Göttlichkeit des
nationalsozialistischen Aufstieges plausibel machte; unter anderm mit folgenden
Worten:

«Denn auch in der Innenpolitik spielt die Macht als Quelle des Rechtes eine
entscheidende Rolle. Alle Revolutionen beruhen letzlich auf dieser Tatsache, daß
Macht Recht schafft. Ist eine revolutionäre Bewegung stark genug, so daß sie
alle Widerstände beseitigen kann, dann werden die Führer der Bewegung
Staatenlenker. Ist sie nicht stark genug, dann werden ihre Führer Verbrecher. Der
Erfolg macht aus einem gewöhnlichen Menschen, abgesehen von seinen
Fähigkeiten, einen geehrten, gesetzeschaffenden Staatsmann. Der Mißerfolg setzt ihn
ins Unrecht, so daß er Freiheit und Leben verwirkt. Wer nicht nüchtern diesen
Tatbestand anerkennt, der wird auch weltenfremd in dem Kampfe der Parteien
stehen. Wenn Hitler von der Sieben-Mann-Gruppe zur Millionenbewegung
gekommen ist, so erwirbt er sich damit tatsächlich ein Recht. Denn die Sprache
der Macht, die in den seltensten Fällen die Sprache des Sinnes ist, läßt sich
auf dieser Erde nicht überhören. Das darf man desto weniger übersehen, weil
sich in allen Machtverhältnissen ein Stück göttlichen Schaffens auswirkt. Es ist
ein Irrtum, der die verhängnisvollsten Folgen nach sich zieht, wenn man Gottes
schaffendes Handeln in einer sündigen Welt mit den Maßstäben einer
idealistischen Moral messen will.» (Seite 122.)

Der letzte Satz dieses Zitates — Exempel protestantisch verkleideter
Gottlosigkeit, wenn man so sagen will — ist ganz besonders aufschlußreich.

Deutlich wird hier einer moralischen Beurteilung der politischen
Vorgänge der Abschied gegeben. Es kommt nicht darauf an, ob ein
Politiker oder eine politische Richtung Gutes oder Schlechtes tun; entscheidend

in der Frage nach der Göttlichkeit politischen Waltens ist der
Erfolg, argumentiert Asmussen, dem in Treysa, in der neuen Kirche der
Wurm und Niemöller auch wiederum ein hohes kirchliches Amt gegeben
wurde; hat ein Verbrecher nur Erfolg, so ist schon Gott mit ihm im Bund!

Eine solche Einstellung ist das Ergebnis all der orthodoxen Theologie,

welche an die Stelle der Gebote Christi Dogmen und Bekenntnisformeln

setzt. Auch in der Diskussion über Niemöller ist uns das immer
wieder entgegengetreten. «Gewiß ist Niemöller kein Heiliger», hielt man
uns entgegen, «aber er hat doch .». Beispielsweise weist Hans Martin
Stückelberger (Seite 5) eine solche Wendung auf, wo er sagt, es gehe ihm
in seiner Schrift für Niemöller nicht in erster Linie um die Person des

Bekenntnispfarrers; «denn ob ein sündiger Mensch bei seinen ungezählten
Mängeln noch einen mehr aufweist oder nicht, das ist für die Kirche nie
so entscheidend gewesen.» Damit werden alle Einwände gegenüber dem

560



Vorleben und der Politik Niemöllers von vorneherein aus dem Wege
gewischt; «sie haben für uns gar keine Bedeutung», sagt der orthodoxe
Theologe, dem es nur darauf ankommt, daß dieser Niemöller eine Rolle
gespielt und seiner Kirche Macht verliehen hat.

Denn immer hat das «Bekenntnis» in der Geschichte der Konfessionen
dann eine Rolle gespielt, wenn es darum ging, Macht zu erobern. Daß
solches Tun unchristlich ist, weiß jeder, der das Neue Testament je
gelesen hat. Die ganze Lehre Christi läuft kirchlichem Machtstreben
— jedem Machtstreben — entgegen. Christus kommt es nicht darauf an,
daß die Leute «Herr, Herr» sagen, das Beten an den Straßen ist ihm ein
Greuel. Das Wort «Bekenntnis» findet sich in der Bibel überhaupt nicht,
und das Wort «bekennen» nur an einer einzigen Stelle:

«Die Matthäusstelle lautet folgendermaßen: ,Wer nun mich bekennet vor
den Menschen, den will ich bekennen vo;- meinem himmlischen Vater. Wer mich
aber verleugnet vor den Menschen, den will auch ich verleugnen vor meinem
himmlischen Vater.' Genauer noch wird man jedoch vielleicht übersetzen dürfen:
,Wer sich zu mir bekennt' und ,zu dem werde auch ich mich bekennen'. Und
damit ist klargestellt, worum es für Jesus geht: darum, daß die Jünger an seine
Seite treten und seinen Kampf mit ihm kämpfen.» (Kuno Fiedler, «Bekennen
und Bekenntnis», 1943.)

Der Kampf aber, zu dem Jesus seine Jünger auffordert, ist kein
Kampf um die äußere Macht einer kirchlichen Organisation, sondern
der Kampf um ein moralisches Betrachten der Welt, der Kampf um die
Nächstenliebe und um ein sittlich-rechtliches Handeln.

Wenn man sich überlegt, daß Martin Niemöller, der im Dritten Reich
als Führer der Bekenntniskirche seine große Rolle gespielt hat, das

Kommen des Dritten Reiches mit vorbereitet hatte, und daß sein Name
mit dem Wort «Bekenntnis» und «Bekenntniskirche» aufs engste
verbunden ist, könnte es einem klar werden, daß überall dort, wo um
«Bekenntnisse» gekämpft wird, die Sache Christi verraten wird. Niemöller
bildet ein geradezu illustres Beispiel! Es kommt darum nicht so sehr
darauf an, die einzelnen Worte in dieser oder jener Predigt, in diesem
oder jenem Interview abzuwägen und zu disputieren, als am Schicksal
Martin Niemöllers und seiner Freunde jene große Linie zu erkennen: den
Versuch der Überwindung eines ethischen, alle Bezirke des Lebens in sich
schließenden Christentums mit Hilfe einer aus Dogmen und äußeren
Gebärden lebenden Kirche.

Kirchliche Bewegungen, welche dieser Linie folgen, entsprechen in
ihrem Wesen dem Machtstaat. Einen demokratischen Kleinstaat würden
sie sprengen. Der Kleinstaat lebt aus der geistigen Freiheit seiner Bürger,
und er hat, wie Jacob Burckhardt sagt, nichts als diese Freiheit, die
äußere Macht des Großstaates aufzuwiegen. Daß Niemöller und seine
Sache in der Schweiz die Rolle spielen konnten, die sie in den letzten
Jahren gespielt haben, ist eine bedenkliche Verirrung. Kirchliche
Organisationen müssen im Kleinstaat wie sonst nirgends die geistige Freiheit
ihrer Glieder achten und ihr ständig neuen Impuls geben. Da der
Bewegung um die bekennende Kirche offener Widerstand nur selten ent-

561



gegengesetzt wurde, drängten sich diese Zeilen auf. Kennzeichnend ist es,
daß die Richtung, die einen neuen Bekenntniszwang anstrebte, so starr
auf die kirchliche Bewegung Deutschlands blickte. Die deutsche
Katastrophe aber sollte doch zur Besinnung führen, hat sie doch, wie
Niemöllers Rede in Treysa (28. August 1945) zeigt (vgl. Karl Barth, Die
Evangelische Kirche in Deutschland nach dem Zusammenbruch des Dritten

Reiches, 1945), selbst bei Niemöller allerhand über den Haufen
geworfen!

England und die Welt
Von Dr. B. K a u t s k y

1. Die Dreiteilung der Erde

Nach dem Sieg der Labour Party zerfällt die Erde in drei
Machtsphären. Sowjetrußland beherrscht das große Kontinentalgebiet von
Wladiwostok bis Magdeburg, die Vereinigten Staaten den amerikanischen
Kontinent, den mittleren Pazifik, Japan und China und England übt auf den
Rest der Welt einen mehr oder minder großen Einfluß aus. Der
außenpolitischen Abgrenzung entspricht die innen- und wirtschaftspolitische
Gestaltung. Sowjetrußland ist das Gebiet einer diktatorisch regierten und
planmäßig gelenkten Staatswirtschaft, die Vereinigten Staaten repräsentieren

das System des Monopolkapitalismus mit einem mehr oder minder
demokratischen Regierungssystem und Großbritannien bietet das Bild
einer Demokratie auf dem Weg zum Sozialismus. Natürlich wäre es falsch,
alle zu diesen drei Machtsphären gehörenden Gebiete über einen Kamm
scheren zu wollen. Weder fehlt es hinter dem «eisernen Vorhang» der
russischen Demarkationslinien an Opposition gegen die Diktatur und an
Versuchen, eine bodenständige Demokratie aufzubauen, wie es das
Beispiel der ungarischen Wahlen beweist, noch könnte man die ganze
amerikanische Sphäre einfach zum parlamentarisch regierten Kapitalismus
zählen — dagegen spricht das faschistische Argentinien einerseits, der
kommunistische Teil Chinas anderseits — noch bietet gar der
buntscheckige Rest der Welt, den man heute als britische Einflußzone bezeichnet,

ein auch nur einigermaßen einheitliches Bild.
Vor den englischen Wahlen war die Situation wesentlich einfacher.

Die öffentliche Meinung, die einfache Schlagworte liebt, fand sich mit der
Formel ab: England und Amerika vertreten den Kapitalismus, Rußland
den Sozialismus — so wie Hitler der Welt fünfzehn Jahre früher durchaus

nicht ohne Erfolg einredete, es gebe nur die Wahl zwischen
Nationalsozialismus und Bolschewismus, und wie dann später die Erde zwischen
faschistischen und demokratischen Staaten geteilt wurde. So wenig diese
schematischen Abgrenzungen genügen — eines ist richtig: eine Regierung
Churchill konnte sich mit den USA leichter verständigen als eine Regierung

Attlee; der Tod Roosevelts erweiterte diese Kluft noch dadurch, daß

mit dem Machtantritt Trumans die kapitalistisch-konservative Richtung
in den Vereinigten Staaten verschärft wurde.

562


	Martin Niemöller : ein politisches Wort zu einer kirchlichen Frage [Schluss]

