
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 16

Artikel: Zeit und Zukunft : Röpkes Gesellschaftskritik

Autor: Grabowsky, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-335144

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-335144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROTE REVUE
SOZIALISTISCHE MONATSSCHRIFT
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

24 JAHRGANG - DEZEMBER 1945 - HEFT 16

Zeit und Zukunft
Röpkes Gesellschaftskritik

Von Adolf Grabowsky
I.

In schneller Folge hat Professor Wilhelm Röpke drei Bücher zu den
sozialen Problemen der Gegenwart erscheinen lassen: «Die Gesellschaftskrisis

der Gegenwart», «Civitas humana» und ein drittes, das sich
«Internationale Ordnung» betitelt. Das erste Buch, mitten im Kriege veröffentlicht

und in eine sehnsüchtig einen fruchtbaren Frieden herbeiwünschende
Menschheit hineinschneiend, ist stark beachtet worden, das zweite schon
sehr viel weniger, während das dritte in der Bücherflut fast unterging.
Der Grund für dieses abnehmende Interesse liegt in zweierlei: einmal
darin, daß der Verfasser sich eigentlich schon im ersten Buch vollkommen
ausgegeben hat; was er in den beiden folgenden bietet, ist nur Ausführung

einiger Sonderfragen und Versuch einer Widerlegung der Kritiker.
Höchstens läßt sich sagen, daß das erste mehr Vergangenheit und Gegenwart,

die beiden andern eher die Zukunft behandeln, den Aufbau einer
vernünftigen Gesellschaftsordnung, wobei es das zweite Buch in der Hauptsache

mit der innerstaatlichen, das dritte mit der internationalen Ordnung
zu tun hat. Aber da der Standpunkt Röpkes von vornherein auch für die
Zukunftsprobleme festgelegt war, so sind doch auch in dieser Hinsicht
Band zwei und drei in Band eins enthalten. Dann aber ist die erlahmende
Beachtung auch in der wachsenden Einsicht begründet, daß Röpkes Format

doch für das von ihm usurpierte Amt des Sozialkritikers nicht
ausreicht; als die erste Verblüffung über sein forsches Auftreten gewichen
war, wurde ein Zauberkünstler sichtbar, dessen Apparate bereits von
mancherlei Vorgängern benutzt und abgenutzt waren.

Dennoch lohnt sich die Auseinandersetzung mit Röpke, weil er die
letzten der Bourgeoisie verbliebenen Bunker verteidigt, und zwar in einer
Manier, die auch Waffen des Gegners heranholt und deshalb nicht ohne
weiteres als reaktionär verschrien werden kann. Röpke hält das

gegenwärtige Wirtschaftssystem für recht verbesserungsbedürftig und kämpft
insbesondere gegen die privaten Monopole: Bergbau, Schwerindustrie,
Schiffbau, Automobilindustrie und ähnliche Industrien sollen nach ihm
nur als öffentliche Monopole bestehen bleiben. Diese Preisgabe der Schä-

537



den ist aber doch nur dazu da, um desto besser ein wahrhaft neues
Wirtschaftssystem zu verdächtigen. Sind die Schönheitsflecke und die Runzeln
beseitigt, so wird sich das Figürchen ganz stattlich präsentieren. Nur daß
leider dabei vergessen wird, daß auch die kostspieligste Schönheitskur
aus einem alten Weib niemals ein junges Mädchen macht. Die alten Weiber
wollen das nicht einsehen, und davon leben die Schönheitssalons. Herr
Röpke ist der Inhaber eines solchen Instituts, und daß er sein Geschäft
versteht, wird auch aus seiner hohen Begabung zur Reklame erkennbar.
Nur wenige Gelehrte in heutiger Zeit beherrschen so das Selbstlob. Freilich

hat er auch das Glück gehabt, daß andere gellend für ihn ins Hörn
stießen. Ein nicht unverdientes Glück, so muß man hinzufügen, denn ein
gelehrtes Haus wie er wiegt doch schließlich erheblich mehr als die übliche
Schar der bürgerlichen Verbandssekretäre. Ja, er weiß schon durch die
Fülle der Zitate zu imponieren: wer sich gern an Weisheitssprüchen
erbaut, ohne sich der Mühe unterziehen zu müssen, eine Predigt anzuhören
oder ein Zitatenlexikon anzuschaffen, kommt bei ihm auf die Rechnung.

Weniger schon wird sich der mit ihm befreunden können, der von der
Wissenschaft feste Begriffe und sichere Unterscheidungen erwartet.
Gewiß, Röpke ist stolz auf die von ihm gebrauchten Gegensatzbegriffe. Er
kontrastiert namentlich Marktwirtschaft und Kommandowirtschaft, wobei

ihm Kommandowirtschaft kurweg aller Kollektivismus ist. Aller
Kollektivismus, und nun wirft er die ihm unsympathischen Wirtschafts- und
Regierungsformen in den einen kollektivistischen Topf: den echten
Sozialismus genau so wie den Nationalsozialismus, den Faschismus genau so
wie den Leninismus, die bürgerliche Planwirtschaft und Kriegswirtschaft
genau so wie die geordnete Wirtschaft auf höherer Stufenleiter. «Alle
sind», so heißt es bei ihm wörtlich, «Spielarten jenes totalitären Regimes,
dessen moderne Form durch die russische Revolution von 1917 geschaffen
worden ist.» Er wagt sogar die Behauptung, viele der führenden Sozialisten

und Kommunisten seien sich durchaus darüber im klaren, daß
Faschismus, Nationalsozialismus und Sozialismus eine und dieselbe Sache
seien. Herr Röpke würde uns einen Gefallen tun, wenn er uns einen
einzigen dieser führenden Sozialisten vorwiese.

Würde Röpke historisch denken können, so bliebe ihm nicht
verborgen, daß alle Arten von Faschismus einer radikal anderen Epoche
zugehören als der marxistische Sozialismus. Der Faschismus ist
kapitalistisches Zersetzungsprodukt, Abfall aus der Küche eines Spätkapitalismus,

der schwerindustrielle und feudale Bestandteile mit kleinbürgerlichen

Ingredienzen und dem Proletariat vermeintlich wohlbekömmlichen
Kraft-durch-Freude-Gewürzen zu einem gegenrevolutionären Tränklein
zusammenbraut. Es ist die größte Verbeugung vor dem Nationalsozialismus,

wenn so Gegenrevolution und Revolution als ein und dasselbe
betrachtet werden. Ruft man sich allerdings nachträglich ins Gedächtnis,
was alles im Laufe des Krieges von Seiten des Bürgertums in der Schweiz

zur Begriffsbestimmung des Nationalsozialismus geleistet worden ist, so

darf man sich nicht darüber wundern, daß Röpkes Gebräu als schmackhaft

befunden wurde. So hat ein sehr großes bürgerliches Blatt in einer
Kritik der Gitermannschen Schrift «Und nach dem Kriege?» dem Natio-

538



nalsozialismus bescheinigt, er habe das kapitalistische Wirtschaftssystem
durchaus überwunden. Im Dritten Reich sei, so hieß es dort, der Kapita-
Iismus durch einen vom imperialistischen Geist erfüllten Kollektivismus
ersetzt worden, dem nach der Überwindung des Kapitalismus kein anderer
Ausweg mehr offen geblieben sei als die Expansion nach außen. Das hieß
die Dinge geradezu auf den Kopf stellen, ging freilich mit der Röpke-
schen These vollkommen zusammen, der Imperialismus werde erst recht
in Erscheinung treten, wenn erst einmal dem breiten Volk die Lenkung
der wirtschaftlichen Geschicke anvertraut sei.

IL
Ja, es ist ein Unfug und dient nur der •- von Röpke gewollten —

Diskreditierung des Kollektivismus, wenn man den Nationalsozialismus
schlechthin als kollektivistisch bezeichnet. Etatistisch wäre der richtige
Ausdruck. Dies System, das den völkischen Faktor als den maßgebenden
pries und den Begriff Volk dergestalt über den Begriff Staat erhob, daß
das Volk sich seinen Staat gestalte und daß der Staat nur Diener sei der
völkischen Substanz, hat doch praktisch einer Staatsallmacht zur Geburt
verholfen, wie sie kaum jemals früher vorhanden war. Der Kollektivismus

dagegen, wie ihn der marxistische Sozialismus vor Augen hat, ist
ganz etwas anderes: hier wird, weil man Staat mit Klassenstaat identifiziert

und weil nur nach dem Absterben des Staates die erstrebte Klassen-
losigkeit zur Geltung komme, das Kollektivum «Gesellschaft» an Stelle
des Staates gesetzt. Man geht dabei von dem soziologischen Unterschied
von Staat und Gesellschaft aus: wie der Staat aus bloßen gesellschaftlichen

Gebilden erwachsen sei und diese Gebilde sich auch unterhalb
des Staates und neben ihm immer erhalten hätten, so werde auch wieder
Gesellschaft sein, wenn der Staat als Klasseninstitution der Klassenlosig-
keit Platz gemacht habe.

Eng mit diesem Übergang vom Staat zur Gesellschaft soll das
Erwachen der vollen persönlichen Freiheit verknüpft sein, die Erlösung des

Individuums, so daß auch die Röpkesche Entgegensetzung von
Individualismus und Kollektivismus für die Lehre des Marxismus keineswegs
stimmt. Jeder Staatszwang muß, nach der Doktrin von Marx, die
persönliche Freiheit für die unterdrückte Klasse zerstören, weil diese
wirtschaftlich und sozial abhängig ist. Die Freiheitsrechte mögen noch so sehr
als allgemeine Menschenrechte gelten und mögen noch so präzis in der
Verfassung verankert sein, sie bleiben formal, solange nicht die soziale
Abhängigkeit geschwunden ist. Gerade von extrem kollektivistischer
Seite — man denke an den sogenannten Universalismus Othmar Spanns —

ist ja Marx immer wieder der Vorwurf gemacht worden, er sei im Grunde
liberal oder, wie man mit dem Spottwort sagte, liberalistisch. Und das

trifft in der Tat auf ihn zu, nicht nur deshalb, weil seine Lehre in einer
typisch liberalen Periode entstand, die ausgesprochenen Antiindividualis-
mus schwer vertrug, sondern vor allem, weil sie inhaltlich in erster und
letzter Instanz auf den Menschen zugeschnitten ist. Den Schluß des zweiten
Abschnittes des Kommunistischen Manifestes bildet der Satz: «An die
Stelle der alten bürgerlichen Gesellschaft mit ihren Klassen und Klassen-

539



gegensätzen tritt eine Assoziation, worin die freie Entwicklung eines
jeden die Bedingung für die freie Entwicklung aller ist.» Man merke wohl:
hier wird nicht erklärt, daß die Befreiung der Klasse die Bedingung für
die freie Entwicklung des Individuums sei, sondern es wird umgekehrt
der Vorrang des Individuums fixiert und primär die Vision des befreiten
Menschen eröffnet, der seiner Fesseln ledig geworden ist, weil es keine
unterdrückte Klasse mehr gibt.

Auch heute schon ist das ganze Bestreben des wahrhaften Sozialismus
auf die Freiheit der Persönlichkeit im Sinne allgemeinen Menschentums
gerichtet; sie soll verwirklicht sein, soweit das unter den obwaltenden
Verhältnissen zu geschehen vermag. Wenn nach Marx die Befreiung der
Arbeiterklasse nur das Werk der Arbeiter selber sein kann («Die
proletarische Bewegung ist die selbständige Bewegung der ungeheuren Mehrzahl

im Interesse der ungeheuren Mehrzahl» — Kommunistisches Manifest),
so bedeutet das nichts anderes, als daß jeder Einzelne dieser Aufgabe
gewachsen sein muß. Hier darf die Solidarität nicht zur Masse führen, wenn
das Ziel erreicht werden soll. Umgekehrt ist es ohne Zweifel die Absicht
jener, die Masse züchten wollen, die Arbeiterbewegung ihrer Aufgabe zu
entfremden. Es war eines der wesentlichen Ziele des Nationalsozialismus,
ja wahrscheinlich seine Hauptabsicht, das Volk zur Masse zu machen, zu
einem unförmigen Einheitsbrei, in dem die Einzelpersönlichkeit untergehen

sollte. Das war Kommandowirtschaft in schärfster Ausprägung.

III.
Nur auch die unheilvolle Verwechslung von Volk und Masse und

die Verkennung des Umstandes, daß der Sozialismus Volk will, während
der Nationalsozialismus Masse wollte, läßt Röpke sich zu der Behauptung
versteigen, es werde eben der Sozialismus sein, der die Kriege erst recht
entfesseln werde. Erst wenn, meint er, im Sozialismus Nation und
Wirtschaft nicht getrennt seien, werde der «Lebensraum» zu einem wirklichen
Existenzproblem der Nation werden, weil erst dann die staatlichen Machtmittel

für die Zwecke der Wirtschaft voll eingesetzt würden. Röpke
beruft sich auf die Sowjetunion, aber ihr, die binnenmäßig durch die
Vergesellschaftung der Produktionsmittel einen echten Sozialismus eingeführt
hat, ist ja so lange nicht erlaubt, diesen auch außenpolitisch zu betätigen,
wie sie Macht unter imperialistischen Mächten ist. Erst von einem Sozialismus

nicht nur in e i n e m Lande wäre eine universelle Wendung des Staates
zur Gesellschaft zu erwarten. Wenn dann mit den imperialistischen Staatswesen

auch die imperialistischen Aggressionen verschwinden, ist die Basis
für unstaatliche Nationen geschaffen, für Völker, die durchweg aus freien
Einzelpersönlichkeiten bestehen. Deren Vereinigung bildet den Völkerbund,

während heute alle internationalen Zusammenfassungen, wie sie
sich auch nennen mögen, lediglich Staatenbünde sind. Röpke, der eben
für jene Zeit erst recht Aggressionstendenzen prophezeit, mißachtet diese
entscheidende soziale und seelische Veränderung. Er sieht dumpfe,
raublustige Massen, nicht helle, befreite Völker.

Röpkes schwerwiegendes Mißverstehen entspringt nicht zuletzt seiner
dem abstrakten Staat des Aufklärungsdenkens und der klassischen bri-

540



tischen Nationalökonomie entnommenen Auffassung von der freien
Wirtschaft, wobei zu bemerken ist, daß Adam Smith, der Vater der klassischen
Volkswirtschaftslehre, gar nicht so sehr den abstrakten Staat und die
abstrakte Wirtschaft im Auge hatte, wie das oft behauptet wird. In einer
freien Weltwirtschaft werden nach Röpke Machtkämpfe zwischen zwei
Privatgesellschaften verschiedener Länder erst dann zu einem politischen
Streit ausarten, wenn sich die betreffenden Staaten in die Händel der
Privatgesellschaften einmischen; sei jedoch die Wirtschaft überall kollek-
tivisiert, so werde ein wirtschaftlicher Konflikt begriffsnotwendig zum
politischen Konflikt. Aber der Ton ist hier doch auf den Konditionalsatz
zu legen. Wenn sich die Staaten in private Händel einmischen, so liegt
doch auch in der freien Wirtschaft ein Fall vor, der keineswegs bloß

privater Natur ist. Und es ist ja sogar mehr und mehr die Tendenz einer
Zeit geworden, in der die Wirtschaft das große Wort führt und in der
private Monopole zwar im Innern der Staaten bekämpft werden mögen,
nach außen jedoch zum Hebel der Staatsaktion dienen »- man denke an
die Erdölkonflikte —, es ist die Tendenz gerade einer ökonomisierten Zeit,
daß die Staaten sehr rasch für ihre Privatgesellschaften Partei nehmen.
Wenn Röpke dagegen einwenden wollte, das sei ja gerade die
Monopolwirtschaft, gegen die er sich wende, so ist das Monopol doch eben aus
einer immer mehr rationalisierten Wettbewerbswirtschaft gar nicht
fortzudenken. In der spätkapitalistischen Epoche, in der wir uns befinden,
ist das Monopol untrennbar mit dem gesamten Wirtschaftszustand
verknüpft. Nur ein so unhistorisch denkender Mann wie Röpke vermag das

zu leugnen. Doch selbst in einer früheren Periode, als die Weltwirtschaft
noch weit ungehemmter funktionierte, haben sich die Staaten unaufhörlich

für private Wirtschaftsinteressen eingesetzt: jeder Handelsvertrag
bestätigt das. Aus dem Vorhandensein aber oder auch aus dem Nichtvorhandensein

der Handelsverträge entstanden auch damals Handelskriege,
Wirtschaftskämpfe, die durchaus auch ohne Kriegszustand verlaufen können,
man denke nur an die sogenannten Kampfzölle oder an die Retorsionszölle

gegen handelspolitische Diskriminierung. Eine freie Wirtschaft im
Sinne des völligen Abgelöstseins der Wirtschaft vom Staat hat es niemals
gegeben; sie ist erst möglich, wenn der Staat in seiner bisherigen Form
aufgehört hat zu existieren. Das aber ist nur denkbar als Konsequenz
einer Gesellschaftsordnung, die mit der Befreiung der Arbeit auch die
des Menschen bringt.

Der Arbeiter als vertretbare Ware, diese Auffassung ist es, die von
der Geschichte unaufhaltsam revidiert wird. Ebenso aber revidiert die
Geschichte alle ökonomischen Verhältnisse, die es einem Menschen
erlauben, privaten Nutzen aus der Arbeit eines anderen zu ziehen. Das
gibt uns die Gewähr, daß Entfaltung der menschlichen Persönlichkeit
und Entfaltung des Gemeineigentums keine Gegensätze sind, sondern
zusammengehören. Dies und nichts anderes ist Sozialismus. Kant hat von
der Achtung erweckenden Idee der Persönlichkeit gesprochen, welche
uns die Erhabenheit unserer Natur (ihrer Bestimmung nach) vor Augen
stellt, indem sie uns zugleich den Mangel der Angemessenheit unseres
Verhaltens in Ansehung derselben bemerken läßt und dadurch den Eigen-

541



dunkel niederschlägt. Der Sozialismus fordert genau die gleiche Achtung
vor der Persönlichkeit, nur daß er sein Postulat festigt, indem er es
wirtschaftlich untermauert. Man mag das dann auch Wirtschaftsdemokratie
nennen, Realdemokratie, die zur bloßen politischen Demokratie
hinzutreten muß. Der Weg dahin ist so deutlich vorgezeichnet, daß alle zweiten
Wege, und auch der von Röpke gewiesene «dritte», dem nicht durch
Interessen Geblendeten als Rückwege oder Irrwege erscheinen müssen.

In hundert Jahren werden wir so auf die Gegenwart zurückschauen
wie jetzt auf die Vergangenheit. In dem berühmten Heptameron der
Königin Margarete von Navarra, der Freundin des Erasmus, einer Frau,
deren Menschlichkeit und feine Bildung die Reformationszeit nicht genug
zu rühmen wußte, findet sich eine charakteristische Stelle. Es ist von einer
Überschwemmung die Rede, bei der einige Herren und einige Diener
umgekommen sein sollen. Die Hofgesellschaft, die uns vorgeführt wird, regt
6ich über den Verlust der Herren auf und ist begeistert, als die Meldung
eintrifft, daß sie doch gerettet sind. Die Diener freilich sind verloren.
Ihren Tod aber kommentiert die Dame Ennesuite mit den Worten: «Um
Diener braucht mau nicht weiter traurig zu sein, denn die bekommt man
stets leicht wieder.» Noch dreihundert Jahre später — in den dreißiger
Jahren des 19. Jahrhunderts — schildert der deutsche Forschungsreisende
Johann Georg Kohl in seinen Berichten aus Rußland, wie sich in den
eiskalten Petersburger Winternächten oben in den Palästen die reichen Leute
amüsieren, indessen auf der Straße die Kutscher und die kleinen
zwölfjährigen Vorreiter warten, bis ihnen die Nase, die Hände und Füße
buchstäblich abfrieren. Man sollte sich an so etwas erinnern, wenn das
Verständnis für gewisse Racheakte des Bolschewismus zu versagen droht.

IV.
Um den Unterschied von Etatismus und Kollektivismus noch zu

verdeutlichen, sei auf die Figur von Karl Rodbertus hingewiesen, der zur
Zeit von Marx lebte und den deutsche Professoren gern als den eigentlichen

Begründer des wissenschaftlichen Sozialismus in Deutschland
bezeichnet haben. Wie er aber in einer liberalen Periode antiliberal war
und sich deshalb um eindringliche Wirkung brachte, so war er auch im
Grunde nicht sozialistisch, sondern etatistisch. Ähnliches gilt, wenn auch
in weniger ausgesprochenem Maße, für Lassalle, und auch er ist deshalb
immer mehr von seiner ursprünglichen Rolle als Begründer der
Arbeiterbewegung abgesunken. Alles Heil für die Arbeiterklasse erwartet
Rodbertus vom Staat und verneint logischerweise die «spontane Entstehung
von unten im Wege der Assoziation», welche «dem Individualismus
unserer Zeit schmeichelt». Man darf ihm dabei nicht vorwerfen, daß er den
bürgerlichen Staat nicht durchschaut hätte. Das läßt sich von Sismondi
sagen, doch nicht von Rodbertus, von Sismondi, dem immerhin das große
Verdienst gebührt, zuerst die fortschreitende Verelendung des modernen
Proletariats erkannt zu haben, der aber einem Staat die Abhilfe
zudiktierte, dessen Gesellschaftsordnung er nicht antasten mochte. Rodbertus
will, daß Boden und Kapital der nationalen Gemeinschaft dienen sollen,
eingreifen aber in diesem Sinne soll der Staat, nicht das Volk, und erst

542



recht nicht das Individuum. Es ist eine Konstruktion von oben wie bei
Piaton; sie hat der Faschismus aller Spielarten übernommen. Wenn Mussolini

den großen französischen Sozialisten Georges Sorel als seinen
Lehrmeister bezeichnet hat, so kann das nur gelten für gewisse dynamische
Methoden, im Kern dagegen war Sorel noch weit leidenschaftlicher als

Marx Vertreter der Assoziation und Aktion von unten her. War Rodbertus
Staatskapitalist oder Staatssozialist? Obwohl er noch kollektivistischer
dachte als Marx, darf man zweifelhaft sein. Aber man wird sich doch
wohl am Ende für den Staatssozialisten entscheiden, da der Plan von
Rodbertus das Kollektiveigentum der Arbeitsinstrumente enthält. Um so

nachdrücklicher muß man dann den Faschismus als Staatskapitalismus
erklären.

Auch zentralistisch im etatistischen Sinne kann die Zukunftsgesellschaft

niemals sein; sie wird schon darum föderativen Charakter tragen,
weil sie eben Gesellschaft ist, die von unten nach oben zielt. Es mag eine
Spitze vorhanden sein, aber die ist nicht aufgepfropft, sondern gewachsen.
Der Staat dagegen kommandiert, und er tut das auch, wie schon
angedeutet, wenn sogenannte freie Wirtschaft besteht — wohl hängt er ab von
der Wirtschaft, die Wirtschaft doch aber wieder von ihm, wie das Faktum
zeigt, daß die sogenannte freie Wirtschaft immer mehr dem Staat
nachläuft, sich um Stützung durch den Staat bemüht —, die Gesellschaft jedoch
ruht auf der freiwilligen Zusammenarbeit der Individuen. Die Urform
der Gesellschaft ist die Familie. Ein Witzbold könnte behaupten, daß
auch da immer jemand kommandiere, doch haben sich zwei Menschen
zur Ehe und zur Gründung einer Familie entschlossen, so wollen sie in
der Mehrzahl der Fälle eine Gemeinschaft bauen, in der jedes Glied
an seinem Teil zum Gedeihen des Ganzen beiträgt. Indem es sich
unterordnet, erfüllt es sich. Auch die Sowjetunion ist ihrem Wesen nach auf
dem Wege der Gesellschaft entstanden, denn der Sowjetgedanke kennt
ein Rätesystem, das stufenweise von unten nach oben gegliedert ist. Wenn
trotzdem ein Zentralismus daraus wurde, so historisch deshalb, weil sich
im Bürgerkrieg der Sowjetgedanke als zu schwach gegen die anstürmenden

Heere der Weißgardisten erwies und sich nun die Kommunistische
Partei gleichsam von oben her über die Sowjetidee legte. Dieser Zustand
blieb und mußte bleiben, weil, solange ein Weltkapitalismus mit einem
festen Staatensystem existiert, die Sowjetunion sich als Staat unter Staaten
zu bewähren hat. Daß aber dort die dezentralistische Gliederung immer
weiter pulsiert, ersieht man aus der Nationalitäteneinteilung der Sowjetunion.

Ihre vielen, nach den Nationen und Nationalitäten sich gruppierenden

Republiken, Unterrepubliken und autonomen Gebiete durchkreuzen,

zusammen mit dem ursprünglichen Sowjetgedanken, doch immer
wieder bis zu einem gewissen Grade den lastenden Moskauer Zentralismus.

Erblicken wir im Marxismus einen neuen, der Entfesselung des
Menschen entspringenden Individualismus, der sich mit einem wirtschaftlichen
Kollektivismus paart, so zeigt doch auch der von Röpke schlechthin als
kollektivistisch gebrandmarkte Faschismus viele individualistische Züge,
nur daß dies ein abgestandener Individualismus ist, berechnet allein auf
das freie Wirken einer herrschenden Klasse. Nicht umsonst haben die

543



Alliierten Hunderte von Großindustriellen und Bankiers als Schrittmacher,
Geldgeber und Protektoren des Nationalsozialismus ins Loch gesteckt.
Zusammengefaßt bildeten diese Elemente die Wirtschaftsoligarchie, die
so charakteristisch ist für jeglichen Kapitalismus.

Mit besonderem Ungestüm rennt Röpke gegen den Begriff der
Wirtschaftsoligarchie an. Die Vorstellung, die Wirtschaft werde von
zweihundert oder dreihundert oder hundertfünfzig Familien beherrscht, sei
eine soziale Dämonologie, ähnlich der, die die Jesuiten oder die
Freimaurer oder die Weisen von Zion für alles Unglück der Welt haftbar
macht. Zweihundert Familien, die an einem Strang ziehen, das sei
unmöglich in einem Wirtschaftssystem, das auf der Konkurrenz um die
kaufkräftige Nachfrage aufgebaut sei. Nicht die zweihundert Familien
seien das wahre Problem, sondern die Zusammenballung der Wirtschaftsmacht

in den Monopolen. Gegen die Monopole sich zu erheben, habe aber
am wenigsten der Kollektivist ein Recht, der Anwalt eines Wirtschaftssystems,

dessen Wesen ja gerade in der stärksten Konzentrierung der
Wirtschaftsmacht liege. Man sieht, daß uns hier wieder «der» Kollektivist
vorgeführt wird, ohne jede Unterscheidung, zu wessen Gunsten denn die
Kollektivierung erfolgt. Aber auch die oberflächliche Vorstellung, als
ob man aus dem gegenwärtigen Wirtschaftssystem die Monopole einfach
herausreißen könne, tritt hier wieder zutage. Drittens aber errichtet
sich Röpke einen Popanz in Gestalt einer Verschwörung von zweihundert
Familien, gegen den nun anzukämpfen leichte Mühe ist. Kein vernünftiger

Mensch, der von zweihundert Familien gesprochen hat, glaubte
jemals, das sei eine Verschwörergesellschaft gleich der Maffia oder der
Camorra. Gemeint ist vielmehr das von Marx in der Konzentrationstheorie

ausgedrückte kapitalistische Phänomen, daß die großen Fische
die kleinen allmählich auffressen. Dies aber äußert sich konkret in der
ebenfalls nicht bestreitbaren Tatsache, daß etwa die großen Verwaltungsratsposten

überall in den kapitalistischen Ländern in relativ wenigen
Händen vereinigt sind. Die hier beteiligten Personen brauchen nicht erst
eine Verschwörung, um Macht auszuüben, sie brauchen sich nicht einmal
persönlich zu kennen, wenn das auch meist der Fall sein wird; es genügt
das gemeinsame kapitalistische Interesse, das nun wieder durch die enge
Gemeinschaft von Industriekapital und Finanzkapital akzentuiert ist,
dergestalt, daß die Großbanken die von ihnen finanzierten Industriegesellschaften

kontrollieren und daß umgekehrt die Industriegesellschaften in
den Verwaltungsräten der Banken vertreten sind. Das ist keine dunkle
Dämonologie, sondern für den, der sich nicht ausdrücklich selber die
Augen verdunkelt, hellste Wahrheit. Man möchte um Entschuldigung
bitten, daß man überhaupt noch an diese Tatsachen erinnert.

V.

Da wir immerhin Röpke den guten Glauben nicht absprechen wollen,
bleibt nur das Faktum übrig, daß er dem Wesen des Kapitalismus niemals
nahegekommen ist. Schon mit dem Begriff ist er höchst unzufrieden, wenn
er sich auch charakteristischerweise genötigt sieht, ihn beständig zu
gebrauchen. Aber er pflegt ihn dann schamhaft in Anführungszeichen zu

544



setzen. Soweit er ihn gutheißt, versteht er darunter lediglich die Bildung
des Wirtschaftswillens von unten her, durch die Demokratie der
konsumierenden Gesellschaft. So wie die politische Demokratie den Staatswillen

von unten her forme, sei das in bezug auf die Wirtschaft beim
Kapitalismus der Fall.

Diese Begrenzung des Begriffes Kapitalismus aber, die ihn nur als
Aufbaumethode der Wirtschaft anerkennt, nicht als eigentlich historische
Erscheinung, verharmlost und entgiftet den Begriff, und das ist natürlich
die Absicht des Verfassers. Nun ist also der Kapitalismus nur das berechtigte

Phänomen einer frei sein wollenden, ihre ungestörte Aktion suchenden

Ökonomie. Röpke ist auf diese Weise imstande, prinzipiell für die
gegenwärtige Wirtschaftsordnung einzutreten und nur gewisse Korrekturen

als notwendig zu erachten. Es ist der von ihm so pompös genannte
«Dritte Weg», der freilich sein Grundgebrechen darin aufweist, daß diese
Korrekturen — Abbau der Monopolwirtschaft, Zerschlagung der
Großindustrie, der großen Städte, des Großgrundbesitzes >- glatte Utopisterei
bleiben, weil es Forderungen sind ohne historische Basis. Sie sind genau
das gleiche Gemisch von kleinbürgerlicher Rückwärtserei und nur in
einer neuen Gesellschaftsordnung zu verwirklichender Dinge, wie die
hundert Programme der französischen Utopisten des Vormarxismus. All
das mußte unfruchtbar bleiben und muß auch bei Röpke steril sein, weil
die historischen Zusammenhänge fehlen. Es kommt nach dem Schillerwort

darauf an, die Gottheit in seinen Willen aufzunehmen: nur mit der
Geschichte, nicht gegen sie lassen sich wesentliche Taten vollbringen. Das
aber bedeutet, daß man zunächst die Gegenwart als Geschichte erleben
muß, als einen Gesamtkomplex großer Bauteile, aus dem man nicht nach
Belieben irgendwelche herausbrechen und auf den Kopf stellen kann.
Das geht bei sekundären Baustücken, nicht aber bei den Pfeilern der
Epochenstruktur. Und diese Struktur ist eben heute der Kapitalismus,
der freilich in sich manche Wandlungen durchgemacht hat, bis hin zum
Spätkapitalismus und Imperialismus, worin wir uns augenblicklich
befinden.

Ja, welche Signatur trägt denn sonst etwa unsere Epoche? Darauf
erhalten wir vom Autor der «Gesellschaftskrisis der Gegenwart»
keinerlei Antwort. Wer seine Bücher liest, möchte meinen, daß wir durch
reine Dummheit in ein Netz ökonomischer und sozialer Verstrickungen
geraten sind, das durch Monopolwirtschaft, Protektionismus, Planwirtschaft,

Kriegswirtschaft und vor allem durch Krieg gekennzeichnet ist.
Lauter Torheiten der Menschen, die abgestellt werden können, wenn man
sich endlich einmal entschlösse, den Dritten Weg zu beschreiten! Namentlich

hat es Röpke, wie schon erwähnt, auf die große Industrie abgesehen;
sie will er durch Errichtung möglichst einer Vielzahl kleiner Betriebe
zerschlagen. Wenn er in irgendeiner Epoche zu Hause ist, so in der des
Biedermeiers.

Bei Röpke heißt es einmal (S. 208 seiner «Gesellschaftskrisis»):
«Stellen wir also einen Teil der alten Gemütlichkeit wieder her, indem
wir den Geldsachen einen weniger großen Platz einräumen, das heißt
den Sektor der einfachen Wirtschaftsverhältnisse (der Selbstversorgung

545



und des wirtschaftlichen Nahverkehrs) auf Kosten des Sektors der
anonymen Konkurrenz vergrößern, so werden wir bereits einen wesentlichen
Schritt zur Sanierung getan haben. Wir sind davon überzeugt, daß das

Pflanzland hinter dem Hause Wunder tun wird.» Es sei nichts gegen das

Pflanzland gesagt, das heute nötiger ist als jemals, aber es ist eine
unerlaubte Naivität, zu glauben, daß mit dem Pflanzland hinter dem Hause
auch nur ein Stückchen der sozialen Problematik unserer Zeit in Angriff
genommen ist.

VI.
Der tiefste Grund von Röpkes Abweisung des Kapitalismus als

Entwicklungsbegriff ist sein Abscheu vor der Verknüpfung von Kapitalismus
und Imperialismus. Dies Thema ist der zentrale Gegenstand seines letzten
Buches. Der Imperialismus ist ihm eine willkürliche und irrtümliche
Expansionspolitik, die, statt aus der gegenwärtigen Wirtschaft hervorzugehen,

dieser geradezu entgegengesetzt ist. Deshalb sind ihm auch die

Kriege unserer Epoche Narrheiten, die sich durch guten Willen und
anständige Friedensordnung aus der Welt schaffen ließen.

Die These, daß der Imperialismus eine notwendige Begleiterscheinung
des Kapitalismus sei, werde ihn nur dann überzeugen können, erklärt
Röpke, wenn ein empirischer Beweis nach zwei Richtungen geführt werde:
erstens, daß es niemals Imperialismus ohne Kapitalismus und zweitens,
daß es niemals Kapitalismus ohne Imperialismus gegeben habe. Den
Beweis führt Röpke auf vier Zeilen, und zwar folgendermaßen: «Die
Behauptung, daß es niemals Imperialismus ohne Kapitalismus gegeben habe,
wird fast auf jeder Seite der bisherigen Menschheitsgeschichte widerlegt.
Der unter Punkt 1 verlangte Beweis kann also unter keinen Umständen
geführt werden.»

Röpke hat unzweifelhaft recht, sofern man unter Imperialismus alles
mögliche versteht: Ist alle Eroberungspolitik früherer Zeiten Imperialismus,

so hat es in der Tat jahrtausendelang Imperialismus ohne Kapitalismus

gegeben. Die gesamte ernstzunehmende Forschung über den
Imperialismus, nicht etwa nur die marxistische, hat sich ja aber gerade mit
Erfolg bemüht, die Imperialismus betitelte Expansionspolitik unserer
Epoche von einer früheren Ausdehnungspolitik abzuscheiden und hat
ganz bestimmte Merkmale fundamentalen Charakters für diesen Unterschied

festgestellt. Wenn Joseph Schumpeter (auf den sich Röpke beruft)
auf diesem Gebiet versagte, so beweist das nur, daß man ein tüchtiger
Nationalökonom sein kann, ohne doch soziologisch und historisch etwas
zu bedeuten. Schumpeter hat im Jahre 1919 eine Schrift «Zur Soziologie
der Imperialismen» erscheinen lassen, in der er eine Definition des
Imperialismus bringt, die ungefähr das Gegenteil dessen ist, was der Begriff
bei entwicklungsgeschichtlicher Auslegung bedeutet. Schumpeter nennt
Imperialismus die «objektlose Disposition eines Staates zu gewaltloser
Expansion ohne angebbare Grenze». In Wahrheit aber hat es die
imperialistische Ausdehnungspolitik mit einem Imperium zu tun — daher der
sehr bezeichnende Name des neuen Begriffes —, einem Reich, das sich
das imperialistische Staatswesen als vermeintlich notwendigen «Lebens-

546



räum» konstruiert. Gewiß liegt darin auch die Verführung zu weiterer
Ausdehnung dieses Raumes und somit auch die Gefahr von Zusammenstößen

der großen Imperialismen bei Überschneidung ihrer Lebensräume,
aber das ist ein sekundärer Umstand. Primär dreht es sich um die
Unterbringung der heimischen Überschußproduktion in einem geschlossenen
Reich, das aber nun nicht etwa nur bestimmte Absatzgebiete umfaßt,
sondern ebenso auch Rohstoffgebiete, Kapitaldurchdringungsgebiete und
Siedlungsräume. Das hängt alles miteinander zusammen. Die Rohstoffgebiete
sollen, ohne daß man den Preisen des Weltmarktes dienstbar wäre,
heimische Erzeugung unter günstigsten Bedingungen erlauben, so daß sie

dann auch auf dem Weltmarkt möglichst konkurrenzfähig ist und wiederum

Devisen für den Bezug von Produkten erbringt, die das eigene Reich
nicht bietet. Wichtig ist auch, daß die Rohstoffräume Materialien liefern,
die wegen ihrer Seltenheit — man denke an die Stahlveredler — manchmal
schwer erhältlich sind. Es ist also doch nicht richtig, daß das Rohstoffproblem

nur im Krieg eine Rolle spielt, wie man oft hören kann. Die
Gebiete aber, auf denen heimische Bevölkerung in der Welt siedelt, sind
als bevorzugte Absatzgebiete gedacht und ferner dazu bestimmt, kulturelle

und selbstverständlich auch politische Vorspanndienste zu leisten.
Diese verschiedensten Räume werden dann wieder untereinander
möglichst durch Stützpunkte »— Flottenstationen, Erdölstationen, Kohlenstationen

usw. — verbunden und zudem durch immer weiter vorgeschobene
Glacisräume gesichert. Das Ganze nennt sich das Imperium, das also unter
ausgesprochen wirtschaftlichen Gesichtspunkten konstruiert ist.
Konstruiert, nicht mehr oder weniger zufallsmäßig zusammengebracht, wie
es der Charakter aller früheren Expansionspolitik war, und mit vorwiegend

ökonomischen Zielen, während bei der früheren Prestigepolitik das

wirtschaftliche Moment erst in zweiter Linie kam.
Man darf sich nicht dadurch beirren lassen, daß sich der

Nationalsozialismus in seiner Expansion gern auf den mittelalterlichen
Kaisergedanken berief. Das war in der Hauptsache ideologischer Überbau, der
die ökonomischen Interessen verdecken sollte. Überhaupt aber liegt es

in der Natur der imperialistischen Epoche, daß niemals so stark wie heute
Sein und Schein unterschieden war. Die hochgetriebene Ratio unserer
Zeit arbeitet besonders gern mit Irrationalitäten, und die unerhörte
Publizität einer Epoche der Presse, des Radios und des Films sucht als
Kontrast dazu die Verschwiegenheiten. Je mehr alles Bedeutende in der
Öffentlichkeit zu geschehen scheint, desto gewisser spielt es sich in den
Kabinetten ab.

Der bemerkenswerteste Ausdruck der Tarnungsmanöver des
imperialistischen Zeitalters ist die Interessensphäre. Keine neue Sache, da bereits
durch den berühmten Schiedsspruch des Papstes Alexander VI. vom
Jahre 1493 die Erde in eine westliche spanische und eine östliche
portugiesische Einflußzone zerlegt wurde, aber in der Dimension, die der
Interessensphärengedanke heute gewonnen hat, doch etwas durchaus Neues
und für den Imperialismus Eigentümliches. Durch die Interessensphäre
wird die Ausdehnungspolitik maskiert. Die Grenzen nämlich des
Imperiums, die auf der Landkarte gezogen oder in den Staatshandbüchern

547



angegeben sind, bilden keineswegs seine eigentlichen Grenzlinien. Um das

wirkliche Imperium zu kennen, muß man wissen, welche — äußerlich
souveränen — Klein- und Mittelstaaten unter seinen Einfluß geraten sind.
Und der Kampf zwischen den Imperien geht sehr viel weniger um deren

engeren Besitz als um die Vorherrschaft in den Räumen, die von seinen
Satellitenstaaten eingenommen sind. Erst aus dieser Tatsache wird klar,
wie sich aus den großen Mächten Übermächte herauskristallisieren konnten,

eine weltpolitische Ausweitung des von Marx vorgeahnten
ökonomischen Geschehens, daß im kapitalistischen System der Konzentrationsvorgang

immer intensiver wird.

VII.
Hieraus folgt, daß Länder wie die Kleinstaaten, die nicht in der Lage

sind, ein Imperium zu gestalten, ja die sogar sehr häufig in die Funktion
der Interessensphäre gelangen, für den aktiven Imperialismus in der Regel
nicht in Betracht kommen. Hier ist Kapitalismus ohne Imperialismus
vorhanden. Freilich gibt es auch dabei Ausnahmen, denn Holland und Belgien
sind Kleinstaaten und haben sich gleichwohl imperialistisch betätigt. Auch
der Frühkapitalismus, ja selbst der Hochkapitalismus in seinen ersten
Stadien, kannte noch keinen Imperialismus, weil die Diskrepanz zwischen
Produktion und Absatzmöglichkeiten erst im Entstehen begriffen war.
Außerdem gab es noch genug Möglichkeiten der Durchkapitalisierung der
binnenländischen vorkapitalistischen Produktionsformen. Gewiß hat auch
schon damals der Kapitalismus sich bestrebt, nichtkapitalistische
Territorien jenseits der binnenländischen Grenzen zu durchdringen, und insofern

hatte auch schon zu jener Zeit der berühmte Satz des Kommunistischen

Manifests seine Berechtigung: «Das Bedürfnis nach einem stets
ausgedehnteren Absatz für ihre Produkte jagt die Bourgeoisie über die

ganze Erdkugel. Überall muß sie sich einnisten, überall anbauen, überall
Verbindungen herstellen» ¦— der eigentliche Reichsbau begann jedoch erst,
als die kapitalistischen Widersprüche sich häuften. Es ist das Stadium
eines in Schwierigkeiten geratenen Hochkapitalismus und das des

Spätkapitalismus, dessen Zeit nun angebrochen ist. Zunächst schien es so, als
ob die Produktions- und Absatznöte durch eine Monopolwirtschaft zu
lösen seien, die die Produktion verbilligt, die Produktionsmenge reguliert
und die freie Konkurrenz unterbindet; da das aber nicht genügte, weil
der Monopolist innerhalb, nicht außerhalb der Konkurrenzwirtschaft steht
und somit den Weltmarktkrisen unterliegt, außerdem aber die Monopole
im Innern der Staaten das soziale Problem verschärften, mußte sich zwecks
erhöhter Krisenfestigkeit der Begriff des Lebensraums aufdrängen, des

durch protektionistische Schranken geschützten Großraums, wobei, wie
wir schon sahen, die Monopolwirtschaft den Imperialismus steigerte und
beschleunigte. Dabei ist hervorzuheben, daß der von Röpke gebrachte
Einwand: das Abstoßen der Uberschußproduktion durch den Export sei schon
deshalb keine Lösung, weil jeder Export mit Import verknüpft sei und
nun das Absatzproblem für diese ausländischen Güter dringlich werde,
deshalb die Sache nicht trifft, weil der Reichsbau ja gerade neue
Gebiete in irgendeiner Form, sei es durch nackte Annexion, sei es durch Bil-

548



düng von Interessensphären, in den heimischen Raum einbeziehen will.
Röpke spricht viel davon, daß sich der Marxismus selber über die

Theorie des Imperialismus nicht klar sei, weil verschiedene Meinungen
existierten. Es ist richtig, daß zum Beispiel Hilferding eine besondere
Theorie vertreten hat und daß insbesondere zwischen Rosa Luxemburg
und Bucharin ein lebhafter Streit über die von Rosa Luxemburg ver-
fochtene Akkumulationstheorie entstanden ist. Obwohl aber Rosa Luxemburg

in ihrem 1913 erschienenen Buch «Die Akkumulation des Kapitals ¦—

Ein Beitrag zur ökonomischen Erklärung des Imperialismus» einige Fehler
begangen hat (die hier nicht erörtert werden sollen), hat sie doch
unzweifelhaft nachgewiesen, daß der Kapitalismus auf die Dauer nicht lebensfähig

ist, wenn er keine Ausweichmöglichkeiten in nichtkapitalistische
Räume besitzt. Auch Marx hat in seinen bekannten Schemata über die
kapitalistische Produktionserweiternng Fehler gemacht, und doch hat auch

er bereits im Kommunistischen Manifest klar erkannt, daß der Vorstoß
in die neuen Räume sich unter der Peitsche der Krisen vollzieht.
«Wodurch», so heißt es hier, «überwindet die Bourgeoisie die Krisen? Einerseits

durch die erzwungene Vernichtung einer Masse von Produktivkräften,
anderseits durch die Eroberung neuer Märkte und die gründlichere
Ausbeutung alter Märkte. Wodurch also? Dadurch, daß sie allseitigere und
gewaltigere Krisen vorbereitet und die Mittel, den Krisen vorzubeugen,
vermindert.»

Von namhaften sozialistischen Theoretikern hat nur ein einziger,
Kautsky, sich auf den Standpunkt gestellt, daß Kapitalismus und Imperialismus

nichts miteinander zu tun hätten, ja, daß der Kapitalismus seinem
Wesen nach der imperialistischen Expansionspolitik widerstrebe. Gewiß
betreibe, so meint Kautsky, der Kapitalismus Expansion, aber das sei
nicht Imperialismus. Dieser sei nur eine bestimmte Gewaltmethode der
Expansion, die lediglich im Interesse kleiner kapitalistischer Gruppen, des

Bankkapitals und der Militärs, liege. Mehr und mehr höre die politische
Macht auf, taugliches Mittel wirtschaftlicher Expansion zu sein. Die
Ausgaben für das Wettrüsten verminderten nur die Fonds für die Kapitalanlagen

im nichtkapitalistischen Ausland; deshalb werde sich die Mehrheit

der Kapitalistenklasse immer stärker der imperialistischen Gewaltpolitik

widersetzen, und so würden auch die kapitalistischen Mächte sich
von ihr abwenden, um zur Politik des Manchestertums mit Freihandel
und offener Tür zurückzukehren. Rosa Luxemburg hatte es nicht schwer,
Kautsky zu widerlegen, zumal diesen bereits die Realitäten genügend
bloßgestellt hatten. Aber nun nimmt Röpke den alten Faden wieder auf.

VIII.
Freilich ist zu dem bisher Gesagten eine bedeutsame Hinzufügung zu

machen. Wenn die Kriege unseres Zeitalters überhaupt nur durch
Ableitung aus einem verfallenden Kapitalismus verstanden werden können,
so ist doch dies wirtschaftliche Moment nicht ihre alleinige Ursache. Die
übliche marxistische Theorie gibt da nur eine Teilwahrheit. Ein Blick
auf das Wesen des zweiten Weltkrieges bestätigt das. Er ist zweifellos
hervorgegangen aus einem Gegensatz der großen Imperialismen, und in-

549



sofern standen die Hauptkriegführenden gleich. Aber er war daneben doch
auch noch ein Krieg um Freiheit und Menschenrechte, und in dieser
Hinsicht standen die Hauptkriegführenden auf sehr ungleicher Basis. Hatten
im ersten Falle alle Beteiligten gleich recht und gleich unrecht, so hatte
im zweiten — vom Standpunkt der menschlichen Entwicklung und
Höherführung aus betrachtet >— der eine Teil recht, der andere unrecht. Fragt
man aber, woher denn diese Verschiedenheit der Grundlagen gekommen
sei, so lautet die Antwort: aus den verschiedenen Staatsideen. Die Mächte,
die man gemeinhin als demokratisch bezeichnet, vertraten eine andere
Staatsidee als die faschistischen Mächte, die die Demokratie bekämpften.
Daß aber hier Demokratie herrschte, dort Faschismus, entsprang wieder
zu einem erheblichen Teil bestimmten geschichtlichen Erlebnissen, die eine
bestimmte Staatsraison zur Folge hatten. Die Staatsraison ist, kurz gesagt,
die Art und Weise, in der ein Staat sein geschichtliches Leben führt. Ein
Land, das von alters her militaristische und absolutistische Traditionen
besitzt, war von vornherein für den Faschismus empfänglich. Und war
dieses Land eine feudal-junkerliche Grundstruktur niemals losgeworden,
so konnte es erst recht keine Immunität gegen den faschistischen Bazillus
haben.

Doch auch Positives läßt sich zum Thema der Staatsraison vorbringen.
Warum ist die militärische Dienstverweigerung im modernen Krieg eigentlich

niemals praktisch geworden, obwohl sie doch immer wieder mit der
Begründung propagiert worden ist, es sei für den Proletarier ein Unding,
dem Klassenstaat militärische Gefolgschaft zu leisten? Weil der
Gegenwartsstaat eben doch nicht nur Klassenstaat ist mit Trennung von
Bourgeoisie und Proletariat, sondern ebenso auch Vaterlandsstaat, Staat der
Heimat, in dem die Staatsidee ein überhöhendes Moment bildet, in das

Brauch und Herkommen, Sitte und rechtliche Überzeugungen des Volkes
seit Jahrhunderten eingeflossen sind. Der Satz des Kommunistischen Manifeste,

der Arbeiter habe kein Vaterland, ist nur für den Klassenstaat
richtig, nicht für den Heimatstaat. Und wenn der Proletarier, genau wie
der Bürger, in einem aufgezwungenen Kriege zu den Waffen greift, so

verteidigt er dabei nicht den Klassenstaat, wohl aber die Summe der im
Staat verkörperten Überzeugungen und Gewohnheiten seines Volkes. Die
will er sich nicht nehmen lassen, ja noch viel weniger als der Bourgeois,
der in dieser Hinsicht weit internationaler zu denken pflegt.

Die Romantik hat das große Verdienst, auf diese Tatsache einer
überhöhenden Idee zuerst aufmerksam gemacht und ihr in dem Begriff des

Volksgeistes einen Namen gegeben zu haben. Eichendorff hat vielleicht
am besten das, worum es sich hier handelt, mit den Worten umschrieben:
«Das Volk lebt weder von Brot noch von Begriffen allein, sondern recht
in seinem innersten Wesen von Ideen. Es will etwas zu lieben oder zu
hassen haben, es will vor allem eine Heimat haben im vollen Sinne, das

ist: seine eigentümliche Atmosphäre von einfachen Grundgedanken,
Neigungen und Abneigungen, die alle seine Verhältnisse lebendig
durchdringe.» Es ist das Verhängnis eines von beziehungslosen Literaten
erzeugten Vulgärmarxismus, daß er zugunsten von papierenen Doktrinen
diese Wirklichkeiten zu ignorieren pflegt. Der Fehler der Romantiker lag

550



nur darin, daß sie den Volksgeist fast allein positiv werteten; er ist aber

genau so für die schlechten Traditionen verantwortlich — insbesondere in
der imperialistischen Epoche für die den Imperialismus verschärfenden
und brutalisierenden ¦- wie für die guten, dem Volksleben förderlichen.

So kämpften also im zweiten Weltkrieg nicht nur imperialistische
Mächte gegeneinander, sondern auch Staats- und Volksideen, die einen
die persönliche Freiheit verfechtend, die andern ihr entgegengesetzt. Damit
ist zugleich gesagt, daß auch im Zeitalter des Imperialismus die Kriege
nicht allein imperialistisch-wirtschaftlicher Natur sind. Der Kapitalismus
ist zu ihrer Erklärung nicht fortzudenken, aber diese Interpretation
genügt nicht. Nur brauchte nicht erst Röpke zu kommen, um uns zu
versichern, daß hier auch geistige Faktoren primären Charakters mitspielen;
ich habe in meinem 1939 in Basel erschienenen Buch «Der Sozialimperialismus

als letzte Etappe des Imperialismus» auf die ambivalente Position
der Kriege unseres Zeitalters ausführlich hingewiesen, und auch andere
Autoren haben sich zu dieser Anschauung bekannt. Erwägt man dies, so ist
zu der vorhin getroffenen Feststellung, das in Anknüpfung an den
mittelalterlichen Kaisergedanken konstruierte «Reich» des Nationalsozialismus
sei eine typische Überbauideologie gewesen, eine gewisse Einschränkung
zu machen. Es hatte doch insofern nicht rein wirtschaftlich imperialistische
Ursprünge, als tatsächlich in der deutschen Staatsidee noch einige
Rudimente der mittelalterlichen Kaiserpolitik schliefen. Sie waren allerdings
sehr dürftig, so dürftig wie der Wotansglaube, und entsprachen mehr
antiquarischen Erinnerungen unter den Gebildeten als wahrer Volksüberzeugung.

IX.
Nach einer andern Richtung geht die Einschränkung, die weiterhin

zum Problem des Faschismus zu machen ist. Wenn wir erklärten, er
entstamme bestimmten Traditionen eines Staates und Volkes, so ist ergänzend
zu betonen, daß sich diese Überlieferungen doch nur unter dem Einfluß
aktuell-imperialistischer Faktoren in diesem Grade entzünden konnten.
Der Zündstoff war die imperialistische Situation, die zum Zwecke des

Obsiegens in der fieberhaften Staatenkonkurrenz die Außenpolitik
entscheidend vor die Innenpolitik rückt. Um imperialistische Stoßkraft zu
erreichen, drücken alle aktiv imperialistischen Mächte die Innenpolitik
in bisher unerhörtem Maße zugunsten der Außenpolitik nieder. Es ist das

ja eine seit Jahrtausenden bei auswärtigen Verwicklungen angewandte
Methode, sie mußte aber in einem Zeitalter unaufhörlicher Kriege und
Krisen zur landläufigen Praxis werden. Immerhin bleibt sie dort, wo
freiheitliche Traditionen als Hemmschuh wirken, in noch gerade erträglichen
Grenzen, während im andern Falle — und dies eben ist der Faschismus —

eine radikale Ertötung des lebendigen Innenlebens der Staaten und die
Vernichtung ihres rechtsstaatlichen Charakters erfolgt. Im Zusammenhang
damit vollzieht sich eine totale Zentralisation aller Regierungsgewalten,
wie das auch sonst in der Natur des Absolutismus liegt. So ist gerade der
Faschismus typischer Ausdruck des Spätkapitalismus und Imperialismus,
wobei freilich die Voraussetzung einer Disposition gegeben sein muß, wie

551



sie hervorgerufen wird durch eine bestimmte Staatsidee oder konkreter:
durch ein bestimmtes geschichtliches Leben. Wenn Benedetto Croce den
Faschismus als antihistorisch bewertet, als Einbruch in die Geschichte, als
geschichtslos, so ist, abgesehen davon, daß es überhaupt nichts Antihistorisches

gibt, gerade der Faschismus getreuer Ausdruck des verzweifelt
nach Rettung spähenden Kapitalismus.

Es ist sehr interessant, daß der Kapitalismus, der in seinem
Frühstadium und noch in seiner Hochblüte das Individuum stärker entfesselte
als jemals eine frühere Epoche, in seinem Verlauf zur Diktatur geführt
hat. Der tiefste Grund liegt darin, daß er eben doch nur eine Oberschicht
zur Befreiung und fast schrankenlosen Betätigung brachte, und daß
darunter ein immer breiteres Proletariat erwuchs, dem die Kaufkraft gelähmt
war. Die daraus folgende Zerrüttung des inneren Marktes ließ die
imperialistischen Impulse erwachen. Indem nun aber ein Nichtfriedenszu-
stand sich über die Welt legte, erhob sich überall heftigere Staatsautorität,

die jetzt auch der Oberschicht einen großen Teil der Freiheiten nahm.
Die Peitsche der kapitalistischen Krise hat den Regierungen genützt und
den Völkern geschadet. Es ist also gerade umgekehrt wie Röpke behauptet:
die persönliche Freiheit mußte vor der greisenhaft gewordenen Marktwirtschaft

zurückweichen. Als man in Deutschland fast zehn Millionen
Arbeitslose und Kurzarbeiter zählte, opferte man seine Freiheit einem Mann,
der zwischen alle Klassen und Schichten fiel, einem völlig bindungslosen,
familienlosen Abenteurer, dem man eben deshalb äußerste Unbedenklichkeit

im Streben nach Weltgeltung zutraute. Daraus entstand ein
Sozialimperialismus, ein PseudoSozialismus, der den Kapitalismus vorwärtstrieb,
indem er mit den kleinen selbständigen Existenzen aufräumte, die
industrielle Konzentration auf die Spitze führte und, trotz aller Tarnung, die
Großen verdienen ließ, was sie wollten. Nach außen gigantische Produktion

für den Krieg, im Innern Niederhaltung der Arbeiterschaft — es war
ein Paradies für die «Industriekapitäne». Erst wenn auch die
kapitalistische Planwirtschaft mit ihrer geordneten Unordnung durch ein
Wirtschaftssystem ersetzt ist, das Erzeugung und Verbrauch in Harmonie
miteinander bringt, und das zugleich, indem es das arbeitslose Einkommen
kassiert, die Arbeit so zu ihrem Rechte kommen läßt, daß die Kaufkraft
der Massen sich vervielfacht, ist die imperialistische Konkurrenz und
damit die eine freiheitliche Innenpolitik vernichtende Außenpolitik
erstorben.

Röpke, der das zentrale Thema unserer Tage, die quälende
Gesellschaftskrise, zu analysieren sich erkühnte, weiß nichts von den Kräften,
die diese Krise verursachen. Wenn Voltaire den Ausspruch getan hat:
«Die großen Angelegenheiten, die Kriege, Revolutionen, sind wie
Gewitter, deren Schläge man spürt, ohne ihre Kräfte zu kennen», so hat die
Forschung seit Hegel und Marx sich doch mit bewundernswertem Erfolg
bemüht, den Potenzen nachzuspüren, die diese Schläge hervorbringen.
Es ist von minderer Bedeutung, ob man sich Sozialist oder Marxist nennt,
ob man den Sozialismus mag oder nicht — wer, wie Röpke, Marx als
historischen Schlüssel verwirft, der beraubt sich von vornherein des wesentlichen

Instrumentes geschichtlicher Erkenntnis. Man hat nicht mit Un-

552



recht gesagt, daß vor Kant alle Vernunfterkenntnis im Grunde ein
Philosophieren ins Blaue hinein gewesen sei; nun, das gleiche läßt sich für
Marx in bezug auf die Kräfte behaupten, die die geschichtlichen
Bewegungen der Menschheit herbeiführen. «Man hatte auf diesem Gebiet» »—

wir zitieren den großen sozialistischen Theoretiker Georg Plechanow —

«nur einige mehr oder weniger wahre, mehr oder weniger scharfsinnige
Teilbeobachtungen gemacht, darunter einige sehr wahre und scharfsinnige,
aber immer unzusammenhängende und Teilbeobachtungen.» Marx aber
wäre nicht vorhanden ohne Hegel, der dem historischen Geschehen zuerst
die systematische Entfaltung und Verknüpfung der Tatsachen sowie die
immanente Dynamik abgelauscht hat. Und wenn auch inzwischen die
Einseitigkeiten des historischen Materialismus durch die Erkenntnis eines
Pluralismus der Geschichtskräfte abgeschliffen worden sind, so ist doch
das ökonomische Moment in einer Epoche des Kapitalismus das

überragende. Nicht immer war es so, und vor allem wird es nicht immer so

sein. Gerade als Konsequenz der Lehre von Marx dürfen wir die Prognose
wagen, daß in einer Zeit, da der arbeitende Mensch befreit ist, sein
geistiges Wesen so erobernd auftreten wird, daß es nun die Szene des

universalgeschichtlichen Lebens beherrscht.

Martin Niemöller
Ein politisches Wort zu einer kirchlichen Frage

Von Franz Schmidt
(Schluß)

Die Bekenntniskirche und der Staat

Der Kampf der Bekenntniskirche richtete sich nicht gegen den totalitären

nationalsozialistischen Gewaltstaat; er richtete sich lediglich gegen
die Übergriffe des Staates auf die Kirche. Am Beispiel der Juden: Die
Bekenntniskirche kämpfte nicht gegen die Judenverfolgungen, sie kämpfte
nur gegen die Anwendung des «Arierparagraphen» in der evangelischen
Kirche (das heißt gegen die Verfolgung von Evangelischen, die jüdischer
Abstammung sind). Man muß das sehr deutlich sagen, weil immer wieder
das Gegenteil behauptet wird. So von Stückelberger, der erklärt, die
Bekenntniskirche habe die Sache der Juden zu der ihren gemacht; das
stimmt eben nicht, sie hat — von Einzelhandlungen ihrer Anhänger
abgesehen — nur die evangelisch getauften Juden gegen die nazistische
Verfolgung zu schützen sich bemüht.

Wie wenig die Bekenntniskirche gesonnen war, das nationalsozialistische

staatliche Machtgefüge an sich anzugreifen, geht aus Beschlüssen
der evangelisch-reformierten Landeskirche der Provinz Hannover hervor,
welche am 17. Oktober 1934 erklärte:

«Wir können als Vertreter der Kirche unserem Volke und seinem Führer
keinen besseren und auf die Dauer wirksameren Dienst leisten als den, daß wir
mit Einsatz unserer ganzen Person daran mitarbeiten, daß aus der Kirche alles,

553


	Zeit und Zukunft : Röpkes Gesellschaftskritik

