
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 15

Artikel: Martin Niemöller : ein politisches Wort zu einer kirchlichen Frage

Autor: Schmidt, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-335140

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-335140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Niemöller
Ein politisches Wort zu einer kirchlichen Frage

Von Franz Schmidt
Vorbemerkung

Diese kleine Arbeit über Martin Niemöller ist nicht theologischer,
sondern politischer Natur. Sie richtet sich an alle jene, welche durch das

Interview in Neapel vom 6. Juni 1945 an ihrer Bewunderung für Martin
Niemöller irre wurden und nach einer Erklärung suchten. Erklärungen
wurden seither manche gegeben, so von Dr. H. B. Gisevius (»»Neue Zürcher
Zeitung», Nr. 1310, 1945) und von Prof. Karl Barth Weltwoche»,
14. September 1943). Die einzig mögliche Erklärung aber erfolgte nicht,
die nämlich, daß die Neapeler Erklärung Niemöllers so. wie sie zu uns
gekommen ist, abgegeben wurde und dem Wesen und Denken Pastor
Niemöllers voll und ganz entspricht. Erkennt man das, wird für viele
ein neues Licht auf die Bekenntniskirche fallen, die nicht das war, was
man in der Schweiz aus ihr machte. So wenig, wie «Niemöller nie jener
strahlende Märtyrer gewesen ist, als den man ihn hier in der Schweiz
betrachtet hat», wie Karl Barth in dem schon angeführten Artikel sagte.
Dieser Erkenntnis Verbreitung zu schaffen, hat seinen tieferen Sinn, wurde
mit dem Hinweis auf Niemöller- Kampf in der Schweiz doch mächtig und
nicht ohne Erfolg für eine neue protestantische Orthodoxie geworben.

Die Schrift beschränkt sich notwendigerweise auf die Nennung der
wesentlichsten Vorgänge im deutschen Kirchenkampf. Benützt wurden
unter anderem: Christian Stoll, «Dokumente zum Kirchenstreit», drei
Hefte, München 1934; Dr. Artur Frey, «Der Kampf der evangelischen
Kirche in Deutschland» (1937); Rudolf Grob, «Der Kirchenkampf in
Deutschland (1937); Hans Martin Stückelberger, Der Kampf der
bekennenden Kirche und Martin Niemöller, von der Schweiz aus gesehen»
(1945). Im übrigen ist die Arbeit Frucht mehrjähriger journalistischer
Verfolgung der Angelegenheit.

Niemöllers Herkunft

Wer immer Niemöller kennenzulernen wünscht, dem gibt diese
vielumstrittene Persönlichkeit die Mittel selbst in die Hand. Denn er hat
seinen Werdegang in einem Buch beschrieben: «Vom U-Boot zur Kanzel»;
das Exemplar, aus dem wir im folgenden zitieren, stammt aus dem Jahre
1934, in welchem das 31. bis 50. Tausend gedruckt wurde. Man beachte:
1934. Der deutsche Kirchenkampf war schon seit einem Jahr entbrannt,
Niemöller aber stand nach wie vor zu dem, was er in seinem Erlebnisbuch
geschrieben, und ließ es erneut in zwanzigtausend Exemplaren vertreiben.
Wie der Titel schon sagt, war Niemöller während des Weltkrieges 1914
bis 1918 U-Boot-Führer der deutschen Reichsmarine. Er hat diese
Aufgabe mit Begeisterung ausgeübt. Wenn jeweils die Torpedierung eines
feindlichen Schiffes gelang, war ihm freudig zumute:

«Rache ist süß! Uns lief am nächsten Abend ein kleiner italienischer Schoner
über den Weg: ,Lorenzo Donato'. Er kam noch langsamer vom Fleck als unser
lahmes Boot, und so ereilte ihn sein Geschick.» (Seite 35.)

511



«Und der Erfolg? Uns war recht flau zumute, als wir an der Gaea
festmachten; und wir staunten gewaltig, als wir mit einem ganz fabelhaften ,Hurra'
empfangen wurden. Wir wußten ja von keinem Erfolg außer der kümmerlichen
griechischen Barke ,Propontis'. Aber nun kamen die Meldungen: auf unserer
Sperre in der Keösstraße war das englische Lazarettschiff, Britannic' aufgelaufen,
der Stolz der englischen Handelsflotte, ein Schiff mit fast 50 000 Tonnen!...»
(Seite 41.)

«Als ich ein paar Tage später mit UC 22 von der Bocche nach Pola fuhr,
um den Anschluß an U 73 wiederzufinden, da trug ich stolz mein ,Eisernes Erster'
mit dem Gefühl, es nun doch und nicht nur durch eine entsprechende Zahl von
Fahrten, die ich ,mitgemacht' hatte, verdient zu haben. > (Seite 59.)

«Beim Rundblick sehe ich den Dampfer in sinkendem Zustand liegen die
ersten 5000 Tonnen sind wieder geschafft; und Topp und einige andere dürfen
schnell einmal durchs Fernrohr gucken .» (Seite 122.)

Erst viel später, als er schon Pfarrer war, überlegte sich Niemöller
wohl, ob die Freude, mit dem er den Kriegsdienst getan, mit dem
Christentum vereinbar gewesen sei. Sie war es! Gut lutheranisch wußte
er damals schon zu unterscheiden zwischen den theologischen und den
weltlichen Dingen, wußte er von der «Unmöglichkeit eines moralischen
Weltbildes»:

«Der Dampfer sinkt. Der eine Zerstörer ist bei ihm geblieben und nimmt
Menschen über Was tun? Es liegt uns nicht, den Zerstörer bei seinem
Rettungswerk zu stören. Wir möchten ohnehin nicht in seiner Haut stecken; denn
wie vielen wird er nicht helfen können. Aber Krieg ist Krieg, und die Leute,
die aus dem Wasser gezogen werden, sind Soldaten, die an die Front sollen,
Soldaten, die auf unsere deutschen Brüder schießen werden. Krieg ist Krieg!,
und wir versuchen, zu einem zweiten Torpedoschuß auf den Zerstörer zu kommen

Moratorium des Christentums? Wie oft ist in Theologenkreisen damals
das Wort gefallen; wir jungen Offiziere ahnten nichts davon, interessierten uns
auch wenig für theologische Formulierungen. Aber das sahen wir, daß es Lagen
gibt, wo jede gesetzliche Moral Bankrott macht, wo keine Möglichkeit bleibt,
sich ein unverletztes Gewissen zu bewahren. Und wo die Frage, ob wir in
Verzweiflung oder Trotz scheitern oder aber mit lebendigem Gewissen durch die
Anfechtung hindurch gehen, daran und allein daran hängt, ob wir an eine
Vergebung glauben! Im Grunde war eben jenes Reden vom Moratorium des
Christentums nur der Ausdruck für den letzten Zusammenbruch einer vom Glauben
gelösten, aber dennoch für christlich gehaltenen Moral, der ein Moratorium auf
Zeit nicht mehr helfen konnte, weil sie schon tot war und es nur noch nicht
wissen wollte! Mir aber ist dieser 25. Januar für mein Leben bedeutsam
geworden, weil er mir die Augen öffnete für die Unmöglichkeit eines moralischen
Weltbildes ...» (Seite 57.)

Niemöller war ein deutscher Soldat bis zum letzten Kriegstag; er
kämpfte mit Todesverachtung, selbst als der Krieg schon verloren war.
Dabei war nichts anderes für ihn maßgeblich als das Gebot der
soldatischen Pflicht:

«Wenn es in den ganzen Kriegsjahren außer in der begeisterten
Todesverachtung der ersten Kriegswochen wirkliches Heldentum gegeben hat, dann
ist es in den allerletzten Kämpfen gewesen, als es nicht mehr um Erfolg und
nicht mehr um Ehre ging, sondern nur noch um das eiserne Gebot der
soldatischen Pflicht. Und daß es das nach vier zermürbenden Kriegsjahren noch gab,

512



das wurde mir und vielen anderen zur Hoffnung für die Zukunft unseres
Volkes.» (Seite 117.)

Daß Deutsche seines Schlages die Beseitigung der Monarchie, die
Errichtung der Republik mit Abscheu erlebten, ist klar. Niemöller zog
aus den politischen Vorgängen den Schluß, daß er diesem Staat «nicht
mehr in irgendeinem öffentlichen Dienst» (Seite 150) dienen werde, und
er quittierte darum seine militärische Laufbahn:

»Ich weiß nicht, wie es kam, daß wir mit einem Male beide an die gleiche
Möglichkeit dachten, daß wir unseren Beruf würden wechseln müssen; und ich
weiß ebensowenig, wie es kam, daß ich plötzlich mit großer Bestimmtheit sagte:
,Dann werde ich Pastor!' .» (Seite 127.)

Daß das deutsche Volk die Demokratie errichtete, war nach Niemöller
das «Verbrechen von 1918» (Seite 131), und er und seine Gesinnungsgenossen

lebten damals von der Hoffnung, «daß vielleicht sehr bald ein
zweiter Umsturz die Schande des 9. November wieder abwaschen würde»
(Seite 139). Er kam sich «in den ersten Kieler Tagen in meinem eigenen
Vaterland wie ein Fremder vor» (Seite 142). Niemöller verband denn
auch sein Studententum und seine erste Theologenzeit mit einer aktiven
Tätigkeit in den rechtsextremistischen, auf die Vernichtung der
deutschen Demokratie ausgehenden, selbst vom Ausland finanzierten
Kampforganisationen. Darüber seien seinem Buch die folgenden Stellen
entnommen:

»Gleich zu Beginn des (ersten) Semesters hatten ein paar ehemalige
Offiziere begonnen, nationalgesinnte Studenten in einer deutschnationalen Studentengruppe

zu sammeln; und da ich für das eigentliche Korporationsstudententum
wegen meines ,vorgerückten Alters' keine rechte Neigung mehr aufbringen
konnte, widmete ich mich in den Stunden, die mir übrigblieben, ganz dieser
Aufgabe. — So hatten wir von den ersten Wochen in Münster an ein lebhaftes
Haus mit viel Besuch und mancherlei Anregung.»» (Seite 170.)

Im Kapp-Putsch Kommandant des III. Bataillons der Akademischen Wehr
in Münster .» (Seite 172.)

Überall, wohin wir jetzt kamen, wurden wir als Befreier aus der Hölle des

Bolschewismus begrüßt; und schlimm genug hatten die Spartakisten gehaust.
Nur wenige jedoch waren zu fassen eine Reihe von Rädelsführern wurde
verhaftet und rückwärts nach Münster geschickt, aber dort ließ man sie auf
Weisung des Kommissars Severing wieder laufen. So kam es denn unter den
Formationen zu der stillschweigenden Vereinbarung, keine Gefangenen mehr
abzutransportieren .» (Seite 177.)

Das Jahr 1921 war von der Sorge um Oberschlesien beherrscht Wir im
Westen bauten damals die Organisation Escherich bei uns auf und sammelten
die bewußt aktiven Naturen unter den ehemaligen Offizieren im ,Nationalverband'.

> (Seite 183.)
»Wenige Wochen später fand sich ein ähnlicher Brief mit einigen hundert

Mark aus der ,Amerikahilfe'.
Vor allem bin ich D. Wehrung heute noch dankbar dafür, daß er mir und

vielen andern den Blick für das, was heute gern mit dem Wort »»Ordnungen*
bezeichnet wird, für das christliche Verständnis der Gegebenheiten, mit denen
wir Menschen es zu tun haben, erschlossen hat. Von daher fand ich denkend
den Weg zu der fröhlichen, weltoffenen und doch nicht weltgebundenen Christ-

513



lichkeit meines Elternhauses und das gute Gewissen für meine immer noch sehr
beträchtliche Mitarbeit in den vaterländischen Organisationen, von denen jetzt
die ,Orgesch' (in Preußen freilich unter anderen, mancherlei wechselnden
Namen) die bedeutendste wurde.» (Seite 186.)

«Im ,Nationalverband Deutscher Offiziere', im Heimatbund ,Rote Erde', in
der ,Orgesch' und dem späteren ,Westfalenbund' hat sich die alte Kameradschaft
erneut und vertieft, bis Arnoldi in späteren Jahren Münster verließ.» (Seite 187.)

«. es war die Zeit, als Albert Leo Schlageter von den Franzosen in Düsseldorf

erschossen wurde. Wir erlebten die große Gedenkfeier an seinem Sarge in
der Elberfelder Stadthalle mit und geleiteten den Sarg dann zum Bahnhof, von
wo er in Schlageters Heimat übergeführt wurde.» (Seite 199.)

Niemöller zeigt sich als ein harter deutscher Nationalist, aktiv und
führend an rechtsextremistischen Putschversuchen beteiligt, als ein Feind
der Demokratie und des Sozialismus, als ein wenig gefühlvoller Mensch.
Er fand so schließlich auch Anschluß bei Hitlers Kampforganisation, der
NSDAP, aus der er 1933 allerdings wieder austrat. Währenddem
ungezählte Deutsche durch das Kriegserlebnis 1914 bis 1918 in ihrer Seele
erschüttert wurden, war das bei Niemöller anders:

«Ich bin bei allem Grauen des Krieges mit sehr großer Selbstverständlichkeit
und ohne eine Erschütterung, die mich in der letzten Tiefe der Seele

gepackt hätte, hindurchgekommen; wenn ich auch nicht verschweigen will, daß
die bange Frage nach der Zukunft unseres Volkes im Falle einer Niederlage
mich in den Zeiten der Ruhe und des Urlaubs beständig gedrückt hat.» (Seite 210).

Nichts als rednerischer Gewandtheit bedurfte es, solch nationalistischer,

kultur- und gesinnungsloser Haltung ein religiöses Gesicht zu geben;
Niemöller verfügte über sie und dankte dem Herrn:

«Der Weg vom U-Boot zur Kanzel war vollendet; der Dienst fürs Volk und
Vaterland im neuen Beruf sollte beginnen. Welches andere Wort hätten wir
darüber schreiben sollen als den Taufspruch dieses Tages: ,Danket dem Herrn, denn
er ist freundlich und seine Güte währet ewiglich!'»» (Seite 207.)

Der Beitrag des Protestantismus

Der Faschismus, wie er seit 1922 in Italien, dann in einer großen
Reihe von europäischen Staaten, schließlich 1933 und 1934 in Deutschland
und Österreich in Erscheinung getreten ist, ist eine Entwicklungsform
der kapitalistischen Klassenherrschaft. Er ist nicht einfach das Ergebnis
gewisser politischer Strömungen, er ist das Ergebnis der Entwicklung
des Monopolkapitalismus, der sich immer weniger, besonders in den
Zeiten der Weltwirtschaftskrisis, mit der Demokratie, auch der
sogenannten nur «formalen», ausschließlich politischen Demokratie verträgt.
Der deutsche Nationalsozialismus ist darum nicht so sehr dem Wirken
der politischen Organisationen, von denen in Niemöllers Buch «Vom U-
Boot zur Kanzel» die Rede ist, zuzuschreiben, als dem unbedingten Willen
des deutschen Finanz- und Industriekapitals, trotz Krisis und
Massenarbeitslosigkeit seine Machtstellung zu behaupten.

Indessen bedurfte es, gerade im deutschen Volk, welches ein Jahrhundert

oder noch länger von der Demokratie geträumt und für sie gekämpft
und welches im Weltkrieg 1914 bis 1918 Unsägliches unter dem monar-

514



chistischen Absolutismus zu leiden gehabt hatte, der ideologischen
Wegbereiter, damit der Faschismus sein Werk an der Demokratie vollziehen
konnte. Zu ihnen gehörte Pastor Martin Niemöller. Er wirkte im speziellen
innerhalb des deutschen Protestantismus, der sich im großen und ganzen
auf Luther berief. Nicht auf den revolutionären Luther, wohl aber auf
den Luther, der sich der absolutistischen Obrigkeit unterwarf, und auf
jenes Luthertum, welches das Pauluswort, nach welchem der Christ der
Obrigkeit Untertan sein soll, so unsäglich mißbraucht hat, daß schließlich
jedes politische Regime als von Gott eingesetzt betrachtet werdep konnte.
Bei den «Deutschen Christen» ist diese Entwicklung ad absurdum geführt,
indem dort nach einer deutsch-christlichen Kirche gestrebt wird: «Es

spukt hier die Idee, die Reformation sei nichts anderes gewesen als der
Einbruch des Deutschtums in das Christentum, Martin Luther sei aber
vor 400 Jahren mit seinen Bestrebungen nicht völlig durchgedrungen, und
so sei es die Aufgabe des Dritten Reiches, das Werk Luthers zu vollenden»
(Frey, Seite 94). So weit geht der deutsche Protestantismus als Ganzes
nicht. Indessen fußt er doch allgemein auf der Vorstellung, daß sich die
Kirche einzig um das Wort Gottes und seine Verkündigung zu bekümmern

habe, daß die Politik und die Frage der staatlichen Einrichtungen
aber nicht in ihren Aufgabenkreis falle. Gehorsam gegen die Obrigkeit ist
solchem Kirchenchristentum selbstverständliche Pflicht.

Und diesen Gedanken verfolgt nach der Entstehung des nationalsozialistischen

Dritten Reiches die Bekenntniskirche mit Beharrlichkeit; sie
erklärt in einem «Wort an die Obrigkeit» an der Bekenntnissynode von
Augsburg, Juni 1935:

«Gottes Wort, wie es in der Heiligen Schrift und in den Bekenntnissen der
Reformation bezeugt ist, lehrt uns, daß alle staatliche Obrigkeit von Gott gesetzt
ist zu Schutz und Ordnung des Rechtes und deshalb Anspruch hat auf unsere
Achtung und unseren Gehorsam. Solchen Gehorsam leisten wir nicht aus Zwang
und äußeren Vorteils wegen, sondern voll Willigkeit aus unserem an Gottes
Wort gebundenen Gewissen .»

Wenn man sich das genau überlegt, so versteht man, daß diejenigen,
die vor 1933 in Deutschland im politischen Kampf gegen den
Nationalsozialismus gestanden haben, von Seiten der protestantischen Kirche
verhältnismäßig wenig Beistand gefunden haben. Vergleichsweise weniger als

vom deutschen Katholizismus. Das gilt nun nur ganz allgemein; denn es

ist wohl bekannt, daß sich im einzelnen auch vor 1933 deutsche
Protestanten mit Kraft gegen den Nationalsozialismus gestemmt haben, unter
ihnen solche, welche die religiös-soziale Bewegung repräsentierten, zum
Teil auch Protestanten liberaler Observanz.

Im Liberalismus aber bekämpften die orthodoxen Lutheraner das

1 Unter Liberalismus ist hier der theologische Liberalismus verstanden, den
der geneigte Leser nicht mit dem politischen und wirtschaftlichen Liberalismus
verwechseln möge. Unter dem Namen Liberalismus ist zu Ende des letzten
Jahrhunderts in der Schweiz und in Deutschland eine der Orthodoxie entgegengesetzte

theologische Bewegung entstanden, welche die Freiheit des Christen von
Dogmen und Lehrsätzen vertrat, diese Freiheit jedoch mit höchst persönlicher
religiöser Verantwortung verband.

515



Bemühen, den christlichen Glauben mit der wissenschaftlichen Forschung
in Übereinstimmung zu bringen, die sogenannte «natürliche Religion».
Sie übersahen, was den Liberalismus ursprünglich und in seinem Wesen
kennzeichnete: daß er die unbedingte Verantwortung des Christen für
alles, was in der Welt geschieht und was er persönlich tut, feststellt,
indem er die Scheidung des Lebens in einen weltlichen und einen religiösen
Bezirk verneint. Indem die deutsche protestantische Orthodoxie diese
Grundwahrheiten des Liberalismus verächtlich abtat, bereitete sie jenen
Zustand vor, der nachher alle demokratischen, freiheitlichen Menschen
so empörte: daß die Kirchenmänner und mit ihnen auch die Kirche
schließlich an jeder Scheußlichkeit des nationalsozialistischen Kampfes
gegen die Demokratie vorbeisahen! Sollte man dem herannahenden autoritären

Staat die Anerkennung versagen, solange er die religiösen und
kirchlichen Dinge nicht berührte? Unter dieser Maxime konnten denn Juden
und Marxisten verfolgt und vernichtet werden, ohne daß sich der
Protestantismus als solcher zum Widerstand angeschickt hätte.

Die Bekenntniskirche

Die deutsche Bekenntniskirche trat erst nach der Machteroberung
durch den Nationalsozialismus im Jahre 1933 in Erscheinung. Sie
entstand durch eine Loslösung einzelner Gemeinden und einzelner Landeskirchen

aus der deutschen evangelischen Reichskirche. Die Loslösung
erfolgte in Auseinandersetzungen mit dem Reichsbischof Ludwig Müller
und mit der im Zusammenhang mit der Machtergreifung entstandenen
kirchlichen Richtung der «Deutschen Christen». Die Entstehung der
Bekenntniskirche war ein Kampf gewisser im deutschen Protestantismus
mächtiger Kräfte gegen den totalen Herrschaftsanspruch des
nationalsozialistischen Staates auch im Bereiche der Kirche.

Die «Deutschen Christen» wollten eine dem nationalsozialistischen
Staat gleichgeschaltete Kirche. In ihren «religiösen» Äußerungen war
diese junge kirchliche Bewegung selbstverständlich nicht einheitlich; sie

gärte, wie damals alles in Deutschland sich in Gärung befand, und zerfiel
offenbar von allem Anfang an in Gemäßigte, welche nur «gegen Liberalismus,

Klerikalismus, Judentum in der Kirche» kämpften, und Radikale,
welche erklärten: «In Hitler ist die Zeit erfüllt für das deutsche Volk,
denn durch Hitler ist Christus, Gott der Helfer und Erlöser, unter uns
mächtig geworden .»

Die «Deutschen Christen» waren die einen Gegner derer, die die
Bekenntniskirche gründeten. Der andere war der Staat selbst mit seinem
totalitären Herrschaftsanspruch. Gegen diesen Übergriff des Staates in
die Kirche kämpfte die Bekenntnisbewegung mit dem Argument, daß
unantastbare Grundlage der evangelischen Kirche das Evangelium von
Jesus Christus sei, und daß die Kirche «außer und neben diesem einen
Wort Gottes» nicht «auch noch andere Ereignisse und Mächte, Gestalten
und Wahrheiten als Gottes Offenbarung anerkennen» könne. In der
theologischen Erklärung der Bekenntnissynode in Wuppertal-Barmen (29. bis
31. Mai 1934), der wir dieses Zitat entnehmen, steht auch:

«Wir, die zur Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche ver-

516



einigten Vertreter lutherischer, reformierter und unierter Kirchen, freier Synoden,

Kirchentage und Gemeindekreise, erklären, daß wir gemeinsam auf dem
Boden der Deutschen Evangelischen Kirche als eines Bundes der deutschen
Bekenntniskirchen stehen. Uns fügt dabei zusammen das Bekenntnis zu dem
einen Herrn der einen, heiligen, allgemeinen und apostolischen Kirche.»

Man erkennt, daß die bekennende Kirche von sehr verschiedenartigen
Gliedern gegründet wurde, längst nicht alle gleichgesinnt, und daß sie

nur eines einigte: der Widerstand gegen den totalitären Machtsanspruch
des Staates, wo er vor der Kirche nicht halt machte. Das «Bekenntnis»
war in den Jahren 1933 und 1934 für ungezählte deutsche Pfarrer offenbar

gleichbedeutend mit der Ablehnung der «Deutschen Christen» und
der Ablehnung des Herrschaftsanspruches des nationalsozialistischen
Staates auf die Kirche. (Einen ganz andern Sinn hat der Kampf um das

«Bekenntnis» in der protestantischen Kirche der Schweiz, wo es sich

lediglich um die Ausmerzung anderer als der orthodoxen Richtung aus
der Kirche handelt.)

Der Herrschaftsanspruch des Staates fand auch in der Person des

Reichsbischofs Ludwig Müller, der mit der Zustimmung Adolf Hitlers in
das höchste Amt der deutschen protestantischen Reichskirche gesetzt
worden war, Gestalt. Müller ging gleich zu Beginn seines Regimes energisch

vor, beurlaubte zwangsweise unbotmäßige Pfarrer und fing in
Preußen mit der Verschmelzung der einzelnen Landeskirchen mit der
Reichskirche an, um so Schritt für Schritt eine einheitliche Kirche des

ganzen Deutschen Reiches zu schaffen. Die erste deutsche Bekenntnissynode

in Wuppertal-Barmen war der erste starke Widerstand gegen
diese Vereinheitlichungsbestrebungen des Reichsbischofs; dieser Widerstand

war nicht von theologischer oder ideologischer Einheitlichkeit
getragen, wohl aber von dem Willen vieler einzelner Landeskirchen, ihre
föderative Selbständigkeit zu bewahren. Die neue kirchliche Bewegung
(die Bekenntniskirche) wurde denn sehr bald auch von inneren
theologischen Auseinandersetzungen erschüttert.

Der Reichsbischof blieb im Amt und setzte seine Bemühungen fort,
obwohl die Reichskirche bald mehr und mehr auseinanderbrach und
obwohl selbst Hitler von Müller abgesetzte Bischöfe bei einer Gelegenheit
wieder in ihr Amt einsetzte. Er blieb auch, als der Bruderrat der
Bekenntniskirche noch im Jahre 1934 eine neue, eigene Kirchenregierung
schuf. Offenbar trieb der Nationalsozialismus mit dem deutschen
Protestantismus ein doppeltes Spiel: Auf der einen Seite stützte er den Reichsbischof

Müller, dessen Bemühungen um die Vereinheitlichung der
protestantischen deutschen Kirchen und die ihm nahestehenden «Deutschen
Christen»; auf der andern Seite kam er auch immer wieder der sehr
starken Bekenntniskirche entgegen, und als zum Beispiel Mitte März des

Jahres 1935 Bekenntnispfarrer in großer Zahl verhaftet worden waren,
wurden sie durch behördliche Intervention bis zum 2. Juni alle wieder
aus der Haft entlassen. Die Bekenntniskirche stand so um ihres
Widerstandes gegen den Reichsbischof willen unter einem ständigen Druck,
wurde zugleich aber durch Konzessionen immer auch wieder an den
Staat gebunden.

517



Die wirkliche Leidenszeit der deutschen Bekenntniskirche begann erst
in der zweiten Hälfte des Jahres 1937, das heißt, als auch Niemöller in
Gefangenschaft geriet. Sie wurde wahrscheinlich verhältnismäßig rasch
behoben, und zwar durch den Kriegsausbruch, der das deutsche Volk
wieder einmal in ganz seltener Weise einte und sicherlich den meisten
gefangengesetzten Kirchenleuten die Freiheit brachte. Die Freiheit, die
es ihnen erlauben sollte, für Deutschland in den Krieg zu ziehen. Pastor
Niemöller allerdings wurde diese Freiheit nicht gewährt.

Die Organisation der deutschen Bekenntniskirche darzustellen ist
nicht leicht. Die Verhältnisse waren in den verschiedenen Teilen des
Deutschen Reiches ganz unterschiedlich. Karl Barth deutet das in einem
Artikel der «Weltwoche» (14. September 1945) an, indem er schreibt:

«Man hat sich in der Schweiz vielfach eine falsche Meinung von diesem
Kampf gemacht, wenn man fein säuberlich in schwarze und weiße Schafe
schied, das heißt die deutschen Christen und die Bekenntniskirche. Zum eigentlichen

offenen Kampf kam es da nur in Preußen, wo sie das ganze Kirchengut
und vor allem Polizei und andere Staatsmittel für sich mobilisieren konnten,
wo die Bekenntniskirche eine eigentliche Gegenkirchenregierung zu bilden
gezwungen war und vielerorts zur Gemeinschaft der Verfolgten wurde. In Bayern,
Württemberg und anderswo aber blieb sie ein Element der Landeskirche und
hatte hier vor allem den Kampf gegen die grauen Schafe zu führen, wenn man
so sagen kann, das heißt gegen die Lauen, die Kompromißler, welche glaubten,
zur Erhaltung der Kirche und des Bekenntnisses äußerlich den Nazi nachgeben
zu müssen. Die Exponenten dieser konniventen Christen waren vor allem die
Bischöfe; gegen sie richtete sich vor allem die Opposition der Bekenntniskirche.
Diese Spannungen dauerten bis auf den heutigen Tag an und wurden erst an
der Kirchenkonferenz von Treysa durch den Beschluß überbrückt, daß der 78-

jährige Bischof Wurm von der Landeskirche Württemberg, der sich im Laufe
des Krieges immer mehr vom Nationalsozialismus abgewandt und infolge
verschiedener mutiger Eingaben an Hitler sogar hart am Konzentrationslager
vorbeigegangen war, als Präsident an die Spitze der deutschen Kirche berufen
wurde, während als seine rechte Hand und als sein Stellvertreter Niemöller
fungiert, womit die Bekenntniskirche aus der Opposition in die Offizialität
aufgerückt ist.»

Mit der Konferenz von Treysa (September 1945) dürfte das Ziel der
Bekenntniskirche auch erreicht sein: sie hat heute das Regiment über
den deutschen Protestantismus. Indessen ist Wurm doch nur «hart am
Konzentrationslager vorbeigegangen», und Niemöller ist ein deutscher
Nationalist alten Schlages. Auf eine Erneuerung des deutschen Protestantismus

dürfte unter Führung dieser Männer kaum zu hoffen sein.
Niemöller hat in der «Offizialität» nunmehr allerdings auch ein Bekenntnis
zur «wahren Demokratie» abgelegt. Wir wollen die Möglichkeit, daß es

ehrlich gemeint war, nicht in Abrede stellen, und die Bekehrung eines
Reuigen soll auch uns herzlich freuen. Indessen muß Niemöllers kirchliche

und politische Rolle doch wohl ausgespielt sein, denn er hat nun
einmal versagt! Zur Demokratie ist er nicht gestanden, als es darauf
angekommen wäre und als man für sie kämpfen mußte, sondern erst, als

er wohl nicht mehr anders konnte. Es kommt eben immer darauf an,
nicht allein eine bestimmte Haltung einzunehmen, sondern sie zur rechten
Zeit einzunehmen! (Schluß folgt.)

518


	Martin Niemöller : ein politisches Wort zu einer kirchlichen Frage

