
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 14

Artikel: Sozialismus und Demokratie

Autor: Kramer, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-335136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-335136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Cityleute, die sicher als «Juniorpartner» in die «Firma» einbezogen
würden, ergäbe sich die unbestrittene

Weltherrschaft des angelsächsischen Privatkapitals

und in der Folge vielleicht für eine gewisse Zeit eine Art von «pax anglo-
saxonnica«. Es ist aber klar, daß diese weltbeherrschende Macht, um ihre
Fortexistenz zu sichern, nach Möglichkeit alle Bestrebungen nach einer
sozialen Gemeinwirtschaft und zur Herbeiführung einer wirtschaftlichen
Demokratie unterdrücken muß und auch bei Gewährung höherer Löhne
im Sinne der von ihr als richtig anerkannten Kaufkrafttheorie die Menschheit,

den «gemeinen Mann», im Zustand einer Unfreiheit halten müßte,
die seine Menschenwürde selbst bei materieller Besserstellung weiter in
den Staub treten würde. Besteht nun gar eine Großmacht, die grundsätzlich
einen entgegengesetzten Wirtschaftskurs verfolgt, wie das die Sowjetunion
bei aller Unzulänglichkeit auf politischem Gebiet tut, wirkt sie, wie das

gleichermaßen der Fall ist, als anfeuerndes Beispiel für wirtschaftliche
Demokratie, also im Sinne des Sozialismus, so ist der «ideologische»
Zusammenprall, der sich in einem Macht- und Gewaltkampf Ausdruck
verschaffen wird, mit Sicherheit vorauszusehen; von der vorerwähnten Grenze
der Expansionsmöglichkeit jeder privatkapitalistischen Wirtschaft ganz
abgesehen. So entpuppt sich die von Mr. Johnston, dessen Meinung kraft
seiner Stellung bedeutendes Gewicht zukommt, vorgeschlagene Methode als

ein höchst gefährlicher Weg,

man kann geradezu sagen als der Weg zum Untergang der Menschheit.
Das zu erkennen und festzustellen, ist notwendig. Aber es gibt auch eine
positive Seite, die man nicht stark genug hervorheben kann. Und das ist
die Tatsache, daß auch von dieser Seite die Kaufkrafttheorie, eine
sozialistische These, als solche in ihrer ganzen Tragweite anerkannt wird. An
uns, dem «gemeinen Volk» in allen Ländern, ist es, daraus die richtigen
Konsequenzen zu ziehen, ihre planwirtschaftliche Ausgestaltung und
Durchführung auf demokratischer Basis, national wie international,
durchzusetzen, damit die Menschheit in Wahrheit in das Reich der Zukunft
gelangt, das Mr. Johnston so schön schildert um es als Köder und zur
«Vorspiegelung falscher Tatsachen» zu benutzen!

Sozialismus und Demokratie
Von Hugo K r a m e r

Der unausweichliche Sozialismus

Wir gehen einem sozialistischen Zeitalter entgegen. «Was immer das
Schicksal bestimmter sozialistischer Gruppen sein mag — daran kann kein
Zweifel sein, daß die gegenwärtige Katastrophe einen weiteren großen
Schritt zur sozialistischen Ordnung hin bedeuten wird, und zwar
unausweichlich, überall und unabhängig vom Ausgang des Krieges. Ein Hin-

484



weis auf unsere Erfahrung mit den Wirkungen des ersten Weltkrieges
auf das gesellschaftliche Gefüge Europas genügt, um diese Voraussage zu
begründen. Diesmal wird der Schritt aber auch in den Vereinigten Staaten

getan werden.»
Das ist der Schluß, zu dem Professor Josef Schumpeter, einst in Wien,

nun an der Harvard-Universität in Boston lehrend, in seinem neuen Buch
«Capitalism, Socialism and Democracy» kommt. Der Sozialismus, den

Schumpeter meint, ist ein sehr nüchternes Ding. Er ist rein wirtschaftlicher

Art: Beherrschung der Produktionsmittel und der Produktion selbst

von einer zentralen Stelle aus, also Erhebung der Wirtschaft aus der

privaten in die öffentliche Sphäre, wobei es ganz dahingestellt bleibt,
welchen geistigen Inhalt, welche politische Lebensform die neue Ordnung
umschließt. Schumpeter ist da überaus zurückhaltend, ja mißtrauisch. Er
läßt alle Möglichkeiten offen, wenn er auch — insbesondere in bezug auf
die politische Seite des Sozialismus, wie gleich zu zeigen sein wird — seine

Meinung über die Wahrscheinlichkeit und Wünschbarkeit des

Kulturgehaltes der sozialistischen Ordnung nicht verhehlt. Ihn als
Nationalökonomen und Soziologen beschäftigt vor allem die Frage, welches die

wirtschaftlichen Aussichten von Kapitalismus und Sozialismus sind. Und
da antwortet er, nach umsichtiger Prüfung zwar, ohne Zögern: Der
Kapitalismus hat seine Lebenskraft im wesentlichen erschöpft; an seinen
Platz wird mehr und mehr der Sozialismus treten, für den der Kapitalismus

selber die Daseinsbedingungen geschaffen hat.
Professor Schumpeter ist kein Sozialist des Herzens und des Willens.

Seine Vorliebe gehört mehr einer bürgerlich-humanen Welt, und dem

Kapitalismus gesteht er durchaus zu, daß er auch in Zukunft die

Leistungen zu vollbringen vermöchte, die er in der Vergangenheit vollbracht
habe: fortwährende erstaunliche Steigerung des Gesamtwohlstandes mit
stetiger Hebung der Lebenshaltung aller Volksschichten — sofern man
ihn nur gewähren ließe. Aber man wird ihn eben aller Voraussicht nach
nicht gewähren lassen. Die Anerkennung der wirtschaftlichen Leistungsfähigkeit

des Kapitalismus, so meint Schumpeter, setze ein fast unmögliches

Heldentum bei den Nichtbesitzenden voraus. Bejahung des

Kapitalismus sei nur bei langfristiger Betrachtungsweise möglich; auf kurze
Sicht stünden seine offenkundigen Mängel und Gebrechen — hohe Profite,

Krisen, Arbeitslosigkeit, soziale Unsicherheit usw. — im Vordergrund
und trügen entscheidend dazu bei, daß die bestehende Gesellschaftsordnung

jede gefühlsmäßige und moralische Autorität mehr und mehr
verliere. Dazu kommt, daß sich der Kapitalismus ganz offenkundig selbst
überflüssig macht. Mit der zunehmenden Ersetzung des individuellen
Unternehmers durch den Kollektivunternehmer — Aktiengesellschaften,
Konzerne usw — wird die Wirtschaft mehr und mehr eine
Verwaltungsangelegenheit, eine erlernbare Wissenschaft, die von bezahlten
Angestellten betrieben wird. Privatwirtschaft, Privateigentum, Vertragsfreiheit
und all die andern Begriffe und Einrichtungen, auf denen der Kapitalismus

ruht, werden immer mehr ihres Inhaltes entleert. Die Konzentration
des Kapitaibesitzes und der Kapitalbeherrschung, die Monopolisierung
der Wirtschaft, der ganze Großbetriebscharakter der Produktion, des

485



Handels und des Verkehrswesens schalten die mittleren und kleineren
Unternehmungen in einem Maße aus, das den ganzen Aufbau der bürgerlichen

Gesellschaft und des bürgerlichen Staates verschiebt. Und schließlich

unterhöhlt der Kapitalismus auch die Existenz gerade derjenigen
Schicht, die, aus der vorkapitalistischen Gesellschaft übernommen, dem
Bürgertum politisch und sozial erst Halt und Erbweisheit gab: der
Aristokratie, damit wiederum eine Hauptgrundlage seines eigenen Daseins
wegspülend. Um den Kapitalismus und die bürgerliche Ordnung herum
bildet sich so allmählich eine Atmosphäre der Feindseligkeit — nicht zum
mindesten auch von der Schicht der Intellektuellen her —, die einer
eigentlichen Selbstzerstörung des herrschenden Systems gleichkommt und
die Entstehung einer neuen, der sozialistischen Ordnung aufs stärkste
begünstigt. Nimmt man dazu noch die gesellschaftlichen Wirkungen des

zweiten Weltkrieges, die Strukturverschiebungen, die er im Gefolge hat,
die Ausbildung einer leistungsfähigen Staatswirtschaft, das Erlahmen der
kapitalistischen Triebkräfte, so wird man förmlich zu dem Schluß
gedrängt, daß die Tage der kapitalistischen Ordnung auch dann gezählt sind,
wenn man — wie ich glaube zu Unrecht — mit Schumpeter glaubt, die
rein wirtschaftlichen Sünden des Kapitalismus seien auf die Länge wieder
gutzumachen.

Die Schwächen der klassischen Demokratie

Die Gegner des Sozialismus haben lange Zeit behauptet, eine
sozialistische Wirtschaft sei überhaupt nicht funktionsfähig, da sie eine
Kostenrechnung, wie sie nur die freie Marktwirtschaft ermögliche, nicht kenne.
In jüngster Zeit sind die Nationalökonomen, die mit diesem Argument
arbeiteten, und ihre bürgerlichen Nachbeter hier etwas vorsichtiger
geworden, und Schumpeter hat denn auch nicht viel Mühe, um an Hand
einleuchtender theoretischer Überlegungen die Unhaltbarkeit des erwähnten

Einwandes gegen den Sozialismus darzutun. Eine sozialistische
Wirtschaft ist funktionsfähig, vollziehen sich doch die wirtschaftlichen
Vorgänge in der Gemeinwirtschaft — also bei planmäßiger Leitung der
Produktion und entsprechender Verteilung des Wirtschaftsertrages direkt an
die Verbraucher — nach der gleichen Logik wie in der Marktwirtschaft.
Für eine nicht voll sozialisierte Wirtschaft, das heißt bei Sozialisierung
nur einer Anzahl von Schlüsselindustrien und -gewerben innerhalb der
weiter bestehenden Marktwirtschaft (die damit freilich einen neuen
Charakter bekäme), gilt das mit um so größerem Recht. Der Kampf gegen
den Sozialismus wird deshalb in den letzten Jahren mehr und mehr mit
einem andern Beweisgrund bestritten: der Behauptung nämlich, daß die
sozialistische Planwirtschaft sich nicht mit der Demokratie vertrage,
vielmehr notwendigerweise zur Diktatur und zum totalitären Staat führe.
Die damit betriebene Diskreditierung des Sozialismus ist besonders in den

angelsächsischen Ländern im Schwung; daß sie auch bei uns äußerst
beliebt ist, braucht nicht erst gezeigt zu werden.

Schumpeter gehört nicht zu den Mitläufern dieser neuesten Mode. Er
ist redlich genug, festzustellen, daß Demokratie in der sozialistischen
Ordnung vollkommen möglich ist — nicht notwendig, aber durchaus mag-

486



lieh, wenn die für das Wirken der Demokratie erforderlichen Bedingungen
erfüllt werden. Er zählt dazu in erster Linie eine Form der Demokratie,
die nicht auf der klassischen, rationalistisch-utilitaristischen Lehre von
der Demokratie aufgebaut ist, sondern auf einer wirklichkeitsgemäßeren
Erfassung des Wesens der Demokratie. Die im 18. Jahrhundert entwickelte
Lehre von der Demokratie besagt kurz, die politischen Entscheide müßten
als Ziel das Gemeinwohl haben, und der Weg dazu seien Wahlen und
Abstimmungen, durch die das Volk seinen Willen bekunde. Beide
Hauptmerkmale dieser Art Demokratie kann Schumpeter, wenn überhaupt, so

nur mit stärksten Vorbehalten gelten lassen.
Zum ersten gebe es so etwas wie ein allgemein anerkanntes oder durch

vernünftige Erwägungen zu erfassendes Gemeinwohl überhaupt nicht. Die
Ansichten über das Gemeinwohl, das Gesamtinteresse, die wirklichen
Volks- und Staatsbedürfnisse gingen hoffnungslos weit auseinander und
könnten auf verstandesmäßigem Wege nicht vereinbart werden. Je nach
dem Standpunkt des Einzelnen oder der verschiedenen Volksgruppen,
je nach Weltanschauung, Anlage, Wunsch, Interesse seien es eben ganz
verschiedenartige Lebenswerte, die die politischen Zielsetzungen
bedingten.

Aber auch wenn sich eine gewisse Einigung über das Gemeinwohl
erzielen läßt, so ist damit — zum zweiten — nach Schumpeter nicht gesagt,
daß bei der Verwirklichung des gemeinen Nutzens auch jeder Einzelne
auf seinen privaten Nutzen käme. Die Meinungsverschiedenheiten über
die Mittel und Wege, auf denen das Gemeinwohl gesucht werden soll,
können so groß sein wie diejenigen über das Ziel selbst. «Gesundheit»

mag zum Beispiel als gemeinsames Gut von allen anerkannt werden, ohne
daß deswegen Übereinstimmung über die Art und Weise ihrer
Sicherstellung erzielt sein müßte.

Damit fällt aber drittens auch die Voraussetzung für die Bildung eines
wirklichen Gemeinwillens — der volonte generale Rousseaus — weg. Der
«Volkswille» wird zum bloßen Mythos, zu einem romantischen,
halbmystischen Begriff, der sich bei näherem Zusehen in Dunst auflöst. Die
Demokratie, wenn auf diesem Begriff aufgebaut, artet in Psychotechnik
der Massenbeeinflussung aus und gibt jedem Mißbrauch, jeder Korruption
Raum. Das Volk hat keinen selbständigen, einheitlichen Willen; es kann
sich gar nicht selbst regieren; der sogenannte Volkswille wird immer nur
gemacht, ist also nicht die Triebkraft, sondern das Erzeugnis des
politischen Betriebes. Die Art, wie der Volkswille gemacht wird, unterscheidet
sich nicht wesentlich von den Methoden der Geschäftsreklame. Und wenn
es auch richtig sein mag, daß sich, nach Lincolns Wort, nicht alle Leute
alle Zeit betrügen lassen, so besteht die Geschichte eben doch aus einer
Reihe von kurzfristigen Situationen, so daß es völlig genügt, wenn sich
die Mehrheit der Menschen eine Zeitlang über irgendeine Sache
irreführen läßt. Demokratie auf dieser Grundlage ist eine mehr als

fragwürdige Sache.
Führerdemokratie?

Nach der klassisch-bürgerlichen Lehre liegt die Staatsgewalt beim
souveränen Volk, das sich Vertreter wählt, um seinem Willen Ausdruck

487



zu verschaffen (oder diesen Willen direkt bekundet). Um die Mängel
dieses Verfahrens auszugleichen und die Theorie in Übereinstimmung mit
der Praxis zu bringen, schlägt Schumpeter vor, das Verhältnis von Volk
und Volksvertretern, eingeschlossen die Regierung, umzukehren und die
Bildung des politischen Willens in die Regierung zu verlegen, die aber
ihre Befehlsgewalt nur auf Grund eines in freiem Wettbewerb aller
Meinungen und Bewegungen geführten Kampfes um die Zustimmung der
Wählerschaft erlangen könne.

Damit, so glaubt er, ist sowohl den theoretischen Schwierigkeiten wie
den praktischen Gebrechen der klassischen Form der Demokratie
abgeholfen. Die Demokratie unterscheidet sich deutlich von allen andern
Regierungsformen, wenn nicht nur die Verfolgung des Gemeinwohls und
die Vollstreckung des tatsächlichen Volkswillens ihr Kennzeichen ist —

beides ist auch bei autoritären und diktatorischen Regierungsformen möglich

und oft genug der Fall gewesen —, sondern vor allem die Betrauung
der Regierung mit Autorität auf dem Wege der freien Ideenkonkurrenz.
Sodann aber trägt die neue Begriffsbestimmung der überragenden
Tatsache der politischen Führerschaft weit mehr Rechnung als die klassische
Lehre, in der diese Grundwirklichkeit keinen rechten Platz hat. Auch die
Organisierung von Sondergruppen innerhalb des demokratischen Gefüges,
die einen Sonderwillen zu bilden und ihn der Regierung gegenüber zur
Geltung zu bringen suchen, gewinnt nun ihre rechtmäßige Bedeutung,
während sie in der klassischen Theorie entweder offiziell ignoriert oder
dann als ketzerisch, als demokratiewidrig verpönt wird.

Ferner setzt die neue Definition den Wettbewerb um die Volksgunst,
genauer um die frei gewährte, in Wahlen und Abstimmungen bekundete
Zustimmung des Volkes zu der Regierungsführung in seine gesetzmäßigen
Rechte ein. Die politische Initiative geht nicht vom «Volk» aus; das Volk
regiert sich nicht selbst und trifft in Wirklichkeit keine politischen
Entscheidungen. Seine Rolle beschränkt sieh darauf, zwischen den um die
Staatsführung konkurrierenden Parteien zu wählen, und es wird nun klar,
daß der «Volkswille» nicht etwas ursprünglich Vorhandenes ist, das in
Wahlen und Abstimmungen seinen Ausdruck sucht, das sich selbst seine
politischen Organe schafft, sondern etwas, das erst durch den Wettbewerb
der Parteien um die Macht geformt werden muß, mit anständigen, dem
Grundsatz des freien Wettbewerbes entsprechenden Mitteln zwar, wie es

im geschäftlichen Wettbewerb auch sein soll, aber eben doch bewußt
geformt werden muß.

Das schließt notwendigerweise die Sicherung weitgehender Freiheit
der Meinungsäußerung, der Organisation, der Versammlung usw. ein;
ohne solche Freiheit würde die Gewinnung der Zustimmung einer
Volksmehrheit zum Regierungsprogramm zu einer Sache der Vergewaltigung
und des Betruges. Nur so ist auch die Möglichkeit gegeben, die einmal
in den Sattel gesetzte Regierung auch wieder daraus zu heben. Und
schließlich macht dieses ganze System die Vertretung von Minderheiten,
insbesondere durch das Proportionalwahlrecht, überflüssig, handelt es

sich ja nun nicht mehr darum, den «Volkswillen» in all seinen verschiedenen

Schattierungen im Parlament und in der Regierung widerzuspie-

488



geln, sondern darum, eine handlungsfähige Führerschaft zu bestimmen,
die die Zügel der Regierung zu ergreifen und zu handhaben hat.

Erneuerte Demokratie

Wir haben natürlich Schumpeters Demokratielehre, die so geistvoll
und anregend entwickelt ist wie die übrigen Thesen des Buches, nur
stichwortartig in groben Umrissen andeuten können. Doch dürfte schon
daraus hervorgehen, daß in ihr nicht wenig Wahrheit und Recht liegt.
Insbesondere kommt darin tatsächlich die politische Führerschaft, die
Willensbildung an der Spitze nicht nur des Staates, sondern auch der
öffentlichen Körperschaften und nationalen Gruppierungen überhaupt zu
einer berechtigten Anerkennung. An der Betonung des Rechts politischen
Führertums hat es zwar auch bisher keineswegs gefehlt; es sei hier nur
an F. W. Förster, an Leonhard Ragaz, an Hendrik de Man erinnert, die
sich, wie andere auch, ernstlich um dieses Problem bemüht haben, das mit
der Verwerfung des autokratischen Führerwesens ja nicht gelöst ist. Aber
bei Schumpeter bekommt das Führertum im Staate doch eine zentralere
Stellung als in irgendeinem mir bekannten demokratischen «System», und
wenn wir nicht uns selber täuschen wollen, so werden wir in Zukunft
dieser politischen Grundtatsache entschieden realistischer Rechnung
tragen müssen, als dies bisher unter dem Einfluß einer allzu abstrakt
aufgefaßten Lehre geschehen ist. Mit dem demokratischen Prinzip ist ein
Stück Aristokratie nicht nur durchaus vereinbar, sondern die beiden
Elemente müssen sich sogar wechselseitig durchdringen und ergänzen, wenn
ein ausgeglichenes staatliches Leben möglich sein soll.

Aber das darf — und hier setzt unsere Kritik ein — nicht so weit gehen,
daß das Führertum und die Bildung des politischen Willens von oben in
den Mittelpunkt gestellt und die Demokratie, wie es bei Schumpeter der
Fall ist, zum bloßen Mittel für die Gewinnung der notwendigen Führerschaft

erniedrigt wird. Die Demokratie ist vielmehr grundsätzlich durchaus

Selbstzweck, ist selbständiges Prinzip, das, als Willensbildung von
unten her, als wirkliche, nicht bloß fiktive Selbstverwaltung in
genossenschaftlichen Formen, dem Prinzip des obrigkeitlichen Regierens auf
herrschaftlicher Grundlage entgegentritt und mit ihm um den Sieg ringt. Nur
in diesem Rahmen findet das Führertum seinen rechtmäßigen Platz, in
Unterordnung unter den Grundsatz der möglichst umfassenden und
unmittelbaren Teilnahme der Regierten an der Regierung, nicht in
Überordnung über einen demokratischen Hilfsapparat. Bei Schumpeter wird
der durch alles hindurchgehende Gegensatz zwischen dem Herrschaftsprinzip

und dem Genossenschaftsprinzip fast völlig verwischt — und doch
haben wir heute mehr als je Anlaß, diesen Gegensatz wieder ganz klar
herauszuarbeiten. Unsere Hoffnung auf Überwindung des Faschismus und
seiner ganzen geistigen Welt liegt großenteils hierin begründet. Schumpeter

wird aber — was damit zusammenhängt — auch nicht den mächtigen
geistigen und sittlichen Triebkräften gerecht, die in der modernen Demokratie

durchgebrochen sind, dem Freiheits- und Gleichheitsgedanken, dem
Gedanken der Menschen- und Persönlichkeitsrechte, die in einem
gewissen Sinn im Widerspruch zur Demokratie als Verkörperung der Volks-

489



Souveränität stehen, praktisch aber doch die innigste Verbindung mit ihr
eingegangen sind. Eine Theorie der Demokratie, die diese Tatsachen nicht
gebührend berücksichtigt, ist kaum weniger unrealistisch als die von ihr
kritisierte klassische Theorie.

Wir müssen darum, wollen wir über die klassische Lehre hinauskommen,

anderswo einsetzen. Wir werden dabei am besten davon ausgehen,
daß die gerade auch von sozialistischer Seite so scharf ins Licht gestellten
Mängel der Theorie und Praxis der bisherigen Demokratie großenteils
auf den bürgerlich-kapitalistischen Charakter dieser Demokratie zurückgehen.

Freiheit und Gleichheit, Selbstregierung und Volksherrschaft werden

so lange bloße Wunschbilder, ja eigentliche Lügen bleiben, als Privatbesitz

an lebenswichtigen Wirtschaftsmitteln und bürgerliche
Klassenherrschaft nicht nur Demokratie in der Wirtschaft unmöglich machen,
sondern auch die politische Demokratie verfälschen und erdrücken. Erst
die Ausdehnung der Demokratie auch auf das wirtschaftliche und soziale
Leben macht die Demokratie auch im staatlichen Bereich funktionsfähig
und schafft diejenigen Bedingungen, unter denen sie ihre ordnenden und
regulierenden Kräfte entfalten kann. Nun erst bekommt der Gedanke des
Gemeinwohls wirklichen Sinn und Inhalt: als Sicherung einer Ordnung,
in der alle Wirtschaftstätigkeit auf die Befriedigung der Lebensbedürfnisse

der Gemeinschaft gerichtet ist und eine Kultur erstrebt wird, die
den individuellen Kampf ums Dasein durch gegenseitige Hilfe ersetzt und
so die Ausbildung der besten menschlichen Anlagen und Kräfte ermöglicht.

Und nun erst kann auch so etwas wie ein echter Gemeinwille
entstehen — auf der Grundlage einer wirklichen Volksgemeinschaft, eines
einigen Volkes, das nicht mehr durch Klassengegensätze und Interessenkämpfe

zerrissen ist, sondern eine weitgehende Solidarität der Interessen
verwirklicht.

Daß damit das Problem der Demokratie noch nicht glatt gelöst ist,
liegt auf der Hand. Die Demokratie ist eben nicht nur eine Sache gesünderer

gesellschaftlicher Einrichtungen, sondern noch mehr eine Sache

geistiger und sittlicher Reife — wie das Schumpeter ebenfalls deutlich
ausspricht. Wenn heute die Demokratie so unbefriedigend arbeitet, so
insbesondere auch darum, weil die geistigen Kräfte, die zu ihrer
Entstehung beigetragen haben, verhängnisvoll geschwächt, ja vielfach
geradezu verschüttet worden sind. Die Demokratie ist, wie der Sozialismus,
ein sittliches Ideal, das zwar immer nur annäherungsweise erreicht werden

kann, dessen Verwirklichung aber durch die unserer Zeit eigenen
menschlichen Schwächen viel stärker gehemmt ist, als dies ohnehin der
Fall sein muß. Die Folgerung, die wir daraus zu ziehen haben, ist aber
nicht Verzicht auf das Ideal durch Reduzierung der Demokratie auf die
Rolle eines Hilfsmechanismus für die Hervorbringung einer kräftigen
Staatsführung, sondern ernsterer und zäherer Kampf für die Verwirklichung

des Ideals. Eine erneuerte Demokratie ist auf andere Weise
überhaupt nicht vorstellbar.

»

Demokratie in der sozialistischen Ordnung
Sozialismus ist schon par definition ein wesentliches Stück erfüllter De-

490



mokratie: als wirtschaftliches Regime, das die Ausbeutung des Menschen
durch den Menschen beseitigt, die Klassenscheidung überwindet und auch
aus der politischen Freiheit, Gleichheit und Souveränität eine Wirklichkeit

macht. Er wird diesen Charakter aber nur in dem Maße haben können,
als er nicht bloß Gemeinwirtschaft ist, sondern auch Selbstverwaltung
in der Gemeinwirtschaft, nicht nur Wirtschaft für das Volk, sondern auch
Wirtschaftsführung durch das Volk. Die Gegner des Sozialismus bestreiten
freilich mit der größten Heftigkeit, daß demokratische Gemeinwirtschaft
möglich sei; für sie gibt es nur einen Weg zum Sozialismus: die Diktatur
einer Schicht von Staatsbeamten, die alle wirtschaftliche und politische
Macht in Händen hält und eine zentralistische «Kommandowirtschaft»
zu betreiben sucht. Nun wird niemand die Gefahr einer solchen Entwicklung

verkennen wollen; im Sowjetsystem ist sie weithin bereits Wirklichkeit

geworden. Und auch Schumpeter ist sehr geneigt, diesen Weg für
möglich zu halten; an einer Stelle seines Buches geht er sogar so weit,
im Fall einer angelsächsischen Vorherrschaft über die Nachkriegswelt eine
soziale Organisation für England und Amerika vorauszusagen, die als
«militaristischer Sozialismus» bezeichnet werden könne, und dem
Nachkriegssozialismus eher «faschistische Züge» zuzuschreiben. Allein er ist
sachlich genug, anzuerkennen, daß dies nur die eine von zwei Möglichkeiten

ist, und daß die andere Möglichkeit, der genossenschaftliche,
demokratische Sozialismus, genau so im Bereich menschlichen Willens liegt
wie die erste.

Zunächst, so betont er, muß die sozialistische Wirtschaft keineswegs
notwendig in den politischen Apparat eingegliedert sein. Sie kann so
organisiert werden, daß sie der Luft des politischen Kampfes entrückt ist
und nur mit dem Problem der Bürokratie fertig werden muß, einem
Problem, das Schumpeter für lösbar hält, sofern die persönliche
Verantwortlichkeit der leitenden Wirtschaftsbeamten fest begründet und durch
ein System gut gewählter Antriebs- und Strafmaßnahmen, insbesondere
durch geeignete Methoden der Anstellung und Beförderung, Routine und
Erstarrung vermieden wird. Von Betriebs- und Berufsdemokratie hält
Schumpeter nicht viel, im Gegensatz zu unserer Art, die Tätigkeit einer
sozialisierten Wirtschaft zu verstehen. Dieses Mißtrauen ist wohl auch
großenteils daran schuld, daß er die Aussichten eines demokratischen
Sozialismus nicht optimistischer beurteilt, als er das tut, während
umgekehrt die Führung der sozialisierten Wirtschaftszweige und
Einzelbetriebe in der Form von Selbstverwaltungskörperschaften, Genossenschaften

und dergleichen, die wir auf Grund der demokratischen
Überlieferungen mindestens der westeuropäischen Länder für notwendig und
möglich halten, uns eine viel positivere Haltung gegenüber dem Problem
«Demokratie und Sozialismus» erlaubt.

Zuzustimmen ist Professor Schumpeter ohne weiteres, wenn er
feststellt, daß kein Grund zu der Annahme vorliege, die Demokratie müsse
mit dem Kapitalismus verschwinden, mit dem zusammen sie groß geworden
sei. Gewiß bietet der liberale Kapitalismus dem Spiel der demokratischen
Regeln einige besonders günstige Möglichkeiten; insbesondere bewahrt die
gewollte Fernhaltung des Staates aus der Wirtschaft und seine Beschrän-

491



kung auf die Sicherung von Recht und Ordnung die Allgemeinheit von
selbst vor manchen Gefahren, die der Wohlfahrts- und Wirtschaftsstaat
heraufbeschwört. Aber der «Nachtwächterstaat» gehört eben schon längst
der Vergangenheit an, und wenn auch die Planwirtschaft der Demokratie
neue Probleme stellt, so hat anderseits die Entwicklung vom liberalen
zum organisierten, ja monopolistischen Kapitalismus die Demokratie so

sehr ausgehöhlt und entwertet, daß die Schwierigkeiten, die sich der
Demokratie in der sozialistischen Ordnung bieten, kaum zählen im
Vergleich zu den demokratiefeindlichen Wirkungen des Spätkapitalismus,
die ja, beim Hinzutreten besonderer Umstände, bis zur gänzlichen
Zerstörung der Demokratie gehen. Auf jeden Fall hat Schumpeter recht,
wenn er sagt, Wahlen, Parteien, Parlamente und verantwortliche Minister
dürften sich auch in der sozialistischen Ordnung als die zweckmäßigsten
Werkzeuge für die Lösung der politischen Fragen erweisen. Die Politik
werde im sozialistischen Gemeinwesen sogar eher vereinfacht und
erleichtert werden, da nunmehr all die Fragen und Kämpfe wegfielen, die
aus dem Gegensatz kapitalistischer Sonderinteressen erwüchsen. Dafür
würden zwar neue Fragen auftauchen, beispielsweise die Frage, welchen
Umfang (und welche Richtung) die Kapitalanlagen bekommen sollen,
oder wie der Wirtschaftsertrag zu verteilen sei. Aber all diese Probleme
würden dem Kampf und Druck der Interessentengruppen des kapitalistischen

Staates entzogen sein und im Grunde zu technischen Fragen werden,

die sachlich und sauber beantwortet werden könnten. Und wenn
natürlich Interessentenkonflikte auch im sozialistischen Gemeinwesen
nicht ausgeschlossen seien, so könne doch mit gutem Grund erwartet
werden, daß «die Gesamtsumme der Streitgegenstände auch im Vergleich
zum reinen Kapitalismus vermindert würde».

Die Einheit von Sozialismus und Demokratie

Aber ich glaube, wir brauchen uns gar nicht auf die Ausmalung all
dieser praktischen Möglichkeiten und Unmöglichkeiten einzulassen. Denn
die Demokratie ist, wie der Sozialismus, zuletzt eine Sache des Willens
und der Gesinnung. Und die Frage ist daher im Grunde die: Lassen sich
die Gesinnung und der Wille, die hinter der Demokratie stehen, mit der
Gesinnung und dem Willen vereinbaren, von denen der Sozialismus
getragen wird? Wem die Demokratie bloß ein zweckmäßiges Verfahren zur
Führerauslese und der Sozialismus nicht mehr als eine skeptisch zu
beurteilende, wenn auch unvermeidliche wirtschaftliche Tendenz unserer
Zeit ist, der wird natürlich seine Zweifel haben, ob die Zusammenordnung
von Demokratie und Sozialismus gelingen wird. Und wer den Sozialismus
einfach als den Gesellschaftszustand auffaßt, der die rationellste Fütterung

und Disziplinierung der Masse Mensch erlaubt, sei es als Selbstzweck

oder als Mittel imperialistischer Zwecke, der wird gar nicht erst
versuchen, mit dem Problem der Demokratie in der sozialistischen
Gemeinschaft fertig zu werden; der greift von Anfang an zur Diktatur als
der politischen Form, die seinem «Sozialismus» am besten entspricht.
Für uns andere, denen der Sozialismus in erster Linie eine Forderung
des Rechts, der Menschlichkeit, der Freiheit und der gegenseitigen Hilfe

492



ist, und die glauben, daß nur von hier aus auch die Brot- und Sicherheitsfrage

gelöst werden kann, ist es selbstverständlich, daß er von vornherein
im tiefsten Einklang mit der Demokratie steht, die aus den gleichen
Antrieben lebt, und daß darum auch die Ausdrucksformen, die die beiden
Bewegungen annehmen, ihren natürlichen Ausgleich finden werden, handelt

es sich ja doch nur um zwei Seiten der gleichen Sache.
So wie die Begründung der sozialistischen Ordnung auf demokratischem

Wege, auf Grund der Zustimmung der großen Volksmehrheit, erfolgen
muß, so wird auch die Führung und volle Verivirklichung der sozialistischen

Wirtschaft in demokratischen Formen und in demokratischem Geist
geschehen können und müssen, weil Demokratie und Sozialismus im
Grunde eins sind. Ja, wir glauben sogar, daß die Logik des Sozialismus
als einer Freiheitsbewegung auch ein zunächst autoritär und autokratisch
begründetes und geleitetes sozialistisches Gemeinwesen früher oder später
zur Demokratie treiben wird — vorausgesetzt, daß nicht äußere Gefahr
eine zentralistisch-diktatorische Ordnung im Innern begünstigt. Wer die
innere Einheit von Sozialismus und Demokratie leugnet und den Sozialismus

mit demokratiewidrigem Zwangsregime gleichsetzt, der leitet nur
Wasser auf die Mühle derjenigen Sozialisten, welche die kommende Ge-

sellschaftsumwälzung von vornherein mit autoritärer Gewalt bewirken
wollen, ohne daß er diese Umwälzung selbst verhindern könnte. Ist das

aber eigentlich die Aufgabe von Menschen, die sich so laut auf die Freiheit

berufen und denen die Bewahrung der von der Demokratie erworbenen

geistigen Güter angeblich mehr am Herzen liegt als irgend etwa*
anderes?

Nachkriegsdeflation
Von Emil J. W a 1 t e r

Keine Frage ist für die Gestaltung der Zukunft unseres Landes so

wichtig, wie die Frage der Wirtschaftspolitik der Nachkriegszeit. Von
Prof. Dr. W. A. Jöhr erscheint soeben im Rahmen der Veröffentlichungen
des Schweizerischen Institutes für Außenwirtschafts- und Marktforschung
an der Handelshochschule St. Gallen eine Studie «Die Nachkriegsdeflation
(Konjunkturtendenzen der Nachkriegszeit und die Aufgaben der
schweizerischen Beschäftigungs- und Währungspolitik)», die allen wirtschaftspolitisch

interessierten Funktionären der Arbeiterbewegung zum
sorgfältigen Studium empfohlen werden darf. Die klare, leicht faßlich
geschriebene Untersuchung geht mit dem Rüstzeug moderner
wirtschaftstheoretischer Forschung und weitgehend vorurteilsfrei an die Behandlung

der wichtigsten wirtschaftspolitischen Fragen heran.
Im ersten Teil wird in drei Kapiteln der Begriff der Deflation im

Zusammenhang mit kreislauftheoretischen Betrachtungen besprochen
und als eine Verkleinerung des Volkseinkommens im Vergleich zum
Sozialprodukt bestimmt. Damit wird der Begriff der Deflation erweitert
und von der rein geldtheoretischen Betrachtung befreit, welche unter

493


	Sozialismus und Demokratie

