
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 1 [13]

Artikel: Die besonderen kulturellen Voraussetzungen in der kapitalistischen
Gesellschaft

Autor: S.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-335131

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-335131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


habt. Nicht zum erstenmal in der spanischen Geschichte wollten sie mit
Bürgerkrieg regieren. Sie, die reaktionären Elemente, haben ihn
entfesselt, die Hilfe fremder Mächte nachgesucht.

Die republikanischen Männer wußten von Anfang an, was die Europapresse

nicht zu erfahren oder zu sagen vermochte: Die Feinde waren
skrupellos, gefährlich und blutgierig. Eine autokratische Clique von
Machthabern und Herrschsüchtigen bildete sich ein, die Welt sei nur
für die aus «Gottesgnaden» geschaffen, und die andern müßten für
immer als «Untermenschen», wie Sklaven arbeiten und leiden.

Weil die Feinde der spanischen demokratischen Republik gefährlich
waren, durften die Republikaner ihr geliebtes Volk nicht im Stich lassen!
Sie wußten, was das spanische Volk von der Republik erwartete, wußten
vom Sehnen nach einem andern Spanien! Der Analphabetismus war leider
kein propagandistischer Begriff. Spanien hatte ganze Provinzen mit mehr
als 85 Prozent Analphabeten; Madrid selbst war keine Ausnahme: über
40 Prozent konnten weder lesen noch schreiben. Bei der Proklamation
der Republik fehlten in Spanien 32 000 Schulen samt Lehrkräften. Diese
europäische Schande der alten traditionellen Herrscherschicht brachte
viele Hindernisse für das spanische Volk, für seinen Lebensstandard, für
seinen zivilisatorischen Fortschritt, für seine eigene moralische und
materielle Befreiung. Denn hinter dem spanischen Analphabetismus stand
die Beherrschung durch einen intoleranten konfessionellen, politischen
und kapitalistischen Geist. Das spanische Volk war in seinen seelischen
und materiellen Bedürfnissen gefesselt. Treffend ist diese Situation durch
das andalusische Landarbeitermuster gekennzeichnet: schwere Arbeit von
Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang unter 40 bis 50 Grad Celsius und als

Belohnung ein Loch als Wohnung und den «gaspacho andaluz» als
Speisegericht: Gurken mit Brot und Essig in frischem Wasser!

Die besonderen
kulturellen Voraussetzungen in der

kapitalistischen Gesellschaft

Von S. H.

Das 19. Jahrhundert brachte einen Umschwung der kulturellen
Verhältnisse wie kein anderes zuvor. Es ist das selbe Jahrhundert, in dem
auch die kapitalistische Wirtschaft sich mächtig entwickelte.
Merkwürdigerweise wird aber diese Parallelität der beiden Erscheinungen in den
Abhandlungen über kulturelle Zeitfragen immer noch meistens unbeachtet
gelassen, es sei denn, daß man in moralisierendem Ton sekundäre
Begleitumstände in die Diskussion wirft. Aber die kulturelle Bedingtheit durch

445



die ökonomischen Verhältnisse weigert sich das Bürgertum anzuerkennen.
Man zieht vor, mit Abstraktionen zu argumentieren, schließt die Kunst
in Tempel, macht aus dem Künstler einen Halbgott, der unabhängig von
der Umwelt seine Formen schafft und neue Schönheitsideale für seine
Mitmenschen erfindet, als ob der Mensch, der die Kunst schafft und der
sie genießt, ein ganz anderer wäre als der, der ißt, liebt und arbeitet.
Oder man versucht eine neue kulturelle Entwicklung einfach als Reaktion
auf die vorhergehende zu erklären, wobei aber die Frage offen bleibt,
warum diese sogenannte Reaktion gerade in dem Moment kam, nachdem
sie schon lange Gelegenheit gehabt hätte, in Erscheinung zu treten. Neue
Schönheitsideale sind aber nie nur Reaktion auf das Vorhergehende oder
nur die Schöpfung einzelner Genies. Wenn sie die ganze Gesellschaft
erfassen, so müssen sie ihre Ursache in neuen gesellschaftlichen Bedürfnissen
und Sehnsüchten haben, und diese wiederum kann man sich letzten Endes

nur durch veränderte ökonomische Voraussetzungen erklären. Es dürfte
daher nicht unangebracht sein, diese veränderten Voraussetzungen der
bürgerlichen Kultur wieder einmal zusammenzufassen und vielleicht auch
einiges Neues hinzuzufügen.

Wohl der entscheidenste aller Faktoren, die in der kapitalistischen
Epoche eine Änderung der kulturellen Entwicklung bedingten, ist die
Ersetzung der Schatzbildung durch das Kapital; daß der Reichtum nicht
mehr in der Anhäufung wertvoller Güter, sondern durch den Ausbau
profiteintragender Produktionsmittel seinen Ausdruck findet. Im Mittelalter

noch fast ausschließlich, aber zu großen Teilen auch noch bis in
das ausgehende 18. Jahrhundert, fand der Reichtum seine Form in prunkvoll

ausgestatteten Häusern und in einem großen Aufwand in der
Lebensführung, so daß er im besonderen seinen Ausdruck in Kunstwerken fand.
Je mehr aber die kapitalistische Entwicklung die Möglichkeit bot, durch
Geldanlage in der Produktion ein arbeitsloses Einkommen zu schaffen
und zu Macht zu gelangen, um so mehr schwand auch der künstlerische
Bedarf zugunsten einer großen Nachfrage nach Produktionsmitteln. Der
Reiche baut nicht mehr Paläste, sondern kauft Wertpapiere. Vergleichen
wir die Landhäuser unserer Finanzmagnaten mit den Palästen des Adels
und der Aristokratie früherer Jahrhunderte, so sind sie sehr bescheiden
zu nennen, insbesondere wenn man die gewaltig gestiegenen
Produktionsmöglichkeiten noch in Betracht zieht. Aber auch die Wohnungen des

Mittelstandes von heute können sich in ihrem Aufwand an künstlerischem
Luxus mit den Bürgerhäusern aus der vorkapitalistischen Zeit nicht messen.
Unsere Wohnungen sind wohl praktischer und hygienischer als die jener
früheren Zeiten, aber nie so reich an nicht zweckbedingten, rein künstlerischen

Formen und gediegenem Material. In der Übergangszeit versuchte
man noch durch billige Imitationen und Talmischmuck dem alten
Wertmaßstab gerecht zu werden. Später hatte es keinen Sinn mehr. Man weiß
heute, daß man den Reichtum und die Macht eines Menschen nicht an
der Pracht seines Hauses messen kann. Dieser Rückgang an Aufwendungen
für künstlerischen Schmuck zeigt sich überall. Man vergleiche die alten
Kirchen mit den kunstvollen Portalen und Decken, den reichgeschnitzten
Chorgestühlen und kostbaren Altären — selbst in kleinen Dörfern <— mit

446



den Kirchen von heute, die doch einer viel größeren Gemeinde mit
vervielfachten Produktionsmöglichkeiten gehören, und man wird den Unterschied

erkennen, selbst wenn unsere Kirchen, verglichen mit anderen
Bauten, noch relativ üppig sind. Man denke zum Beispiel nur an die vielen
reizenden Tessiner Kirchlein in den kleinsten Nestern. Oder man mache
sich klar, daß die gewaltigen, überschwenglich mit dekorativen Skulpturen
ausgestatteten gotischen Kathedralen von meist kleinen Städten mit einigen
Tausend Einwohnern erstellt wurden. Ihre Einwohner waren nicht frömmer

als die Bewohner unserer Zeit. Aber sie konnten ihre Ersparnisse noch

gar nicht zinsbringend anlegen. Daher wurden sie in Kunstwerte
umgewandelt. Und wie der reiche Fürst sich Künstler und eigene Orchester
am Hofe hielt, was heute kein Industriemagnat mehr macht, so war es

auch im kleinen. Auch der Bauer legte sich seinen kleinen Überfluß in
Kunstschätzen an, hatte kostbare Trachten, jene gestickten Tücher und
kunstvoll geschnitzten Möbel und Geräte. Heute ist das alles verschwunden,
obwohl wir doch viel reicher sind als jene Zeit. Wir haben viel reichere
und mannigfaltigere Vorräte an Rohstoffen, wir haben einen unvergleichlich

leistungsfähigeren Produktionsapparat, und dennoch sind wir viel
ärmer an Kunst. Einesteils, weil die Möglichkeit des arbeitslosen Einkommens

durch Geldanlage in der Produktion alles Geld in diese lenkt, so
daß nichts mehr übrig bleibt für eine spielerische Kunst, und andernteils,
weil die Gesetze der kapitalistischen Entwicklung zu dieser Geldlenkung
nicht nur verführen, sondern direkt zwingen. Je mehr Geld in die
Produktion wandert und je weniger für den Konsum verbraucht wird, um
so mehr mangelt der Absatz für die Gebrauchsgüter, die ja schließlich
das Endprodukt aller menschlichen Arbeit sind. Daher der scharfe
Konkurrenzkampf um den Absatz, und dieser wiederum zwingt zu möglichst
rationeller Arbeitsweise, zu immer neuen Maschinen, damit man nicht
selber, sondern der andere auf der Strecke bleibt. So zwingt der Kapitalismus

zu einer gewaltigen Steigerung des Produktionsapparates und
verunmöglicht zugleich seine Ausnützung. Die Entwicklung endigt in einer
ungeheuren Verschwendung der menschlichen Arbeitskraft für nichts. Wir
sind hundertmal reicher an Produktionsmöglichkeiten als der mittelalterliche

Mensch und können uns doch nicht seinen künstlerischen Luxus
leisten. So führt die selbe Ursache, die unsere Krisen, unsere Arbeitslosigkeit

— und damit auch die Kriege — bedingt, zu einer Verarmung unseres
künstlerischen Schaffens. Wenn die — gemessen an den Produktionsmöglichkeiten

— armen mittelalterlichen Städte sich dennoch den Luxus ihrer
gewaltigen Dome leisten konnten, so bringen unsere reichen Städte das
Geld nur zusammen für Straßen- und Bahnbauten, Kraftwerke und andere
Produktionsmittel, und für die Kunst wird nur soviel ausgegeben, als

unbedingt notwendig ist, um die Künstler vor völliger Arbeitslosigkeit zu
bewahren. Es ist zur Hauptsache eine Arbeitslosenunterstützung, eventuell
noch etwas Prestigeangelegenheit, aber nicht mehr ein Genießen des
Überflusses. Und der reiche Private legt sich vielleicht Kunstsammlungen als

sichere Kapitalanlage zu, aber kaum mehr baut er sich sein künstlerisch
reichgestaltetes Palais. Es ist nicht Bescheidenheit, sondern Jagd nach dem
Profit und Sicherung im Konkurrenzkampf durch Rationalisierung. Zu

447



gleichen Ergebnissen kämen wir bei einem Vergleich der womöglich noch
reicher gestalteten indischen Pagoden mit den Werken unserer Zeit.

Aber dieser selbe Faktor, der so entscheidend das künstlerische Schaffen
hemmt, hat doch auch eine positive Wirkung in kultureller Hinsicht. Der
scharfe Konkurrenzkampf, der so tyrannisch eine immer weiter umsich-
greifende Rationalisierung erzwingt — allerdings ohne daß wir deren
Früchte genießen könnten •—, hat eine Entwicklung der Wissenschaften
ausgelöst, wie sie vorher nie, auch nicht angenähert, zu beobachten war,
und sicher auch in keiner nachkommenden Gesellschaftsordnung mehr,
auch nicht in einer sozialistischen, aufrechterhalten werden kann. Die
Rationalisierung der Produktion bedingte den Ausbau der Technik, und
dieser wiederum hatte eine Förderung vor allem der technischen
Wissenschaften zur Voraussetzung. Aber damit begann eine allgemein höhere
Schätzung der Wissenschaften. Sie sind nicht nur ein Hilfsmittel der
Technik, sondern haben auch ihren eigenen Kulturwert. Das Wissen schafft
dem Menschen eine Befriedigung ähnlich der des Genusses eines
Kunstwerkes, und man kann wohl sagen, daß die Wissenschaft vielfach an die
Stelle der Kunst getreten ist, weil sie wahrscheinlich letzten Endes
dasselbe Bedürfnis befriedigt. Es ist die Frage, wieweit die Freude an der
wissenschaftlichen Erkenntnis — einmal entdeckt »— auch bleibt, wenn
kein ökonomischer Zwang mehr Anlaß zur wissenschaftlichen Forschung
gibt.

Es gibt aber noch einen weiteren, trotz seiner großen Bedeutung
unbeachtet gebliebener Faktor, der das Bild der bürgerlichen Kultur
entscheidend beeinflußte, im besonderen seit dem 19. Jahrhundert. Die
Klassengliederung bestimmt die gesellschaftlichen Ideale. Die bürgerliche
Revolution brachte aber eine völlige Umwälzung im Klassenaufbau der
Gesellschaft. In der vorbürgerlichen Zeit war eine feste Gliederung unter
den einzelnen Klassen. Es gab keine fließenden Übergänge, etwa vom
Sklaven zum Herrn oder vom Bauer zum Adel. Man blieb in der Klasse,
in die man geboren wurde. Erst mit dem Aufkommen eines Bürgertums
gab es — zuerst auch nur einzeln — Übergänge, und der große Dammbruch
kam erst mit der Französischen Revolution und im besondern mit dem
Sieg des Liberalismus nach 48. Damit war im rein politischen Sinne das

Klassensystem aufgehoben. Die Klassenvorrechte fanden ihren Ausdruck
nicht mehr in politischen Formen, sondern nur noch in der wirtschaftlichen
Basis, was sie natürlich nicht zum Verschwinden brachte, aber doch ihre
Gebundenheit an bestimmte Familien. Die Klassengrenzen verschwammen.
Es bildeten sich zahlreiche Übergänge, und wenn zur Zeit des aufsteigenden

Kapitalismus mancher Arbeitersohn ins Bürgertum hinüberwechseln
konnte, so muß heute mancher Bürgersohn mit bescheidenen Stellungen
wieder vorlieb nehmen. Dieser fließende Übergang von einer Klasse zur
anderen hat nun aber auch seinen Einfluß auf die idealen Vorstellungen
von schön und gut. Für den Bauer aus vorbürgerlicher Zeit hatte es kaum
einen Sinn, adelige Formen vorzutäuschen. Er konnte damit niemandem
eine Zugehörigkeit zur herrschenden Schicht, zum Adel, glauben machen.
Anders heute. Durch äußere Aufmachung kann eine wirtschaftlich bessere

Stellung vorgespiegelt werden. So wurde die Grundlage geschaffen für

448



den Kitsch, für billige Formen, die etwas Besseres vortäuschen wollen,
und für die Mode, der ständigen Anpassung der Formen an diejenigen der
Besitzenden und Herrschenden, die sich wiederum ständig in solche Formen
flüchten, die die Besitzlosen sich noch nicht aneignen konnten. Ewiges
Suchen nach neuen, auszeichnenden Formen und ständige Flucht vor ihrer
billigen Nachahmung war in vorbürgerlichen Zeiten bezeichnenderweise
unbekannt. Dieses Prestigebedürfnis macht sich in allen kulturellen
Äußerungen in der bürgerlichen Zeitepoche sehr stark bemerkbar und ist von
entscheidendem Einfluß auf die künstlerische Gestaltung. Die alte Bauernkunst

übernahm wohl auch die Formen der adeligen Kultur, aber ohne
Anspruch, auch den adeligen Besitz vortäuschen zu wollen. Daher ihre
Schönheit. Was zu dem steht, was ist, hat Kultur, ist stolz. Was mehr
scheinen will, als es ist, ist Kitsch und würdelos. Dieser wichtige Kulturfaktor

läßt sich nicht nur allgemein historisch feststellen, sondern seine
unterschiedliche Bedeutung in den verschiedenen Ländern, sein früheres
oder späteres Auftreten zeichnet sich parallel mit der kapitalistischen
Entwicklung ab. Im Süden, in den romanischen Ländern, mit weniger stark
entwickeltem Kapitalismus, ist die alte Kultur noch viel verbreiteter.
Was wir an den Menschen jener Gebiete so schätzen, ist nicht blutgebunden,
sondern durch eine andere wirtschaftliche Entwicklung bedingt. Es blieben
dort noch viele Reste einer früheren Kultur. Das 19. Jahrhundert drückte
dort weniger seinen Stempel auf.

Dieser demonstrative Charakter der kapitalistischen Kultur wurde noch
durch einen anderen Umstand unterstützt, der zwar nicht spezifisch für
die kapitalistische Zeit ist, sondern vielmehr als eine Charaktereigentümlichkeit

neu aufgestiegener Schichten sich immer wieder erkennen läßt.
Das zu großer Macht und großem Reichtum gelangte Bürgertum suchte
auch den formalen Ausdruck für diesen Aufstieg. Es fand diesen in der
Imitierung der Kulturen aller Zeiten und aller Länder, um zu zeigen, daß

es alles kann, nicht nur ebensogut wie andere, sondern womöglich noch
großartiger. Es ist die Kultur der Gründerjahre oder im weiteren Sinne
des verfemten 19. Jahrhunderts. Als verwandte Erscheinung ist schon die
Renaissance zu verstehen, und neu war sie festzustellen in der Sowjetunion.

Ob wir aber so berechtigt auf die Kultur des 19. Jahrhunderts
hinunterschauen, ist sehr zweifelhaft. Wie verstehen sie nicht mehr, weil wir
uns auf der absteigenden Linie der kapitalistischen Wirtschaft befinden.
Wir sind nicht gescheiter, nicht geschmackvoller geworden, aber als

Zeitgenossen des Verfalls der bürgerlichen Wirtschaft haben wir andere
Schönheitsideale als unsere Väter und Großväter, die Zeitgenossen einer blühenden

Entwicklung waren; sie waren optimistisch, bejahten die Zeit — wir
sind resigniert. Vieles war damals echt, was heute falsche Aufmachung
wäre. Es wäre aber die Aufgabe eines besonderen Artikels, die sehr
interessanten und aufschlußreichen Änderungen des Geschmackes und des

kulturellen Urteils im Laufe der bürgerlichen Entwicklung zu analysieren.
Dieser Aufsatz will nur die für die ganze kapitalistische Entwicklung
maßgebenden kulturellen Faktoren anführen und nicht auf Einzelerscheinungen

eingehen.

449



Als wichtigster dieser Faktoren wird meistens der Umstand angeführt,
daß Kulturwerte ebenfalls Warencharakter bekommen haben. Es scheint
aber doch, daß dem viel zu große Bedeutung beigemessen wird. Jedenfalls
könnte man nicht behaupten, daß heute in direktem Auftrag geschaffene
kulturelle Werte, die nicht als Ware erzeugt wurden, etwa gehaltvoller
wären als die zum freien Verkauf geschaffenen, daß etwa die im Auftrage
des Filmproduzenten erstellten Filme wertvoller wären als die Schauspiele,
die den Theaterdirektoren frei angeboten werden. Schließlich hat auch der
vorkapitalistische Künstler für sein Brot arbeiten müssen, und das ist gar
nicht entwertend. Der künstlerische Gehalt einer Zeit wird bestimmt durch
die Nachfrage und nicht durch das Angebot, sofern man nicht einen zu
kleinen Ausschnitt wählt, wo Zufälligkeiten eine Rolle spielen können.
Daher sollten für das Verständnis der Kunstgeschichte vielmehr die
Kunstkonsumenten als die Künstler analysiert werden. Man schnüffelt aber
immer wieder bis in die hintersten und belanglosesten Ecken im Leben
eines Künstlers und fragt viel zu wenig, warum er diese Bedeutung erhalten
konnte. Man sucht nach der elften Geliebten eines Genies, wenn man schon
deren zehn kennt, aber man vernachlässigt die Frage, warum gerade diese
Jahrzehnte und gerade dieses Land kulturell führend waren. Und doch
gibt es hier so eklatante Entwicklungsbrüche. Man denke nur etwa an die
Musikgeschichte, deren Aufklärung für unser Verständnis viel aufschlußreicher

wäre. Der Künstler muß sich auf alle Fälle der Nachfrage anpassen,
ob er nun in direktem Auftrag arbeitet oder für den freien Markt, sofern
er mit seiner Arbeit sein Brot verdienen will. Der Marktcharakter von
Kulturwerten dürfte sie daher kaum beeinflussen.

Bei Untersuchungen über den kulturellen Einfluß der kapitalistischen
Wirtschaft muß immer das Charakteristische der Gesamterscheinungen
im Auge behalten werden. Im Einzelfall wird es immer schwierig sein,
zufällige, persönliche, durch spezielle Umstände bedingte Einflüsse
auszuscheiden. Solche können das Bild viel mannigfacher und komplizierter
gestalten. Aber es soll anderseits nicht übersehen werden, daß schon

wenig Faktoren sehr verzwickte Verhältnisse schaffen können. Mit
unsern 25 Buchstaben können wir alle Worte aller Sprachen schreiben,
und unsere tausendfältige reale Körperwelt setzt sich aus sechs
Bausteinen zusammen. Es ist keine kurzsichtige Versimplifizierung, aus der
mannigfaltigsten Erscheinung die paar wesentlichen Faktoren oder unter
Umständen sogar nur einen herauszuschälen. Aber der ist kurzsichtig, der
nicht erkennt und begreift, daß ein und derselbe in hunderterlei Art
wirken kann. Es ist eben die Aufgabe, die 25 Buchstaben unserer Sprache,
die sechs Elemente unserer Körperwelt zu finden. Erkenntnisse können
unangenehm und daher unerwünscht sein. Daher die häufige, etwas
hochnäsige Abschätzung einer marxistischen Denkweise in bürgerlichen Kreisen,

die die Komplizierung des Problems der Lösung — die sie dann
Versimplifizierung nennen — vorziehen. Diese «Versimplifizierung» zu scheuen,
ist aber hier kein Anlaß.

450


	Die besonderen kulturellen Voraussetzungen in der kapitalistischen Gesellschaft

