
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 24 (1944-1945)

Heft: 1 [13]

Artikel: Renaissance des Liberalismus?

Autor: Kautsky, Benedikt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-335129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-335129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROTE REVUE
SOZIALISTISCHE MONATSSCHRIFT
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

25. JAHRGANG - SEPIEMBEK 1945 HEFT 1

Renaissance des Liberalismus?
Der Artikel entstand anläßlich der Lektüre des Buches «Der

Weg zur Knechtschaft» von F. A. Hayek (Eugen Rentsch Verlag,
Erlenbach-Zürich 1945, 304 S.); er will keine Besprechung des
Buches darstellen.

Von Dr. Benedikt Kautsky

Freiheit und Sicherheit

Die militärische Katastrophe der faschistischen Staaten, der Sieg der
wahrhaft demokratischen Länder und jener, die ihnen wenigstens an
Lippenbekenntnissen nicht nachstehen wollen, erscheinen der öffentlichen
Meinung in der ganzen Welt als der Sieg der guten und gerechten Sache.

In erster Linie ist es das elementare Freiheitsbedürfnis, das sich in allen
Äußerungen, des Mannes auf der Straße ebenso wie der Staatsmänner,
kundgibt. Es ist, als ob die Menschheit erst in den letzten Phasen des

Krieges die ganze Größe der Gefahr erkannt habe, die der Freiheit der
Welt drohte, und als ob sie nun nach der Zerschmetterung des Faschismus

von disem Alptraum befreit wäre.
Aber in die Freude über den Sieg mischt sich die Sorge um den Frieden.

Zwei Erlebnisse sind es, die das Denken der heutigen Generation bestimmen:

die Bedrohung der Freiheit durch den Faschismus, zu dessen

Errettung Millionen von Menschen ihr Leben aufs Spiel setzten, und die
Bedrohung der sozialen Sicherheit durch die Weltkrise, die in den
Faschismus mündete und die vielen nur als unmittelbarer Vorläufer des

Weltkrieges erscheint. Sicherheit und Freiheit, Schutz der Existenz und
der Demokratie — das sind die Probleme, die der Gegenwart gestellt sind.

Das englische Volk hat sich mit überwältigender Mehrheit für einen
Weg entschieden, der die beiden Grundforderungen auf dem Wege des

Sozialismus erfüllen will. Hat es richtig gehandelt? Haben nicht die Warner
recht, die wie Hayek sagen: «Sozialismus, organisierte oder geplante
Wirtschaft ist nur möglich durch Zwang? Wenn ihr auf diesem Weg die
Sicherheit erstrebt, so opfert ihr bestimmt die Freiheit, und obendrein
ist der Gewinn der Sicherheit zweifelhaft. Nicht Organisation, sondern

433



möglichste Freiheit der Wirtschaft vermag die Freiheit des Individuums
und gleichzeitig den größtmöglichen wirtschaftlichen Ertrag zu gewährleisten.

Nicht Sozialigmus, sondern Liberalismus muß also die Parole
lauten.»

Wer hat in diesem Streit recht? Hat England falsch gewählt? Hätte es

nicht, statt Attlee, Bevin und Morrison zu folgen, zu den Traditionen Glad-
stones oder wenigstens Asquiths und Greys zurückkehren sollen? Wer ist
der bessere Beschützer der Demokratie, der Sozialismus oder der
Liberalismus?

Bevor wir diese Frage entscheiden, wollen wir zunächst einige
Vorfragen beantworten.

Was ist Demokratie?

Man hat sich heute daran gewöhnt, Liberalismus und Demokratie fast
als gleichbedeutend zu betrachten. Auch Hayek arbeitet in seinem Buch
den Unterschied zwischen den beiden Begriffen nicht heraus. Trotzdem
ist es wesentlich für das Ergebnis einer Diskussion der uns beschäftigenden
Fragen, die Definitionen der beiden eindeutig klarzulegen.

Demokratie ist, wörtlich übersetzt, Volksherrschaft, das heißt es ist
eine Form des staatlichen Zusammenlebens, der Verfassung und Verwaltung,

in der das Volk, die große Masse der Bevölkerung zu entscheiden
hat. Der wesentlichste Grundsatz der Demokratie ist das Mehrheitsprinzip.
Gegensätze zur Demokratie sind die Aristokratie, also die Herrschaft
weniger, und die Tyrannis, die Herrschaft des Einzelnen, in ihrer
modernen Form Diktatur genannt; wenn sie auf geregelter Nachfolge beruht,
wird sie zur Monarchie. Zwischen diesen reinen Formen gibt es Übergänge
und Mischungen; es gibt ebensowohl eine aristokratisch-demokratische
Verfassung, wie etwa des alten Rom oder die mancher Schweizer Kantone
im ausgehenden Mittelalter und zu Beginn der Neuzeit, als auch
demokratisch-konstitutionelle Monarchien, wie sie heute nach englischem Muster
in Nord- und Nordwesteuropa konstituiert sind.

Reine Demokratien, also Verfassungen unter Teilnahme der gesamten
Bevölkerung, hat es nur wenige gegeben. Die sehr weitgehenden
demokratischen Verfassungen des Altertums schlössen die Sklaven und die
Fremden vom Mitbestimmungsrecht aus; die heutigen Verfassungen haben
davon den Ausschluß der Fremden beibehalten.

Demokratie ist also eine Staatsform; sie verträgt sich mit den
verschiedensten Wirtschaftsformen und Weltanschauungen. Es gab die primitive

Demokratie der Urvölker, es gab die hochentwickelte Demokratie
der griechischen Stadtstaaten nach dem Muster Athens, die auf
genossenschaftlicher Grundlage beruhende Bauerndemokratie der mittelalterlichen
Dörfer, die Zunftdemokratie der mittelalterlichen Städte, die Demokratie
freier Bauern und Bürger, die die Unabhängigkeit der Vereinigten Staaten
erkämpften, und den komplizierten Mechanismus der modernen parlamentarischen

Demokratie, für die es mannigfache Vorbilder gibt.
Demokratie verträgt sich auch mit den verschiedensten Formen der

Weltanschauung und Religion, mit den Urreligionen der Primitiven ebenso

434



wie mit dem Polytheismus der Griechen, mit dem strengen Katholizismus
der Schweizer Urkantone wie mit dem Calvinismus in Genf oder in
Holland, mit dem protestantischen Sektierertum in England wie mit dem
religiös indifferenten Staat in Frankreich.

Demokratie kann revolutionär sein wie in allen europäischen echten
Revolutionen seit der Großen Englischen Revolution des 17. Jahrhunderts;
sie kann aber auch durchaus konservativ, ja zeitweilig reaktionär sein.

Die Demokratie ist auch an keine bestimmte Wirtschaftsform gebunden.
Sie existiert innerhalb agrarkommunistischer Gemeinwesen ebenso wie in
den auf Geldwirtschaft beruhenden Stadtstaaten des Altertums, im
mittelalterlichen, auf dem Flurzwang beruhenden Dorf ebenso wie in der
gleichzeitigen, auf dem Zunftzwang aufgebauten Stadt, in den Gebieten kleiner
Handwerker und Bauern in der Zeit der Gewerbefreiheit ebenso wie in
den modernen Großstaaten mit den Riesengebilden kapitalistischer
Monopolbetriebe.

Gleichheit vor dem Gesetz, Schutz vor Willkür gehören zu den Wesensarten

der Demokratie, die häufig im Kampf um diese Rechte gegen Aristokraten

und Despoten ans Ruder gekommen sind. Wie bedeutungsvoll diese
Rechte sind, haben die Zustände in den Diktaturen gezeigt, und wenn vor
1933 mancher, verleitet von der anscheinenden Gleichgültigkeit der
Demokratie gegen den ökonomischen oder weltanschaulichen Gehalt des

Gemeinwesens, verächtlich von der formalen Demokratie sprach, so wird
heute wohl keiner mehr wagen, dieses Wort in den Mund zu nehmen. Die
deutschen Konzentrationslager sprechen eine zu deutliche Sprache
zugunsten mancher «Formalitäten».

Aber obwohl es wichtig ist, daß die Demokratie den Interessen
bestimmter Klassen am besten entspricht, so ist sie niemals mit einer
bestimmten Wirtschaftsform allein zu identifizieren. Wie es einen mehr oder
weniger demokratischen Kapitalismus gibt, kann es auch einen mehr oder
minder demokratischen Kollektivismus geben, und das ein wenig
schillernde Wort «Wirtschaftsdemokratie» bezeichnet wohl besser eine
Analogie als eine reine Wirtschaftsform.

Was ist Liberalismus?

Im Gegensatz zur Demokratie ist der Liberalismus nicht eine Staatsform,

sondern ein Programm, zusammengesetzt aus weltanschaulichen und
wirtschaftlichen Forderungen. Heißen die Gegner der Demokratie Aristokratie

und Despotie, so kommt der Liberalismus auf als Bekämpfer des

Konservativismus, und gibt es konservative Demokraten, so kommen anderseits

liberale Aristokraten häufig genug vor.
Während die Demokratie oder wenigstens ihre Idee so alt ist wie die

menschliche Gesellschaft überhaupt, ist der Liberalismus ein Kind der
Neuzeit, ja, man kann sagen, daß das Auftauchen seiner Grundidee die
Neuzeit ankündigt. Liegt der Demokratie der Gedanke der Gleichheit, so

dem Liberalismus der der Freiheit zugrunde.
Die Freiheit, die der Liberalismus meint, ist aber nicht etwa die des

antiken oder mittelalterlichen Bauern oder Handwerkers, die noch tief

435



in religiösen und wirtschaftlichen Bindungen steckten, sondern er strebt
das Individuum vollständig auf sich selbst zu stellen. Selbstverantwortung
in geistiger, religiöser und wirtschaftlicher Beziehung ist sein oberster
Leitsatz.

Das konnte erst die moderne kapitalistische Wirtschaft verwirklichen.
Erst eine durchgebildete Geldwirtschaft mit weitgehender Arbeitsteilung
und hochorganisiertem Verkehr ermöglichte es, die Schranken der Feu-
dalität, des Flurzwanges, der Zunftorganisation zu sprengen, die das

Tempo der wirtschaftlichen Dynamik hemmten, aber bei einer
unentwickelten Geld- und Verkehrswirtschaft dem einzelnen den erforderlichen
sozialpolitischen Rückhalt gaben.

Geldwirtschaft ist rationale, rechnende Wirtschaft; so ist es wohl kein
Zufall, daß die in die babylonische Gefangenschaft abgeführten Juden das

einzige Volk des Altertums ohne Bauernschaft und mit monotheistischem
Glauben waren: nur ein rein auf Handel und Wucher sowie auf intellektuelle

Berufe abgestelltes Volk konnte die abstrakte Idee eines einzigen
Gottes fassen.

Der Einbruch der Geldwirtschaft zu Ende des Mittelalters revolutioniert

nicht nur die Wirtschaft, schafft ein neues Großbürgertum, erweitert
die Grenzen der alten Welt — er revolutioniert auch die Religion und die
Wissenschaft, ja er schafft die religionsfreie Wissenschaft. Wohl versteckt
sich das Neue, wie so oft in der menschlichen Geschichte, hinter dem Alten:
die neuen Ideen sehlüpften in ein griechisches Gewand. Nicht als Naissance,
als etwas Neugeborenes, sondern als Renaissance, als eine Wiedergeburt
treten sie vor die Welt hin, und die Anregungen, die die durch die Türken
aus Konstantinopel vertriebenen Griechen dem Studium antiker Schriftsteller

gaben, erschienen als das Wesentliche.
Aber nicht nur, daß der Geist der Humanisten, ohne daß sie sich dessen

bewußt waren, dem der Antike durchaus nicht in allem entsprach, daß

Figuren aus der Renaissance, wie Cesare Borgia, im Altertum erst in der
Zeit des Niederganges auftraten — die Humanisten, die dieses Kleid ernst
nahmen und sich ihr Reich im Geist zu bauen suchten, wurden sehr bald
zu ihrer Enttäuschung vor sehr harte Entscheidungen gestellt. Mit Hilfe
ihrer Bibelkritik, mit Hilfe ihrer Einwendungen gegen Papst und Kirche
entstand nun eine sehr handfeste Opposition gegen Rom, die sich nicht
mit der Freiheit einiger weniger Geistesaristokraten begnügen wollte,
sondern die geistige und wirtschaftliche Abkehr von Rom predigte.

In der Reformation mischten sich wirtschaftliche Gedankengänge —

Ausbeutung durch Zehnten, Ablaß usw. — mit religiösen: Abschüttelung
der Bevormundung durch die Kirche, Wahl der Priester durch die
Gemeinde, Abschaffung der Beichte usw. Der Gedanke, daß der Einzelne
persönlich sein Verhältnis zu Gott zu regeln habe, daß er nicht der Mittlerrolle

des Priesters bedürfe, ist allen protestantischen Richtungen
eigentümlich und erreicht seine schärfste Ausprägung in den Sekten, die das

Priesteramt so gut wie völlig beseitigen wollen. Im lutherischen Protestantismus

wird er freilich verwässert, wie überhaupt diese den Bedürfnissen
der norddeutschen Territorialfürsten angepaßte Kirche in geistiger und
politischer Hinsicht viel schwächlicher bleibt als der Calvinismus. Nur

436



dort, wo das Luthertum in Staaten mit freier Bauernherrschaft und
entwickelter Demokratie (wenn auch in mittelalterlichen Formen) eingeführt
wurde, wie im Norden Europas, konnte es seine schädlichen Tendenzen
nicht entfalten. In Norddeutschland jedoch, wo sich Luther aus
Liebedienerei gegen die Fürsten nicht nur gegen die revolutionären Tendenzen,
wie sie sich etwa in den Bilderstürmern ausdrückten, sondern gegen den
Bauernaufstand auf die reaktionäre Seite stellte, blieb der Protestantismus
im wesentlichen steril. Es ist kein Zufall, daß der deutsche Liberalismus
des 19. Jahrhunderts so blaß und zahm blieb; Luther war tatsächlich —

wenn auch in anderm Sinne, als die katholische Kirche glaubt — einer der
großen Verderber der deutschen Geschichte, weil er mithalf, der deutschen
revolutionären Entwicklung des Bürger- und Bauerntums das Rückgrat
zu brechen, und es gehört die ganze Geschichtsklitterung der Nazi dazu,
ihn als großen Deutschen zu feiern und gleichzeitig den deutschen Bauernkrieg

von 1525 als Vorläufer der «Revolution» von 1933 auszugeben. Freilich

fanden die Nazi in mehr als einer Stelle seiner Schriften Anknüpfungspunkte,

vor allem in seinem plumpen Antikapitalismus und Antisemitismus,
der doch seinen Fürsten alle Tore für ihre Geschäfte offen ließ; dieses
Schillern von antikapitalistischer Propaganda und reaktionärer Praxis läßt
Luther tatsächlich als legitimen Vorläufer der Nazi erscheinen. Auch in
den Programmen der Bauern mischten sich fortschrittliche Züge mit
reaktionären, aber es kann keinem Zweifel unterliegen, daß der reaktionäre
Einschlag im Zuge der Entwicklung zurückgetreten wäre und nur die
Befreiung der Bauern die Möglichkeit einer Entwicklung nach schweizerischem,

holländischem oder britischem Muster geboten hätte.
Wie anders entfaltet sich der Volkscharakter in diesen Ländern! An

Stelle des Mangels an Zivilcourage, der den lutherischen Deutschen bis
auf den heutigen Tag auszeichnet, bildet sich hier der selbständig denkende
und eifersüchtig auf seine persönliche Freiheit bedachte Staatsbürger heraus,

der im Kampf um diese Freiheit sein Leben aufs Spiel setzt. Der
Unabhängigkeitskrieg der Niederlande ist das erste und wohl auch das
leuchtendste Beispiel für den unbändigen Freiheitsdrang eines Volkes, und für
die damals so teuer errungene Unabhängigkeit hat das holländische Volk
unter Hitler ohne Zögern noch einmal das Leben riskiert.

Die Freiheit, um die es diesen Völkern damals ging, war aber nicht
nur die religiöse und politische, es war nicht zuletzt auch die wissenschaftliche.

Nicht zufällig sind England und Holland sowie die hugenottisch
beeinflußten Kreise Frankreichs damals der Sitz der modernen
Wissenschaften geworden. Gleichzeitig aber wird die Freiheit des Denkens zur
Toleranz. Als die spanischen und portugiesischen Juden im 16. Jahrhundert
durch die katholische Intoleranz von der Pyrenäenhalbinsel vertrieben
wurden, gab es zwei Punkte, wo sie Aufnahme fanden: die mohammedanische

Türkei und das calvinistische Holland.
War der Freiheitsgedanke zunächst auf geistigem Gebiet wirksam, so

entfaltet er seine eigentliche Sprengkraft im 18. Jahrhundert, da er auf
das wirtschaftliche Gebiet übergreift. Jetzt wird der eigentliche Liberalismus

geboren. Zur Selbstverantwortung auf religiösem und politischem
Gebiet tritt nun die auf ökonomischem. Jeder soll seines Glückes Schmied,

437



aber auch nur auf seine eigenen Kräfte angewiesen sein. Der Staat, der
sich in die geistigen Dinge nicht einzumengen hat, braucht sich auch um
die wirtschaftlichen nicht zu kümmern.

Der Liberalismus will eine Neuordnung der Wirtschaft herbeiführen,
ist also so weit nur eine ökonomische Theorie, deren wichtigste praktische
Forderungen Freihandel, Gewerbefreiheit, Freizügigkeit Beseitigung aller
sozialpolitischen Hemmungen sind. Aber er verknüpft bewußt mit der
ökonomischen Theorie die weltanschauliche Seite, geistiger und wirtschaftlicher

Liberalismus werden zu einer Einheit. Das verleiht ihm in dem
ersten Jahrhundert seines Wirkens seine ungeheure Triebkraft, das sollte
ihm in seiner Krise zum Verhängnis werden.

Demokratie und Liberalismus

Zunächst ist der Liberalismus als Weltanschauung des Kapitalismus
keineswegs demokratisch. Politisch wirksam wird er in größerem Stil zum
erstenmal in England, und sein Träger ist ein Flügel der Aristokratie, die
Whigs, die als Wortführer der städtisch-industriellen Interessen im Gegenatz

zu den ländlich-agrarischen Tories agieren. Lautet die Parole der
Demokratie: «Alles durch das Volk», so die des Liberalismus: «Alles für
das Volk». Gerade in diesen Frühzeiten herrscht bei ihm die Tendenz

vor, das Volk als unmündig, unwissend, abhängig zu betrachten, dem nur
der im Besitze der Heilswahrheit Befindlichen das Wohl bringen könnte.
Demokratie war damals auch vielfach noch in mittelalterlichen Formen
zu finden, daß der Liberalismus ihre Beseitigung als unumgänglich ansah.

Je weiter sich im Verlauf der Entwicklung der Kapitalismus ausbreitete,
je größere Massen kleiner Handwerker und Kaufleute er in seinen Bann
zog, je mehr die Masse des besitzlosen Proletariats anschwoll, je bedeutungsvoller

er für die Bauernschaft wurde, um so weniger blieb der Liberalismus

eine Angelegenheit der Großen.
Es ist die grundlegende Bedeutung der Großen Französischen

Revolution, daß sie die Einheit von Liberalismus und Demokratie geschaffen
hat. Gleichheit und Freiheit ist ihre Parole, und nunmehr heißt es: «Alles
für das Volk durch das Volk». Diese Ehe, die sich in der Jakobinerherrschaft

vollzog, als deren Stifter das Pariser Kleinbürgertum und
Proletariat fungierten, konnte bis auf den heutigen Tag nicht mehr gelöst
werden. Das brachte weder die bonapartistische Reaktion noch die der
Bourbonen in Frankreich zustande, und auch England, das die Französische
Revolution in all ihren Stadien bekämpfte, sah sich im 19. Jahrhundert
gezwungen, in einer Reihe schrittweiser Reformen beide Begriffe zu einer
Einheit zu verschmelzen. Wir werden freilich sehen, daß diese Einheit
nicht überall und nicht zu allen Zeiten zustande gekommen ist.

Der Siegeszug des ökonomischen Liberalismus

Der Sturz Napoleons machte Epoche in der Wirtschaftsgeschichte. So

sehr sich die Heilige Allianz auch bemühen mochte, Europa wieder in
einen vorrevolutionären Zustand zurückzuführen, der sich auf die Über-

438



reste des Feudalismus stützte, so wenig konnte sie verhindern, daß die
liberale Wirtschaftspolitik Englands immer breitere Breschen in dieses

System schlug. Schrittweise verwiiklichte England Freihandel und
Gewerbefreiheit, Belgien und Holland schlugen den gleichen Weg ein,
Preußen schuf zur Zeit der Demagogenverfolgungen den liberalen
Deutschen Zollverein, ja, die liberalen Theorien schlugen auch in Rußland
tiefe Wurzeln: war doch der russische Großgrundbesitz ebenso am freien
Export seines Getreides nach England wie am ungehinderten Import
englischer Industrieprodukte in Rußland interessiert.

Mächtig wuchs der Kapitalismus dieser Zeit an. Handel und Verkehr
sprengten die Grenzen Europas, Amerika und Asien wurden einbezogen,
der Unabhängigkeitskrieg der spanischen Kolonien öffnete den südamerikanischen

Markt wie der Opiumkrieg den chinesischen, die Technik schritt
rasend vorwärts, Wohlstand und Wissenschaft entwickelten sich Hand in
Hand — ein grenzenloser Optimismus ergriff die Welt, der Fortschritt
werde sich geradlinig weiter entwickeln und die Menschen nicht nur
reicher und klüger, sondern auch besser machen.

Kritik am Liberalismus: 1. Die Konservativen

Freilich war dieser Siegeszug mit zu viel Schattenseiten behaftet, als
daß er kritiklos hingenommen worden wäre. Die «industrielle Revolution»
entwurzelte zahlreiche Handwerker, proletarisierte Kleinbürger und zwang
Frauen und Kinder zur Arbeit, pferchte sie in Wohnhöhlen, in denen
Krankheit und Tod ständige Gäste waren — aber als furchtbarste Geißel
empfand man schon damals die Krisen, die den Arbeitern auch noch die
Hungerlöhne nahm und sie beim Fehlen jedes sozialpolitischen Schutzes
der Wohltätigkeit anheimfallen ließ.

Die Konservativen, die diese Zustände propagandistisch auszuwerten
trachteten, waren sicher zum Teil von der ehrlichen Überzeugung geleitet,
daß die sozialpolitischen Schranken, die der Feudalismus aufgerichtet hatte,
die ärgsten Schäden vom Arbeiter abzuhalten vermöchten, aber den meisten
war doch der bedrohte Feudalismus selbst, der die Grundlage ihrer Macht
bildete, der Gegenstand ihrer Hauptsorge. Wenn die englischen Konservativen

in den Zeiten des Chartismus die Stellung der sozialpolitischen
Wünsche der Arbeiterschaft zu schwächen suchten, so befolgten sie damit
nur dieselbe Politik, wie später Bismarck, als er Lassalle gegen die Liberalen

unter Zuhilfenahme des allgemeinen Wahlrechts auszuspielen suchte.
Zunächst jedoch vermochte sich diese rückwärts gerichtete Kritik am

Liberalismus nicht durchzusetzen.

2. Die Sozialpolitiker

Wichtiger war die Opposition, die sich im Schoß des Liberalismus selbst
erhob. Die erste große Krise unmittelbar nach der Neuordnung Europas
im Wiener Frieden erschütterte den Glauben an die Unfehlbarkeit des
Liberalismus zum erstenmal. Es waren vor allem liberale Ökonomen, die
den Fehler in der neuen Ordnung suchten. Hier ist als erster Sismondi

439



zu nennen, der eigentliche Vater der Sozialpolitik. Von ihm geht der
reiche Strom aus, der den modernen Liberalismus befruchtet und ihn aus
dem grenzenlos optimistischen und rein formelhaft gewordenen
Manchesterliberalismus in den skeptischen und den Forderungen der Menschlichkeit

aufgeschlossenen Sozialliberalismus umgewandelt hat, zu dem sich
auch Hayek bekennt, wenn auch einige Sätze in dem Abschnitt über die
Gewerkschaften ein wenig verdächtig nach Manchestertum schmecken1.

Hier mögen auch jene Theoretiker erwähnt werden, die gegen den
unbedingten Freihandel Stellung nahmen, weil sie von ihm eine
Beeinträchtigung der jungen emporstrebenden Industrien ihrer Länder durch
die schrankenlose englische Konkurrenz befürchteten, wie etwa Carey
und List, die Zölle zum Schutz der heranwachsenden Industrien
(«Erziehungszölle» nach dem Listschen Ausdruck) forderten.

Schließlich flössen diese anti-manchesterlichen Strömungen im
Liberalismus zusammen mit manchen konservativen. Rodbertus, der
«Staatssozialist», war zweifellos ein ebenso guter Kenner der Ricardoschen
Theorie wie konservativ in seinen politischen Anschauungen, aber schon
sein Schüler Rudolf Meyer entwikelte sich weit nach links, und im Rahmen
der «Kathedersozialisten», wie man die die Sozialpolitik vorantreibenden
deutschen Professoren nannte, trafen sich Liberale, wie Lujo Brentano,
mit Konservativen, wie Schmoller und Wagner.

3. Der Sozialismus

Weit an Bedeutung übertroffen wurden aber alle diese Strömungen
durch den Sozialismus, der seit Beginn des 19. Jahrhunderts stärker und
stärker wurde.

Wir können an dieser Stelle auch nicht andeutungsweise eine
Geschichte der sozialistischen Ideen geben, sondern wollen nur einige
Begriffsbestimmungen, die uns für das Thema notwendig erscheinen, erörtern.

Kollektivistische Wirtschaftsformen sind uralt, so alt wie die menschliche

Gesellschaft überhaupt, da sie ebenso die Urform menschlichen Wirt-
schaftens darstellen wie die Demokratie die Urform der menschlichen
Gesellschaft. Gerade in den Zeiten unvollkommener Technik und Arbeitsteilung

war nur die gemeinschaftliche Arbeit imstande, die kleinen menschlichen

Gemeinschaften zu erhalten. Diese kollektivistischen Arbeitsgemeinschaften

haben sich Jahrtausende erhalten und mit ihnen ist der
kollektivistische Geist stets wach geblieben. Er findet sich in Piatos Idealstaat
ebenso wie in den Utopien von Morus und Campanella, in den Schilderungen

der Verhältnisse in Germanien durch Caesar und Tacitus ebenso
wie in den Wald- und Weidegenossenschaften der mittelalterlichen Bauern
und den gleichzeitigen Handwerkerzünften. Der moderne Genossenschaftsgedanke

ist ein legitimes Kind in dieser Ahnenreihe, die weiter zurück-
zuverfolgen ist als die ältesten Adelsgeschlechter.

Niemals war in der Menschheit der Gedanke ausgestorben, es könne
auch eine andere Wirtschaftsform geben als die Geld- und Verkehrswirt-

1 Seite 247 ff.

440



schaft, gegen die sich ein instinktives Empfinden weiter Volkskreise stets
wehrte. Besonders stark wurde dieser Widerstand, als sich in der Neuzeit
aus dem Handels- und Wucherkapital, das bereits Altertum und Mittelalter
kannten, der industrielle Kapitalismus zu entwickeln begann. Der
Antikapitalismus, der sich mit zunehmender Schärfe in den immer weiter
entwurzelten Schichten des Kleinbürgertums und der Bauernschaft durchsetzte

und der in einer nach Art der mittelalterlichen Zünfte und
Dorfgemeinden organisierten Wirtschaft sein Ideal erblickte, trägt bis zu einem
gewissen Ausmaß kollektivistische Züge. Da er den Kapitalismus nicht
dadurch bekämpfen will, daß er über ihn hinausstrebt, sondern dadurch,
daß er in vorkapitalistische Zustände zurückkehren will, ist er naturgemäß
antiliberal.

Man darf diese vorkapitalistischen Vorstellungen aus den Kreisen des

Mittelstandes nicht unterschätzen. Für sie existiert Geldwirtschaft nur
in der Form des Wuchers und die Rolle der modernen Banken und des

gesamten Kreditwesens, ohne die die Entfaltung der technischen
Produktionskräfte unmöglich gewesen wäre, ist ihnen nie klar geworden. In
diesen durchaus reaktionären Gedankengängen ist im übrigen auch die
ideologische Wurzel des Antisemitismus zu suchen — neben dem ganz
primitiven Konkurrenzneid bestimmten Mittelstands- und sogenannter
«Intelligenzs-Schichten — weil eben nach dieser mittelalterlichen Ideologie der
Jude der Träger des alles verderbenden Wuchers war. In diesem Belang
hat sich seit Luthers Streitschriften nichts geändert.

Nun kann man, je nach Geschmack und Bedürfnis, den kollektivistischen

Zug in diesem Antikapitalismus mehr oder weniger betonen, das

heißt man kann ihn mehr für die Gewinnung der bürgerlichen oder
Arbeiterschichten drapieren — er bleibt im Wesen reaktionär und ist in
gleicher Weise antiliberal und antisozialistisch.

Es ist — gelinde gesagt — unzulässig, diese reaktionären Strömungen
in irgendeinen Zusammenhang mit dem modernen Sozialismus zu bringen.
Wenn ihm manche dieser Bewegungen einiges aus seiner Terminologie
oder seiner Propaganda gestohlen haben, ja, auch wenn sie sich als
«sozialistisch» drapieren, so hat der moderne Sozialismus mit ihnen weder
ideologisch in seinen Ursprüngen noch praktisch in seinen Zielen das mindeste
mit ihnen zu tun, und es ist mehr als auffallend, wenn sich Wissenschafter
vom Range Hayeks durch den äußeren Schein verblüffen lassen und die
Ähnlichkeiten in manchen Details kritiklos hinnehmen, um mit der
Verdammung des Faschismus die des Sozialismus zu begründen.

Der moderne Sozialismus geht vielmehr auf ganz andere Quellen zurück.
Seine Prägung hat er durch Marx und Engels erhalten, und wenn heute
auch die Formen des Sozialismus allerorten andere geworden sind, so sollen
gerade die heutigen Liberalen vorsichtig damit sein, daraus Schlüsse auf
den «Zusammenbruch» oder die «Unmöglichkeit» der Ideen zu ziehen.
Auch Herr Professor Hayek würde es ablehnen, für alle praktischen
Vorschläge eines Adam Smith oder David Ricardo, geschweige denn eines Say
oder MacCulloch verantwortlich gemacht zu werden2. Gerade wie der
Liberalismus seinen Charakter als große geistige Bewegung dadurch erwiesen
hat, daß er imstande war, sich die sozialpolitischen Notwendigkeiten zu

441



amalgamicren, muß auch der Sozialismus, wenn anders er nicht entarten
will, neue Elemente in sich aufnehmen.

Der Marxismus vereinigte in sich drei Grundstoffe: deutsche
Philosophie, französischen Sozialismus und englische politische Ökonomie; er
entnahm der Hegeischen Philosophie den Gedanken der gesellschaftlichen
Entwicklung, den französischen Sozialisten, vor allem St-Simon, die Kritik
am Kapitalismus und den Klassenkampfgedanken sowie die demokratische
Überlieferung der Revolution, und den englischen Ökonomen, vorab Smith
und Ricardo, die theoretischen Erkenntnisse über das Wesen des
Kapitalismus und die Grundgedanken des ideologischen — nicht die des
ökonomischen — Liberalismus.

Die Zielsetzung des Marxismus ist die gleiche wie die des Liberalismus:
die volle Entfaltung des freien Individuums. Soweit der Sozialismus
weltanschauliche Elemente in sich birgt, hat er sie — das ist oft ausgesprochen
worden und muß immer wieder ausgesprochen werden — vom Liberalismus

übernommen und es kennzeichnet Hayeks Methode, daß er das völlig
verschweigt^. Die sozialistische Kritik am Liberalismus bestand eben darin,
daß sie behauptete, das kapitalistische System ermögliche nur der Klasse
der Kapitalisten diese Entfaltung der Persönlichkeit, während die große
Masse der übrigen Bevölkerung dieses Ziel nie erreichen könne. Dem
liberalen Optimismus, der hoffte, die Ausdehnung des Kapitalismus werde von
selbst zu wachsendem Wohlstand und zu größerer wirtschaftlicher Freiheit

— Freiheit von Not — führen, setzte der Sozialismus die Anschauung
entgegen, daß der wachsende Kapitalismus den Klassengegensatz zwischen
Proletariern und Kapitalisten, auch bei wachsendem Wohlstand der
Proletarier, steigern müsse und daß überdies die im Wesen des Kapitalismus
liegenden Krisen immer wieder wirtschaftliche Notstände erzeugen müßten.

Während also die reaktionären Kollektivisten in die Zeit vor deii
Kapitalismus zurück wollen, erkennt der Sozialismus die Verdienste des
liberalen Kapitalismus um die Entwicklung von Wirtschaft und Gesellschaft,
von Wissenschaft und Technik durchaus an und will seine Errungenschaften

nicht nur bewahren, sondern vermehren.

2 Es ist deshalb höchst abgeschmackt, wenn er (Seite 184) versucht, aus den
Äußerungen von Marx und Engels über die konterrevolutionäre Rolle der Tschechen

und Kroaten im Jahre 1848 eine prinzipielle Stellung gegen die kleinen
Nationen zu machen. Daß er dabei die Polen, die die beiden stets für revolutionär

hielten, mit den Kroaten verwechselt, macht die Sache keineswegs besser,
sondern kennzeichnet nur seine Flüchtigkeit.

3 Wenn wir hier nur Hayek nennen, so meinen wir damit die ganze Literatur
der gleichen Richtung.

442


	Renaissance des Liberalismus?

