
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 23 (1943-1944)

Heft: 1-2

Artikel: Ein neuer Kampf um Hodler

Autor: Walter, Emil J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-334940

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-334940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kein zweites 1918. Wir werden in der Schweiz beim Kriegsende vor einer
ganz neuen, anders gearteten Situation stehen, die es mit neuen Mitteln
und neuen Ideen zu bemeistern gilt. Die Geschichte wiederholt sich nicht.
1943 sind die arbeitenden Massen des Schweizervolkes illusionsärmer, als
sie 1918 waren. Die Gegensätze zwischen der städtischen Arbeiter- und
der ländlichen Bauernbevölkerung sind geringer. Die ganze Entwicklung
ist — im großen gesehen —• für den Sozialismus günstiger, weil die
Vorbedingungen für einen sozialistischen Umbau der Wirtschaft inner- wie
außenpolitisch quasi automatisch geschaffen worden sind. Innerpolitisch
ist es vor allem die gegenüber dem ersten Weltkrieg viel dringendere und
schwerwiegendere Finanzfrage (gegenüber 1914—1918 eine das Mehrfache

erreichende Verschuldung!) und das Problem der Arbeitsbeschaffung,

welche die Hebel bilden werden, die die schweizerische Politik der
Nachkriegszeit bestimmend beeinflussen und auf heute schon erkennbare
Bahnen zwangsläufig vorwärtstreiben werden.

Ein neuer Kampf um Hodler
Von E m i 1 J. W a 1 t e r

Geradezu mit einem Sturm der Entrüstung ist von den führenden
Zeitungen unseres Landes und gewissen künstlerischen Kreisen der Schweiz
ein neues Buch über Hodler («Ferdinand Hodler» 1853—1918. Sein Leben
und sein Werk, von Hans Mühlestein und Georg Schmidt. Eugen Rentsch
Verlag 1942) empfangen worden. Was ist geschehen? Das ausgezeichnete
Werk, eine Gemeinschaftsarbeit des ersten Hodlerbiographen mit dem

soziologisch geschulten Direktor des Basler Kunstmuseums, stößt in den
kulturell führenden Kreisen auf affektiv betonte, geradezu erbitterte
Ablehnung.

Wenn wir uns im folgenden grundsätzlich mit dieser Kritik
auseinandersetzen werden, so schalten wir bewußt die vielleicht in Einzelheiten
berechtigte Kritik an Detailangaben aus. Es ist Sache der zünftigen
Kunsthistoriker, sich darüber zu einigen, wann ein bestimmtes Bild gemalt wurde
und welche biographischen Einzelheiten eindeutig verbürgt oder bloß
wahrscheinlich gemacht werden können.

Viel wichtiger als dieser belanglose Streit um Kleinkram ist die
Diskussion all jener Fragen, welche durch die Heftigkeit der Angriffe gegen
das neue Hodlerbuch unwillkürlich gestellt werden müssen: Handelt es

sich bei der Reaktionsweise unserer Kulturschicht nicht um ein für
das geistige Leben der Schweiz kennzeichnendes Verhalten, das sich in
seinen Ausstrahlungen vom Film über das Theater bis zur Literatur und

zur bildenden Kunst verfolgen läßt und von Manuel Gasser in der
«Weltwoche» kürzlich mit Recht als «Angst vor der Wirklichkeit» apostrophiert
wurde?

In der Juli-Nummer des «Schweizer Spiegels» setzt sich kein Geringerer
als Peter Meyer, der Redakteur des «Werk», als Vorkämpfer der offiziellen
kunstgeschichtlichen Betrachtungsweise unserer großbürgerlichen Kreise

48



mit den beiden «linksstehenden Autoren» auseinander unter dem Titel:
«Kunstbetrachtung und Gesellschaftsgeschichte». Peter Meyer lehnt die
«soziologische Kunstbetrachtung» von Georg Schmidt und Mühlestein
mit Leidenschaftlichkeit ab. Zwar sei jedes Kunstwerk eine Ware. Die
wirtschaftlichen Verhältnisse einer Zeit machten sich bis in den
Bildgegenstand und in die Art seiner Darstellung hinein geltend. Aber
«technische, inhaltliche und soziologische Voraussetzungen eines Kunstwerkes»
seien zum Verständnis dessen, «worauf es alleine ankommt — nämlich

des menschlichen Gehaltes und der künstlerischen Qualität.
radikal überflüssig».

In seiner Beweisführung operiert Peter Meyer mit der beliebten, wenn
auch unrichtigen Behauptung, die soziologische Geschichtsbetrachtung sei
«materialistisch»: «Das Interesse für die materiellen Seiten einer Erscheinung

ist so lange fruchtbar, als man sich über die Stellung dieser Seiten
im ganzen im klaren ist. Sobald man den materiellen Teil für den einzig
richtigen ansieht, hat man sich das Verständnis des Ganzen verbaut. Nun
ist es aber eine typische Eigenschaft des Materialismus, daß er
keine anderen Götter neben sich dulden kann. Für den konsequenten
Materialisten sind alle kulturellen Formen und unter ihnen auch die
Kunstwerke lediglich Begleiterscheinungen der wirtschaftlichen
Machtverhältnisse.» Verzerrter könnte man unseres Erachtens die Bedeutung
der soziologischen Geschichtsbetrachtung nicht wiedergeben.

Worauf es Peter Meyer und den andern antisoziologischen Kritikern
ankommt, ergibt sich klar und deutlich genug aus nachstehenden
Schlußfolgerungen: «Die materialistische Weltauffassung ist notwendigerweise

totalitär, denn entweder geht die Rechnung auf, oder der ganze
Ansatz ist falsch Da nun aber die Kunst-Soziologen kluge Leute sind,
werden sie das alles selber wissen. Und so ist anzunehmen, daß es ihnen
eben gar nicht in erster Linie darauf ankommt, das Verständnis der Kunst
zu fördern, sondern darauf, die Entzweiung der gesellschaftlichen Schichten

mit Hilfe des künstlerischen Stoffgebietes in Kreise hineinzutragen,
die einer direkten politischen Propaganda unzugänglich wären.»

Mit anderen Worten, Peter Meyer wirft den beiden Verfassern vor,
ihre Meinung sei schon deshalb unrichtig, weil sie ja bestimmte politisch
verfemte Ansichten (wohl kommunistische) besäßen. Ihr Buch stelle den
Versuch dar, den «Klassenkampf» auf das Gebiet der Kunst zu
übertragen. Nicht damit setzt sich Peter Meyer auseinander, ob die Ansichten
von Mühlestein-Schmidt richtig oder falsch sind. Nein! Entscheidend fällt
für die schroffe Ablehnung der soziologischen Kuustbetrachtung lediglich
das politische Moment in Betracht! Und das nennt sich dann «objektive»
Kunstkritik, sachlich unabhängiges Werben für das Kunstverständnis. Als
ob nicht gerade Peter Meyer damit mit aller Klarheit bloßlegen würde,
daß seine Meinung und die Meinungen der ihm verwandten Zunftgenossen
lediglich den Interessen und dem Denken der heute noch führenden
großbürgerlichen Kreise unseres Landes entsprungen sind, jener gleichen
Kreise, die den jungen realistischen Maler Hodler bis in die neunziger
Jahre hinein fast verhungern ließen und dem idealistisch gewordeneu
Maler ein Millionenvermögen zuhielten, als er vom Maler der «häßlichen»

49



Realität zum Maler der süßlichen Verzückung und der brutalen
Männlichkeit wurde.

Vergleicht man das Buch der beiden Verfasser etwa mit Ewald Benders
«Die Kunst Ferdinand Hodlers», so erfaßt man bei einiger Unvorein-
genommenheit allerdings bald genug den weitgreifenden Unterschied, der
die Kunstbetrachtung Mühlesteins und Georg Schmidts von der
Kunstbetrachtung der zünftigen Kunstgeschichte trennt. Es ist der Gegensatz
zweier Welten. Allerdings nicht, wie Peter Meyer primitiv und oberflächlich

genug festhalten möchte, der Gegensatz zwischen Materialismus einerseits

und irgendeiner anderen sogenannten «tieferen» Kunstbetrachtung
anderseits. Ein Ewald Bender beschränkt sich im wesentlichen auf die
vergleichende Betrachtung der Kunstwerke Hodlers vom stilkritischen
und chronologischen Gesichtspunkte aus, während in der vom Geist der
kollektiven Zusammenarbeit getragenen Gemeinschaftsarbeit nicht nur
vergleichende Stilkritik, nicht nur der «L'art pour l'art»-Standpunkt,
sondern der viel allgemeinere, umfassendere sozialpsychologische und
gesellschaftliche Gesichtspunkt festgehalten wird.

Die Arbeit zerfällt in vier Teile: Jugendjahre, Lehrjahre (1871—1879)
mit einem Intermezzo: Zwischenbilanz zwischen Herkunft und Zukunft,
Der Meister des Realismus (1879—1889), Der Meister des Idealismus
(1889—1918). Man wird in diesem Werke aber vergeblich eine
«materialistische» Auffassung suchen, wie dies Peter Meyer behaupten möchte.
Was der aufmerksame Leser findet — und aufmerksame Leser verdient
dieses Buch —, sind in die gründliche Bildbesprechung eingefügte
Bemerkungen über die Zusammenhänge der künstlerischen Entwicklung
Hodlers mit seinem persönlichen Leben. Es handelt sich um tiefschürfende

Bemerkungen psychologischer Natur, allerdings nicht im Sinne der
wissenschaftlich unhaltbaren «verstehenden», sondern der exakteren
erklärenden Tiefenpsychologie. So heißt es über den Anschluß Hodlers an
die Stündelerbewegung in Langenthai im Jahre 1880 auf Seite 174: «In
der Verbindung eines erotischen Ausbruches mit einer religiösen Krise
ist dieses Erlebnis grundlegend wichtig für die Erkenntnis des ganzen
späteren janusköpfigen Wesens Hodlers: es zeigt zum erstenmal völlig
klar die beiden Pole der Flucht in die Introversion und der Flucht in die
Extraversion, die beiden Pole der überbetonten Geistigkeit und der
überbetonten Sinnlichkeit, zwischen denen Hodlers Realismus nach und nach
zermahlen wird. Ein für allemal erkennen wir hier, biographisch ganz
konkret belegt, daß beides Flucht vor der Wirklichkeit ist: die feminine
Introversion (in ihren beiden Formen, der elegischen Selbstversenkung
und der ekstatischen Selbstverschenkung) und die maskuline Extraversion
— nämlich Flucht ins Pseudo-Geistige und Flucht ins Pseudo-Sinnliche.»

Um den Charakter der vorliegenden Hodlerbiographie recht deutlich
erkennen zu lassen, geben wir aus dem Kapitel über das bekannte, Hodlers
Weltruhm begründende Bild die «Nacht» einige Stellen wieder, die für
sich selber sprechen: «Durchgreifend neu ist, was als Folge der «Nacht»
eintreten wird: daß Hodler keineswegs alle in den achtziger Jahren
erarbeiteten künstlerischen Möglichkeiten weiterentwickelt, sondern eine

grundsätzliche und — bis auf wenige Ausnahmen —¦ endgültige Ein-

50



schränkung vollzieht: die Einschränkung auf den Idealismus in seinen
beiden Grundformen, der männlichen Extraversion und der weiblichen
Intraversion Gegen Ende der achtziger Jahre, als es Hodler auf keinem
Wege gelingen wollte, seine Existenz auch materiell zu sichern, und als
dann auch noch eine bei solchem Hungerleben und gleichzeitig bei solcher
körperlicher und geistigen Höchtsleistung wahrlich nicht verwunderliche
Erschütterung seiner Gesundheit hinzukam, so daß ihn wieder einmal die
panische Angst heimsuchte, er habe das alte Familienübel der «Auszehrung»

geerbt: da brach in Hodler eine neue Krise aus, die seinen Glauben
an den Sinn des Lebens in dieser Umwelt des Elends zutiefst erschütterte.
Aber noch einmal sammelte er seine ganzen körperlichen und geistigen
Kräfte, um in einem Werk dieser Angst seelisch Herr zu werden und um
mit ihm womöglich auch materiell endlich den Erfolg zu erringen
In der «Nacht» hat Hodler das janusartige Doppelgesicht des Schlafes
und des Todes dargestellt Und so ist es auch der gleiche gewaltige
Lebenswille, der sich im zentralen Schläfer der «Nacht» gegen die
Lebensbedrohung aufbäumt. Dieser Lebenswille ist urrealistisch! Die vier
Gruppen der schlafend Liegenden rund um die Mittelgruppe sind völlig
unberührt von der Angst In ihnen ist der natürliche Schlaf, der die
Regeneration der Lebenskraft bedeutet, in vier verschiedenen Formen
dargestellt Schauen wir uns nun aber die großartig Schlafende vorne
links etwas genauer an, so müssen wir erkennen, daß sie keine andere
ist als die Mutter des damals zweijährigen Hektor, die Hodler um der
vornehmeren Berta Stucki willen verlassen hat! Halten wir damit zusammen

unsere Feststellung, daß in der ganzen linken Hälfte der «Nacht»
die realistische, in der ganzen rechten Hälfte jedoch die idealisierende
Gesinnung überwiegt, so ergibt sich die weitere einschneidende
Erkenntnis, daß der Wechsel vom Milieu der Augustine Dupin zum Milieu
der Berta Stucki verbunden ist mit einem Wechsel der künstlerischen
Gesinnung. So sind es vor allem das «schönere» Schläferpaar rechts unten
und der kunstgeschichtlich gebildete Schläfer rechts oben, was der
«Nacht» zu Hodlers bis dahin größtem Erfolg verholfen hat, während die
Schläfer links noch allzusehr an den in das Häßliche verliebten Hodler
erinnerten, den zu verabschieden man ihm seit Jahren unermüdlich
empfohlen hat. Zum erstenmal also ist die Preisgabe des Realismus erfolgsmäßig

für Hodler nicht vergeblich gewesen! Deshalb ist die «Nacht» für
Hodler zum eigentlichen Schicksalswerk geworden Als letzte Besonderheit

der «Nacht» in Hodlers gesamtem Werk muß endlich angemerkt
werden, daß in ihr allein das horizontale Liegen gleichzeitig die Urgebärde
des Schlafes, des Todes und der Liebe ist.»

Es braucht unseresErachtens recht viel «Mut», wenn nicht geradezu eine
gewisse Unverfrorenheit, wenn man eine derart sorgfältige psychologische
ästhetisch-formale und künstlerische Analyse der zahlreichen Werke
Hodlers — wir haben in unserem Zitat nur die allerwichtigsten Stellen
über ein Werk wiedergegeben — als eine Kunstbetrachtung abtun will, die
nicht geeignet sei, das Verständnis der Kunst zu wecken und zu fördern.
Hinter den hitzigen Abwehr unserer offiziellen Kunstpriester stecken
in der Tat sozialpolitische Gründe, die allerdings zum größten Teil im

51



Unbewußten verankert sein dürften und sozusagen als Tabu der
bürgerlichen Weltanschauung zu bewerten sind.

So ist es schon «shocking», wenn in einer Biographie des zweifellos
größten schweizerischen Malers vom erotischen Leben des Künstlers die
Rede ist, seine zwei Scheidungen und drei offizielle Ehen und eine wilde
Ehe mit einem unehelichen Sohne, sowie andeutungsweise von mannigfachen

Liebschaften des erfolgreichen Hodler geschrieben wird. Die
bürgerliche Welt kennt ja die Sinnlichkeit als realistische Kraft nicht. Die
Isolierung des Schönen erleichtert von vornherein die Abstraktion von
der künstlerischen Persönlichkeit.

Erschwerend wirkt auf die freimütige Hodlerkritik naturgemäß auch
die Tatsache, daß die idealistischen Spätwerke des Meisters zu einer
wertvollen Kapitalanlage geworden sind. Das Bild des großen Künstlers wird
zur begehrten Ware nur im großbürgerlichen Milieu. Diese Feststellung
mit aller Deutlichkeit getroffen zu haben, ist eine der großen Todsünden,
welche den beiden Verfassern offenbar nicht verziehen werden will. Das
Kunstwerk soll eine Spiegelung eines metaphysischen Dinges an sich,

genannt Schönheit, sein.
Wer es wagt, das Kunstwerk als ein Werk menschlicher und sozialer

Kräfte zu behandeln, gerät mit den Lebensgesetzen der kapitalistischen
Gesellschaft in Konflikt. Denn diese Gesellschaft kann heute weniger
denn je die Wahrheit über sich selbst ertragen. Je lebensfremder, je
weniger realistisch die Kunst ist — handle es sich um Film und Theater,
um Literatur oder um die bildenden Künste —, um so «geschätzter» ist
das betreffende Kunstwerk, selbstverständlich gewisse minimale formale
Qualitäten vorausgesetzt. Der Kampf für den wahren, das heißt realistischen

Film stößt im Rahmen der heutigen Gesellschaftsordnung auf genau
die gleichen Schwierigkeiten, wie der Kampf für eine wahrhaft begreifende,

genetisch erklärende Kunstbetrachtung. In diesem Sinne ist der
durch die Biographie «Ferdinand Hodler» ausgelöste Kampf um eine
Neubewertung des Lebenswerkes Hodlers nur ein Symptom für die
allgemeine Kulturkrise des schweizerischen Bürgertums, jenes gleichen
Bürgertums, das heute noch im vierten Kriegsjahre in der Illusion befangen
scheint, es werde möglich sein, die Nachkriegszeit mit der Politik einer
Rückkehr zu den gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Verhältnissen
der Vorkriegszeit durchzustehen.

In Wirklichkeit liegt in der Biographie «Ferdinand Hodler» von
Mühlestein und Schmidt ein Werk vor, das weit mehr gibt, als nur eine
einfache Künstlerbiographie. Dieses Werk bietet einen geistigen Abriß
der modernen Kunstgeschichte, geschaut und erfaßt durch das Medium
eines einzelnen großen Schweizerkünstlers. Peter Meyer rennt offene
Türen ein, weil er einfach nicht sehen will, was jeder geistig
Aufgeschlossene im 20. Jahrhundert erkennen müßte, daß diese Gesellschaftsordnung

innerlich reif zum Umbruch ist und daß große Künstler und
einsichtige Kunstbetrachter erst in einer neuen Gesellschaftsordnung ein
wirklich freies Feld der Betätigung finden werden. Gerade wenn wir den

Künstler, zum Beispiel Hodler, als Kind seiner Zeit begreifen und sein
Werk als Ausdruck seiner persönlichen Entwicklung verstehen lernen,

52



werden wir auch fähig, über die Gegenwart hinaus zu blicken. Und für
eine bessere Zukunft zu kämpfen!

Die beiden Verfasser haben in ihrem Werke erfüllt, was das Vorwort
verspricht: «Heute sei es vielleicht sogar die dringendste Aufgabe, diese
veränderte Bewertung der Kunst Hodlers einmal auf ihre objektive
Berechtigung zu prüfen. Hinter dem Gegensatz zwischen dem frühen und
dem reifen Hodler stecke offenbar der grundsätzlichere Gegensatz einer
realistischen und einer idealistischen künstlerischen Anschauungsweise,
und im Umbruch vom frühen realistischen zum reifen idealistischen
Hodler sei wohl das Grundproblem der gesamten Kunst Hodlers
beschlossen.» Durch «psychologische Kontrolle der künstlerischen Urteile
und der biographischen Fakten» sollte «das Wann und das Wie dieses
Umbruchs an Hand der Werke einmal ganz konkret» aufgezeigt und
«dessen Warum an Hand der Lebensgeschichte Hodlers zu begründen»
versucht werden.

Auch darüber sind sich die beiden Verfasser einig, daß dieses Buch
ein Buch des künstlerischen Sehens ist: «Und nun sind wir unseren Lesern
ein Wort der Aufklärung auch darüber schuldig, weswegen unser Buch,
dessen A und O das künstlerische Sehen ist (man kann sich fragen, ob
sich einige der Kritiker wirklich die Mühe gemacht haben, das Buch selbst
zu lesen und die Bildangaben an Hand von Reproduktionen zu
überprüfen. D. V.) und das daher in genauen Bildbeschreibungen eine seiner
wichtigsten Aufgaben erblickt, ohne die schier unerläßliche Hilfe eines
Abbildungsteiles erscheinen muß. Nämlich: um von der Inhaberin der
Reproduktionsrechte an Hodlers Werk die Reproduktionsbewilligung zu
erhalten, hätte unser Buch sich deren Zensur unterstellen müssen. (Man
kann sich fragen, ob nicht gerade in diesem Falle privatrechtliche, das

heißt ,materielle' Interessen entscheidend einwirkten. D. V.) Wie die
freie Urteilsbildung über Nietzsche sich gegen die offizielle Version der
Hüterin des Nietzsche-Archivs hat durchsetzen müssen, so ähnlich scheint
es nun auch mit Hodler zu gehen. Ja, in der Diskussion um den realistischen

und idealistischen Hodler ist Hodlers Witwe vielleicht in noch
höherem Maße Partei, als es die Schwester Nietzsches war im Kampf um
den ganzen Nietzsche. Selbstverständlich haben wir es abgelehnt, die
Partei als Richter anzuerkennen und haben auf Zensur und Abbildungen
verzichtet. Möchten sich Hodlers Tempelwächter doch um den
künstlerischen Ruf Hodlers gleich besorgt zeigen, wie sie es um dessen
gesellschaftlichen Ruf sind.»

Abschließend sei bloß noch festgehalten, die beiden Verfasser haben
ihr im Vorwort niedergelegtes Programm mit Sorgfalt erfüllt. Wer sich
die Mühe nimmt, an Hand des Abbildungsmaterials das Werk zu lesen

(im Jahre 1948 soll dem Textband ein Abbildungsband nachgeschickt
werden), wird bestätigen müssen, daß in der Tat das «A und 0» dieses
Werkes «das künstlerische Sehen ist».

53


	Ein neuer Kampf um Hodler

