Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 23 (1943-1944)

Heft: 10

Artikel: Die Entwicklung der menschlichen Arbeit
Autor: Bihrer, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-334975

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-334975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

solchen Proklamationen nichts gesagt wird, beziiglich deren sich kein
ernsthafter Politiker, wo immer er auch stehe, binden kann, sind spiter
erst recht Differenzen moglich und zu erwarten. Immerhin it die grund-
satzlich erzielte Einigung iiber den sozialistischen Charakter des neuen
Frankreich die Prognose zu, dal} sich solche Auseinandersetzungen weniger
iiber die Grundfragen des sozialistischen Aufbaus an sich — ob und was
sozialisiert werden soll — ergeben werden, als iiber die Probleme der staat-
lichen Organisation, dariiber, wie groB der demokratische Gehalt des
sozialistischen Frankreichs sein wird. Hier zeigen sich heute schon mit
dem totalitdren puritanischen Kasernensozialismus «Bir Hakeims», der
radikalen, auf die Uberleitung zum Riitesystem dringenden Demokratie
der Kommunisten und dem Festhalten der Sozialisten an den tradi-
tionellen Formen der franzosischen Demokratie grundlegende Verschie-
denheiten der Konzeptionen, die bereits in der Gegenwart das ideologische
und wohl nicht nur ideologische Kampffeld der Parteien im neuen Frank-
reich umreillen.

Die Entwicklung der menschlichen Arbeit

Ein Vortrag von Jakob Biihrer

In dem in der Biichergilde Gutenberg erschienenen Werk von Guglielmo
Canevascini: «Die Entwicklung der menschlichen Arbeit durch die Jahr-
hunderte», iiber das ich Ihnen hier zu sprechen habe, gibt der Verfasser
einen AbriB} iiber den Aufstieg des Menschen von jenem Urzustand bis in
die Gegenwart. Er zeigt auf, wie der Mensch seine Lebensbedingungen
selber schuf, verinderte, verbesserte, wie davon die Formen der Gesell-
schaftsordnung abhingen. In einem zweiten und dritten Teil wird dargelegt,
wie durch Genossenschaften und Gewerkschaften die Instrumente gefun-
den wurden, mit denen wir die Existenzbedingungen weiter verbessern
und eine sozial gerechte und friedliche Zukunft schaffen konnen.

Es kann unmoglich meine Aufgabe sein, hier in einem einzelnen Vor-
trag wiederholen zu wollen, was Canevascini in Dutzenden von Radiovor-
trigen so meisterlich erklirte. Sie lesen das mit unendlich mehr Genuf}
und Gewinn in dem Buch selber nach und lassen sich von Hans Ernis geist-
vollen Illustrationen anregen, die geschilderten Tatsachen wieder und
wieder zu tiberdenken.

Ich muBl versuchen, Ihnen die menschliche Entwicklung von einem
andern Aspekt, einem gefihrlicheren, zu beleuchten, mufl Thnen von den
Dingen sprechen, die nicht oder nur andeutungsweise in dem Buche von
Canevascini stehen und stehen konnen.

Warum? Weil es sich um Radiovortrdge handelt. Es ist schon ein un-
erhortes Verdienst, dall dieses Thema und in so freimiitiger Weise am
Radio behandelt werden konnte, und die Tatsache erklart sich nur, weil
der onorevole Canevascini Regierungsrat ist und selber in der Tessiner
Radiokommission sitzt. In Ziirich, Basel (um von den Welschen zu schwei-
gen) ist so etwas vorerst unmoglich.

347



Aber tduschen wir uns nicht — es sind nicht etwa nur biirgerliche Zen-
soren, denen derartige Feststellungen der entwicklungsgeschichtlichen Tat-
sachen auf die Nerven gehen. Ich habe in Basel mit diesem Vortrag das
Argernis von jungen Leuten erregt, die sich fiir sehr, sehr fortschrittlich
halten, die mir nachher die Frage stellten, ob ich nie von einem gewissen
Karl Marx gehort hdatte? Worauf ich antwortete: O ja, dunkel, wann hat
denn der gelebt? — Oh, vor hundert Jahren. — Vielleicht hat sich die Welt
inzwischen ein paarmal gedreht, sagte ich, und es kann sein, dal Marx, der
ein kluger Mann war, inzwischen manches anders gesehen hitte . ..

Um was geht es bei der Canevascini-Vortragsreihe? Um ein Elementar-
buch iiber die menschliche Entwicklung und seiner Existenz. Ist das nicht
ein wenig komisch? Nach einem Jahrhundert obligatorischen Elementar-
unterrichts kann einer kommen und uns am Radio Vortrige iiber die ele-
mentarsten Dinge halten. Was wiirden Sie sagen, wenn man uns Radio-
vortriage iiber das Einmaleins und das ABC hielte? —

Aber in Basel ergab es sich, dal wir uns iiber die elementarsten Dinge
unserer Entwicklung nicht einig sind. Es traten da radikale Norgler auf,
die mehr als ein Haar in Canevascinis Suppe fanden, offenbar aus keinem
andern Grunde, als weil der Verfasser — ein Sozialist ist. Ah, wenn wir
uns auf der Linken wiederum in theoretischen Haarspaltereien verlieren,
uns dariiber aufs neue verfeinden und noch einmal unfihig sein sollten,
das soziale Problem zu l6sen!!

Nein, Canevascinis Entwicklungsabrif ist ein durchaus tauglicher Ent-
wurf zu einem Elementarbuch fiir die Grundlage der Menschheits-
geschichte. Nichts ware wiinschenswerter, als die Schaffung eines solchen
Lehrbuches fiir unsere Elementarschulen! Es wiirde unsern so verwirren-
den Geschichtsunterricht unendlich entlasten und dem Kinde jene paar
Grundwahrheiten beibringen, ohne die ein soziales Menschentum nicht
moglich ist.

In einem solchen Elementarbuch hitten freilich auch jene paar Grund-
wahrheiten zu stehen, die Canevascini nur streifen konnte, weil man sie
am biirgerlichen Radio nicht erwdhnen darf, sofern man sich dieses Sprach-
rohr erhalten will.

In diesem Elementarbuch der menschlichen Entwicklung folgt nam-
lich nach meiner Ansicht auf das Steinzeitalter, das ist das Zeitalter der
Sammler und Jiger und beginnenden Nomaden, auf die Bronze- und Eisen-
zeit, das Zeitalter der beginnenden Sklaverei, der Arbeitsteilung der Hand-
werker und Stiddte, der Goldzeit, das Zeitalter der entstehenden Industrie,
der Nationalstaaten, des Kapitalismus, an dessen Ende wir angekommen
sind. Nun ist es natiirlich nicht so, dafl an dem und dem Tag das alte Zeit-
alter aufhért und das neue beginnt, sie flieBen ineinander iiber, sie be-
stehen lange neben- und iibereinander. So dauert zum Beispiel das Eisen-
zeitalter, die Zeit der Sklaverei, bis ans Ende des achtzehnten Jahrhunderts,
bis nach der Franzgsischen Revolution, denn der Feudalismus ist ja nur
eine andere Form der Sklaverei. Nur wenn wir die Entwicklung in diesen
groBen Linien sehen, erkennen wir die wirklich schicksalsentscheidenden
Tatsachen.

Welches sind diese schicksalsentscheidenden Tatsachen in der ersten

348



Epoche, der Steinzeit? Doch wohl die: Der Mensch ist nicht auf die an-
geborenen Fihigkeiten seines Korpers allein angewiesen. Er kann sie ver-
mehren. Er kann Werkzeuge herstellen. In zehntausend Jahren, von der
untersten Stufe des Steinzeitmenschen bis zur obersten, vom plumpen,
kaum noch als Messer zu erkennenden Schneidinstrument bis zu den
Chirurgenmessern, wie man sie im Schweizerbild zu Schaffhausen fand,
verbessert er die Werkzeuge, sammelt dariiber eine Unmenge von Erfah-
rungen, erleichtert so das Dasein unerhort und wichst an diesem Werk
auch geistig. Wie sehr, verraten seine erstaunlichen Hghlenzeichnungen.
An seinem Werk und an seiner Erfahrung wichst dieser Urmensch empor.

Aber er macht noch eine ganz andere Entdeckung, die tiber sein Schick-
sal entscheidet: er entdeckt, daB er nicht auf die vorhandenen Lebens-
miitel, Mittel zum Leben angewiesen ist, dal} er sie vielmehr Liinstlich
vermehren, anbauen, ziichten kann. Pflanzen, Tiere. Auch das die Frucht
der Erfahrung. Mit dieser Entdeckung ist sein Schicksal, sein Sieg ent-
schieden. Welcher Sieg? —

Um das zu verstehen, miissen wir einen Augenblick zuriick. Der Lebens-
trieb jeglicher Kreatur ist: sich zu erhalten, es so gut, bequem wie mog-
lich zu haben. Das ist der primitive Lebenstrieb jeglicher Kreatur. Schon
auf einer niederen Stufe erwacht ein ArtbewuBtsein, auch wenn es sich
nur negativ dullert: aufler in der Brunstzeit kimpft die eigene Art nicht
gegen die eigene Art, totet sie nicht. Nur der Mensch hielt das anders.
Wir werden sehen, warum. Die Art betrachtet ihre Umgebung, die «Welt»,
als ihren Lebensraum, in dem sie riicksichtslos um andere Arten sich zu
behaupten versucht. Frithe entdecken einige Arten, daf} sie ihr Lebens-
ziel, es bequemer, sicherer zu haben, besser erreichen, wenn sie sich zu-
sammenschlieBen, in Herden, ja in Volkern und Staaten, wie Bienen und
Ameisen. Die Erfahrung hat es sie gelehrt.

Auch der Mensch hat diese Erfahrung friith gemacht und sich in Horden,
im Klan, in Stimmen zusammengeschlossen. Was bedeutet das? Zweifellos,
dall die in Horden, im Klan, in Stimmen vereinigten Individuen ihre
Umgebung als gemeinsamen Lebensraum betrachten. Das ist etwas auBer-
ordentlich Wesentliches. Der Begriff Eigentum, der sich schon in der Beute
manifestierte, nimmt deutlichere Formen an. Aber er behilt oder besser
erhilt nun die Form des Kollektiveigentums, die er auch im Ameisen-
und Bienenstaat besitzt, und beim Menschen bis in die ersten nachchrist-
lichen Jahrhunderte erhilt, so beispielsweise in der germanischen Hub-
gemeinschaft, dem kollektiven Eigentum an Grund und Boden.

Nun hat also dieses bereits zur Gemeinschaft iibergegangene Geschopf
Mensch die hochst wunderbare Entdeckung gemacht, dafl es seine Mittel
zum Leben kiinstlich vermehren kann, durch Anbau der Erde, durch Auf-
zucht von Tieren. Aber das erfordert — Arbeit!

Ohne Arbeit kommt auch die Pflanze, das Tier nicht aus. Sammeln
der Sifte und Krifte, das Jagen der Beute ist Arbeit. Aber die Herstel-
fung von Werkzeugen, der Anbau der Erde, Tierzucht erfordern Arbeit
in erhohtem Malle. Damit aber ist das Ziel, es bequemer, besser zu haben,
nicht erreicht. — Man kann also wohl die Mittel zum Leben kiinstlich
mehren, aber um welchen Preis?

349



Die schon vom Tier ererbte Fihigkeit, sich Lebensmittel durch Raub
zu verschaffen, bildet wohl einen Ausweg; aber er erhoht die Unsicher-
heit in einem geradezu ungeheuren MaBl. Denn der Besitzer des «Lebens-
mittels», auf das man es abgesehen hat, ist — ein Mensch! Ein Angehériger
der eigenen Art! Dadurch aber, dall jenes Beutestiick ein Erzeugnis des
Menschen, das Produkt miihseliger Arbeit ist, erhilt es einen erhdéhten
Wert. Mit andern Worten: die menschliche Arbeit steigert den Wert und
die Bedeutung des Eigentums. Durch diesen durch menschliche Arbeit
gesteigerten Wert der Produkte wichst der Anspruch auf personliches
Eigentum, er wird zur Besitzgier. Anderseits fiihrt er zur Uberwindung,
ja Ausschaltung des urspriinglichen Artbewulitseins. Der Mensch wird
durch das personliche Eigentum der Feind des Menschen! Man mul} diese
Gedanken durchdenken, denn hier liegen die Quellen des Menschentums.

Auf einer hoheren Stufe kommt nun der Mensch dahinter, daB es noch
eine andere Moglichkeit gibt, als sich durch Raub und Totschlag in den
Besitz des Eigentums eines andern zu setzen: man kann ihn zwingen, fiir
sich arbeiten zu machen. Die Sklaverei entsteht. Sie dauert, wie gesagt,
aus den grauesten Vorzeiten bis in unsere jiingste Gegenwart. — In diesen
Jahrtausenden ist durch die Sklavenarbeit unser Erdball fruchtbar, anbau-
bar, wegbar geworden. Er ist in einem hohen Malle aus einer Wildnis zur
Heimat der Gattung Mensch geworden. Das Ziel wurde in einem hohen
MaBe erreicht. — Aber dabei ist etwas geschehen, iiber das man sich nur
ungeniigend Rechenschaft gibt. Der Mensch war — wir sahen es — auf seine
Erfahrung angewiesen, wenn er diese Erde so sicher, so bekommlich, so
bequem einrichten wollte, wie es fiir die Gattung moglich war. — Nun hielt
er, schlecht gerechnet, 90 Prozent — denn so viele lebten in der Sklaverei —
davon ab, neue Erfahrungen zu machen, und der Rest beschrinkte sich
darauf, die auf den bisher gewonnenen Erfahrungen aufgebaute Herr-
schaft zu behaupten und neue Erfahrungen zu unterdriicken. So kommt
es, dal zum Beispiel die beriihmte Herrschaft des alten Roms es nicht
uber den Ochsenkarren als Transportmittel hinausbrachte und so gut wie
keine technischen Errungenschaften aufzuweisen hat.

Die beiden Male, da durch duBere Umstinde groBle Teile der Unter-
schichten frei wurden, also Erfahrungen machen konnten, schnellte die
Entwicklung sprunghaft aufwirts. So in der Renaissance und Reformation,
als eine Biirgerschicht freier wirken konnte, und die groen geographi-
schen Entdeckungen, die Erfindung der Buchdruckerkunst gemacht wur-
den, jene erstaunliche Entwicklung der Kiinste eintrat, und Kopernikus
die Erde aus dem Mittelpunkt des Weltalls wegwies und sie zu einem
kleinen Gestirnlein machte. Und dann geschah dasselbe, als nach der Fran-
zosischen Revolution neue Unterschichten frei wurden und jener phan-
tastische Aufschwung begann, den wir das Maschinenzeitalter nennen.
Beide Male wurde die Erfahrungssumme der Menschheit in einer erstaun-
lichen Weise vermehrt, die menschliche Intelligenz unglaublich bereichert.
Damit sollte genugsam bewiesen sein, welche geistige Verarmung jene Jahr-
tausende dauernde Sklaverei fiir die Menschheit bedeutete, wie sehr sie
die Entwicklung hintangehalten hat.

350



Indessen kann sich die Menschheit nicht rascher entwickeln, als es ihr
ihre Mittel, die Summe ihrer Intelligenz, erlauben. Die Mittel, es bequem,
so gut wie moglich zu haben, waren damals fiir eine Oberschicht die Ge-
walt, die Unterdriickung. Anders ging es scheinbar nicht. Bis die Mensch-
heit die neue Entdeckung machte: man ist nicht absolut auf Raub ange-
wiesen, man kann die Produkte der Arbeit auch austauschen und durch
den Tausch und durch Tauschung gewinnen. Der Tausch war eine alte
Einrichtung, und er entwickelte sich langsam neben dem Raub.

Nach und nach kam — da es nicht immer einfach war, das «gangbarste»
Tauschmittel, ndmlich Vieh, gegen eine andere Ware einzutauschen — ein
anderes Tauschmittel auf: die Miinze.

Indessen miissen wir versuchen, uns Rechenschaft zu geben, was dem
Gedanken des Tausches zugrunde lag. Man wollte Ware gegen Ware tau-
schen. Ging es darum? Wenn wir vom Geschopf Mensch ausgehen, dann
liegen die Dinge so: Es will aus diesem Erdball eine moglichst bequeme,
moglichst giinstige Heimat seiner Gattung machen. Das ist der urspriing-
liche Artwille. Dieser Erdball besitzt unendliche Reichtiimer an Roh-
stoffen, stundlich stromen ihm aus der Sonne und den Gestirnen uner-
schopfliche neue Energien zu. Diese Reichtiimer stehen der Art gemein-
sam zur Verfiigung. Es braucht aber Arbeit, um diese Energien und Stoffe
in Lebensgiiter zu verwandeln. Wenn jene Reichtiimer gemeinsames Eigen-
tum sind — der Gedanke liegt auch dem alten «golltlichen Lehen» zu-
grunde — dann ist der Sinn des Tausches nur der, dall man die person-
lich bei der Produktion zu leistende Arbeit gegeneinander austauscht.
Und nichts anderes. Danach wire es also richtig und gerecht: Stunde gegen
Stunde auszutauschen!

Wohlverstanden: wir fragen uns jetzt: was wire der urspriingliche Sinn
des Tausches gewesen? Das war freilich so lange unmoglich, als man nur
Ware gegen Ware austauschte, Kialber gegen Werkzeug, Schmuck und so
weiter. — Aber jetzt, da nach Jahrhunderten ein eigentliches und beson-
deres Tauschmittel, die Miinze, entstand, wie war das jetzt?

Man wird nie hinter die, man mochte sagen hochst drollige (wenn sie
nicht so traurig wire) Geschichte der Menschheit kommen, wenn man
nicht begriffen hat, was sich begab, als die Menschheit das Geld erfand.
Auf die Gefahr hin, als «Freigeldler» tituliert zu werden — obschon diesen
Leuten ob unsern Schlissen die Haare zu Berge stehen —, mull man sich
mit diesen Dingen griindlich auseinandersetzen, weil hier, und hier allein,
die Moglichkeit liegt, aus dem Wahnsinn, dem wir buchstablich verfallen
sind, herauszufinden.

Also, die Menschheit erfand in Jahrtausenden die Miinze. Was war
das? Da war zum Beispiel ein goldenes Metallscheibchen, auf dem das
Bild eines Kalbes stand. — Das hiel}: es steht fiir den Wert eines Kalbes.
Fiir den Wert. Der Wert war das Kalb, nicht die Miinze! Das wullte man.
Das war klar. Der Wert waren die Giiter. Nicht die Miinzen! Der Koénig,
der Staat, die Gemeinschaft, die die Miinzen ausgab, garantierten, daf
man dem Vorweiser der Miinze den Wert eines Kalbes dafiir geben wiirde.
Die Miinze war also nicht nur etwa kein Wert, sondern eine Verpflichtung,
ein VorschuBl! — Geld ist in Tat und Wahrheit ein negativer Wert, ein

351



VorschuB}, eine Schuld! — Wir wissen es nur nicht mehr, stellen die Dinge
auf den Kopf.

Aber das geschah friihe, sehr friith. Langsam oder schnell wurde die
Miinze, die ja so gut und sicher tauschte, selber zum Wert, zum Eigenwert!
Und damit war etwas ganz Verriicktes geschehen. Ein Nichts war zu einem
Wert geworden, ja zu dem Wert. Und das Ubel war, er dauerie. Bisher
hatte es so etwas nicht gegeben. Alle Giiter dieser Welt gingen nach einer
Zeit zugrunde; es gab nichts, das nicht die Motten und der Rost frallen
oder das verfaulte. Geld verfaulte nicht. Wohl konnten Miinzen zugrunde
gehen, aber es gab etwas, das nicht zugrundegehen konnte: Geld, das man
schuldete — das man ausgeliehen hatte und verbiirgt war. Und dieses Geld
hatte die andere phantastische Eigenschaft: es vermehrte sich von selber!
Ohne daB man eine Hand riihrte, irgendeine Arbeit leistete. Es warf
Zinsen, Gewinne ab. Jenes urspriinglich als Urmensch so primitive Ge-
schopf hatte sich dieses Zaubermittel zugelegt. —

Die Wirkung war ungeheuer, unermeflich. — Zunachst durchaus positiv.
Durch die Miinze war, solange sie reines Tauschmittel blieb, fiir den Wert
stand, nicht der Wert selber war, das grolle Befreiungsmittel geschaffen,
das berufen war: die Sklaverei zu iibherwinden. Man konnte Arbeit gegen
Arbeit tauschen, man konnte sie kaufen. Man war nicht mehr unbedingt
darauf angewiesen, sie zu erzwingen. Macht und Gewalt verloren ihren
Sinn. Erst dieses weitgehend taugliche Tauschmittel erméglichte die Ar-
beitsteilung, das Aufkommen des Handwerks, die Entstehung des groflen
Kulturinstrumentes, der Stadte, die ohne Tauschmittel unmoglich waren.
Das alles lesen Sie mit Vorteil bei Canevascini nach. Das ganze Burger-
und Biirgertum beruht auf der Miinze, der Einfithrung des Geldes. Und
mehr: erst jetzt, da es praktisch moglich war, auf die Gewalt zu ver-
zichten, konnte der urspriingliche Gedanke der Artgemeinschaft, die Ein-
heit der Menschen, wieder durchbrechen, zum BewuBtsein werden, im
Humanismus der Griechen, in der Lehre von der Menschenliebe eines
Christus. So bedingt ist der Mensch von seinen Einrichtungen, alles Ideelle
beruht auf praktischen Méglichkeiten, Erfahrungen.

Aber frithe begannen sich auch jene — sagen wir — teuflischen Eigen-
schaften des dariiber zum Kapital werdenden Geldes auszuwirken, nim-
lich, daBl es dauerte und sich selber vermehrte. Man konnte es sparen
und ausleihen. Geld war iiberdem zum Besitzinstrument par excellence
geworden. Man brauchte nicht mehr Macht in Form von Waffen zu be-
sitzen, um andere fiir sich arbeiten zu lassen, es geniigte, Geld zu haben.
Es vermehrte sich selbst und verbrauchte sich nicht. —

Sie wissen ja, wie das mit unsern Bundesbahnen ist. Die Betriebsrech-
nung ist durchaus befriedigend, aber die Kapitalrechnung... Wir haben
soundso viele Millionen in die Bahnen gesteckt; wir haben die Anlage-
summe schon dutzendmal in den Zinsen aufgebracht, aber die Schuld ist
immer noch da... Es fillt uns nicht ein, zu sagen: wir haben das Geld
in die Bahn gesteckt, wir haben nun die Bahn dafiir! Nein, schreien wir,
wir wollen den Fiinfer und ’s Weggli. Wir wollen die Bahn und das Geld,
das wir hineingesteckt haben. Denn «wir» sind doch das Schweizervolk,

352



denen die Bahnen gehoren und die das Geld geliehen haben. Also wollen
wir beides.

Und nun stellen Sie sich vor, dal auf simtlichen Unternehmungen
dieses Erdballs, auf sozusagen allen Gebduden, Fabriken, Verkehrsanlagen,
Unternehmungen jeder Art Schulden lasten, dall das ein ungeheures
Wolkengebirge von Hypotheken, Investierungen ist, die alle verzinst sein
wollen in Form von Tantiemen, Dividenden, Gewinne abwerfen sollen;
und dann, wenn Sie sich das vorstellen, haben Sie mit einem Schlag die
phantastische Auswirkung, die sich aus der Verwandlung der Miinze in
kapitalistisches Geld ergab!

Als um 500 vor Christi der griechische Gesetzgeber Solon die Seisach-
theia, die Schuldenstreichung einfithrte, die Hypothekensteine aus den
Feldern gerissen wurden, war Athen um kein Jota drmer! Felder und
Weinberge waren noch da, nur eine phantastische Zahl war ausgetan,
weiter nichts. Wenn Sie die phantastischen Schulden dieses Erdballs aus-
wischen, ist er um kein Jota drmer, nur eine vom Wahnsinn uns auf-
erlegte Last ist aufgehoben.

So wie die Jahrtausende Sklaverei diesen Erdball anbaubar, wegbar
machten, so haben ein paar Jahrhundert Geldwirtschaft diesen Erdball
industrialisiert; und wenn es vollstindig miilig ist, zu fragen, ob es nicht
ohne Sklaverei gegangen wire, so ist es ebenso miilig, zu fragen, ob ohne
dieses Schuldensystem die Industrialisierung, die Voraussetzung fiir die
Uberwindung der Armut, hiitte erreicht werden konnen. Aber das ent-
bindet uns nicht von der Frage: Kann dieses System weiterdauern, nach-
dem es uns in die Katastrophen der Weltkriege hineingefiihrt hat und
ganz offenbar an seinem Ende angelangt ist?

{SchluB folgt.)

353



	Die Entwicklung der menschlichen Arbeit

