
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 23 (1943-1944)

Heft: 10

Artikel: Die Entwicklung der menschlichen Arbeit

Autor: Bührer, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-334975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-334975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


solchen Proklamationen nichts gesagt wird, bezüglich deren sich kein
ernsthafter Politiker, wo immer er auch stehe, binden kann, sind später
erst recht Differenzen möglich und zu erwarten. Immerhin läßt die
grundsätzlich erzielte Einigung über den sozialistischen Charakter des neuen
Frankreich die Prognose zu, daß sich solche Auseinandersetzungen weniger
über die Grundfragen des sozialistischen Aufbaus an sich — ob und was
sozialisiert werden soll — ergeben werden, als über die Probleme der
staatlichen Organisation, darüber, wie groß der demokratische Gehalt des

sozialistischen Frankreichs sein wird. Hier zeigen sich heute schon mit
dem totalitären puritanischen Kasernensozialismus «Bir Hakeims», der
radikalen, auf die Überleitung zum Rätesystem drängenden Demokratie
der Kommunisten und dem Festhalten der Sozialisten an den
traditionellen Formen der französischen Demokratie grundlegende
Verschiedenheiten der Konzeptionen, die bereits in der Gegenwart das ideologische
und wohl nicht nur ideologische Kampffeld der Parteien im neuen Frankreich

umreißen.

Die Entwicklung der menschlichen Arbeit
Ein Vortrag von Jakob Bührer

In dem in der Büchergilde Gutenberg erschienenen Werk von Guglielmo
Canevascini: «Die Entwicklung der menschlichen Arbeit durch die
Jahrhunderte», über das ich Ihnen hier zu sprechen habe, gibt der Verfasser
einen Abriß über den Aufstieg des Menschen von jenem Urzustand bis in
die Gegenwart. Er zeigt auf, wie der Mensch seine Lebensbedingungen
selber schuf, veränderte, verbesserte, wie davon die Formen der
Gesellschaftsordnung abhingen. In einem zweiten und dritten Teil wird dargelegt,
wie durch Genossenschaften und Gewerkschaften die Instrumente gefunden

wurden, mit denen wir die Existenzbedingungen weiter verbessern
und eine sozial gerechte und friedliche Zukunft schaffen können.

Es kann unmöglich meine Aufgabe sein, hier in einem einzelnen Vortrag

wiederholen zu wollen, was Canevascini in Dutzenden von Radiovorträgen

so meisterlich erklärte. Sie lesen das mit unendlich mehr Genuß
und Gewinn in dem Buch selber nach und lassen sich von Hans Ernis
geistvollen Illustrationen anregen, die geschilderten Tatsachen wieder und
wieder zu überdenken.

Ich muß versuchen, Ihnen die menschliche Entwicklung von einem
andern Aspekt, einem gefährlicheren, zu beleuchten, muß Ihnen von den
Dingen sprechen, die nicht oder nur andeutungsweise in dem Buche von
Canevascini stehen und stehen können.

Warum? Weil es sich um Radiovorträge handelt. Es ist schon ein
unerhörtes Verdienst, daß dieses Thema und in so freimütiger Weise am
Radio behandelt werden konnte, und die Tatsache erklärt sich nur, weil
der onorevole Canevascini Regierungsrat ist und selber in der Tessiner
Radiokommission sitzt. In Zürich, Basel (um von den Welschen zu schweigen)

ist so etwas vorerst unmöglich.

347



Aber täuschen wir uns nicht — es sind nicht etwa nur bürgerliche
Zensoren, denen derartige Feststellungen der entwicklungsgeschichtlichen
Tatsachen auf die Nerven gehen. Ich habe in Basel mit diesem Vortrag das

Ärgernis von jungen Leuten erregt, die sich für sehr, sehr fortschrittlich
halten, die mir nachher die Frage stellten, ob ich nie von einem gewissen
Karl Marx gehört hätte? Worauf ich antwortete: O ja, dunkel, wann hat
denn der gelebt? — Oh, vor hundert Jahren. — Vielleicht hat sich die Welt
inzwischen ein paarmal gedreht, sagte ich, und es kann sein, daß Marx, der
ein kluger Mann war, inzwischen manches anders gesehen hätte

Um was geht es bei der Canevascini-Vortragsreihe? Um ein Elementarbuch

über die menschliche Entwicklung und seiner Existenz. Ist das nicht
ein wenig komisch? Nach einem Jahrhundert obligatorischen
Elementarunterrichts kann einer kommen und uns am Radio Vorträge über die
elementarsten Dinge halten. Was würden Sie sagen, wenn man uns
Radiovorträge über das Einmaleins und das ABC hielte? —

Aber in Basel ergab es sich, daß wir uns über die elementarsten Dinge
unserer Entwicklung nicht einig sind. Es traten da radikale Nörgler auf,
die mehr als ein Haar in Canevascinis Suppe fanden, offenbar aus keinem
andern Grunde, als weil der Verfasser — ein Sozialist ist. Ah, wenn wir
uns auf der Linken wiederum in theoretischen Haarspaltereien verlieren,
uns darüber aufs neue verfeinden und noch einmal unfähig sein sollten,
das soziale Problem zu lösen!!

Nein, Canevascinis Entwicklungsabriß ist ein durchaus tauglicher
Entwurf zu einem Elementarbuch für die Grundlage der Menschheitsgeschichte.

Nichts wäre wünschenswerter, als die Schaffung eines solchen
Lehrbuches für unsere Elementarschulen! Es würde unsern so verwirrenden

Geschichtsunterricht unendlich entlasten und dem Kinde jene paar
Grundwahrheiten beibringen, ohne die ein soziales Menschentum nicht
möglich ist.

In einem solchen Elementarbuch hätten freilich auch jene paar
Grundwahrheiten zu stehen, die Canevascini nur streifen konnte, weil man sie

am bürgerlichen Radio nicht erwähnen darf, sofern man sich dieses Sprachrohr

erhalten will.
In diesem Elementarbuch der menschlichen Entwicklung folgt nämlich

nach meiner Ansicht auf das Steinzeitalter, das ist das Zeitalter der
Sammler und Jäger und beginnenden Nomaden, auf die Bronze- und Eisenzeit,

das Zeitalter der beginnenden Sklaverei, der Arbeitsteilung der
Handwerker und Städte, der Goldzeit, das Zeitalter der entstehenden Industrie,
der Nationalstaaten, des Kapitalismus, an dessen Ende wir angekommen
sind. Nun ist es natürlich nicht so, daß an dem und dem Tag das alte
Zeitalter aufhört und das neue beginnt, sie fließen ineinander über, sie
bestehen lange neben- und übereinander. So dauert zum Beispiel das

Eisenzeitalter, die Zeit der Sklaverei, bis ans Ende des achtzehnten Jahrhunderts,
bis nach der Französischen Revolution, denn der Feudalismus ist ja nur
eine andere Form der Sklaverei. Nur wenn wir die Entwicklung in diesen

großen Linien sehen, erkennen wir die wirklich schicksalsentscheidenden
Tatsachen.

Welches sind diese schicksalsentscheidenden Tatsachen in der ersten

348



Epoche, der Steinzeit? Doch wohl die: Der Mensch ist nicht auf die
angeborenen Fähigkeiten seines Körpers allein angewiesen. Er kann sie
vermehren. Er kann Werkzeuge herstellen. In zehntausend Jahren, von der
untersten Stufe des Steinzeitmenschen bis zur obersten, vom plumpen,
kaum noch als Messer zu erkennenden Schneidinstrument bis zu den

Chirurgenmessern, wie man sie im Schweizerbild zu Schaffhausen fand,
verbessert er die Werkzeuge, sammelt darüber eine Unmenge von
Erfahrungen, erleichtert so das Dasein unerhört und wächst an diesem Werk
auch geistig. Wie sehr, verraten seine erstaunlichen Höhlenzeichnungen.
An seinem Werk und an seiner Erfahrung wächst dieser Urmensch empor.

Aber er macht noch eine ganz andere Entdeckung, die über sein Schicksal

entscheidet: er entdeckt, daß er nicht auf die vorhandenen Lebensmittel,

Mittel zum Leben angewiesen ist, daß er sie vielmehr künstlich
vermehren, anbauen, züchten kann. Pflanzen, Tiere. Auch das die Frucht
der Erfahrung. Mit dieser Entdeckung ist sein Schicksal, sein Sieg
entschieden. Welcher Sieg? —

Um das zu verstehen, müssen wir einen Augenblick zurück. Der Lebenstrieb

jeglicher Kreatur ist: sich zu erhalten, es so gut, bequem wie möglich

zu haben. Das ist der primitive Lebenstrieb jeglicher Kreatur. Schon
auf einer niederen Stufe erwacht ein Artbewußtsein, auch wenn es sich
nur negativ äußert: außer in der Brunstzeit kämpft die eigene Art nicht
gegen die eigene Art, tötet sie nicht. Nur der Mensch hielt das anders.
Wir werden sehen, warum. Die Art betrachtet ihre Umgebung, die «Welt»,
als ihren Lebensraum, in dem sie rücksichtslos um andere Arten sich zu
behaupten versucht. Frühe entdecken einige Arten, daß sie ihr Lebensziel,

es bequemer, sicherer zu haben, besser erreichen, wenn sie sich
zusammenschließen, in Herden, ja in Völkern und Staaten, wie Bienen und
Ameisen. Die Erfahrung hat es sie gelehrt.

Auch der Mensch hat diese Erfahrung früh gemacht und sich in Horden,
im Klan, in Stämmen zusammengeschlossen. Was bedeutet das? Zweifellos,
daß die in Horden, im Klan, in Stämmen vereinigten Individuen ihre
Umgebung als gemeinsamen Lebensraum betrachten. Das ist etwas
außerordentlich Wesentliches. Der Begriff Eigentum, der sich schon in der Beute
manifestierte, nimmt deutlichere Formen an. Aber er behält oder besser
erhält nun die Form des Kollektiveigentums, die er auch im Ameisen-
und Bienenstaat besitzt, und beim Menschen bis in die ersten nachchristlichen

Jahrhunderte erhält, so beispielsweise in der germanischen
Hubgemeinschaft, dem kollektiven Eigentum an Grund und Boden.

Nun hat also dieses bereits zur Gemeinschaft übergegangene Geschöpf
Mensch die höchst wunderbare Entdeckung gemacht, daß es seine Mittel
zum Leben künstlich vermehren kann, durch Anbau der Erde, durch
Aufzucht von Tieren. Aber das erfordert — Arbeit!

Ohne Arbeit kommt auch die Pflanze, das Tier nicht aus. Sammeln
der Säfte und Kräfte, das Jagen der Beute ist Arbeit. Aber die Herstellung

von Werkzeugen, der Anbau der Erde, Tierzucht erfordern Arbeit
in erhöhtem Maße. Damit aber ist das Ziel, es bequemer, besser zu haben,
nicht erreicht. — Man kann also wohl die Mittel zum Leben künstlich
mehren, aber um welchen Preis?

349



Die schon vom Tier ererbte Fähigkeit, sich Lebensmittel durch Raub

zu verschaffen, bildet wohl einen Ausweg; aber er erhöht die Unsicherheit

in einem geradezu ungeheuren Maß. Denn der Besitzer des
«Lebensmittels», auf das man es abgesehen hat, ist — ein Mensch! Ein Angehöriger
der eigenen Art! Dadurch aber, daß jenes Beutestück ein Erzeugnis des

Menschen, das Produkt mühseliger Arbeit ist, erhält es einen erhöhten
Wert. Mit andern Worten: die menschliche Arbeit steigert den Wert und
die Bedeutung des Eigentums. Durch diesen durch menschliche Arbeit
gesteigerten Wert der Produkte wächst der Anspruch auf persönliches
Eigentum, er wird zur Besitzgier. Anderseits führt er zur Überwindung,
ja Ausschaltung des ursprünglichen Artbewußtseins. Der Mensch wird
durch das persönliche Eigentum der Feind des Menschen! Man muß diese
Gedanken durchdenken, denn hier liegen die Quellen des Menschentums.

Auf einer höheren Stufe kommt nun der Mensch dahinter, daß es noch
eine andere Möglichkeit gibt, als sich durch Raub und Totschlag in den
Besitz des Eigentums eines andern zu setzen: man kann ihn zwingen, für
sich arbeiten zu machen. Die Sklaverei entsteht. Sie dauert, wie gesagt,
aus den grauesten Vorzeiten bis in unsere jüngste Gegenwart. — In diesen
Jahrtausenden ist durch die Sklavenarbeit unser Erdball fruchtbar, anbaubar,

wegbar geworden. Er ist in einem hohen Maße aus einer Wildnis zur
Heimat der Gattung Mensch geworden. Das Ziel wurde in einem hohen
Maße erreicht. — Aber dabei ist etwas geschehen, über das man sich nur
ungenügend Rechenschaft gibt. Der Mensch war — wir sahen es — auf seine

Erfahrung angewiesen, wenn er diese Erde so sicher, so bekömmlich, so

bequem einrichten wollte, wie es für die Gattung möglich war. — Nun hielt
er, schlecht gerechnet, 90 Prozent — denn so viele lebten in der Sklaverei —

davon ab, neue Erfahrungen zu machen, und der Rest beschränkte sich

darauf, die auf den bisher gewonnenen Erfahrungen aufgebaute
Herrschaft zu behaupten und neue Erfahrungen zu unterdrücken. So kommt
es, daß zum Beispiel die berühmte Herrschaft des alten Roms es nicht
über den Ochsenkarren als Transportmittel hinausbrachte und so gut wie
keine technischen Errungenschaften aufzuweisen hat.

Die beiden Male, da durch äußere Umstände große Teile der
Unterschichten frei wurden, also Erfahrungen machen konnten, schnellte die
Entwicklung sprunghaft aufwärts. So in der Renaissance und Reformation,
als eine Bürgerschicht freier wirken konnte, und die großen geographischen

Entdeckungen, die Erfindung der Buchdruckerkunst gemacht wurden,

jene erstaunliche Entwicklung der Künste eintrat, und Kopernikus
die Erde aus dem Mittelpunkt des Weltalls wegwies und sie zu einem
kleinen Gestirnlein machte. Und dann geschah dasselbe, als nach der
Französischen Revolution neue Unterschichten frei wurden und jener
phantastische Aufschwung begann, den wir das Maschinenzeitalter nennen.
Beide Male wurde die Erfahrungssumme der Menschheit in einer erstaunlichen

Weise vermehrt, die menschliche Intelligenz unglaublich bereichert.
Damit sollte genugsam bewiesen sein, welche geistige Verarmung jene
Jahrtausende dauernde Sklaverei für die Menschheit bedeutete, wie sehr sie
die Entwicklung hintangehalten hat.

350



Indessen kann sich die Menschheit nicht rascher entwickeln, als es ihr
ihre Mittel, die Summe ihrer Intelligenz, erlauben. Die Mittel, es bequem,
so gut wie möglich zu haben, waren damals für eine Oberschicht die
Gewalt, die Unterdrückung. Anders ging es scheinbar nicht. Bis die Menschheit

die neue Entdeckung machte: man ist nicht absolut auf Raub
angewiesen, man kann die Produkte der Arbeit auch austauschen und durch
den Tausch und durch Täuschung gewinnen. Der Tausch war eine alte
Einrichtung, und er entwickelte sich langsam neben dem Raub.

Nach und nach kam — da es nicht immer einfach war, das «gangbarste»
Tauschmittel, nämlich Vieh, gegen eine andere Ware einzutauschen — ein
anderes Tauschmittel auf: die Münze.

Indessen müssen wir versuchen, uns Rechenschaft zu geben, was dem
Gedanken des Tausches zugrunde lag. Man wollte Ware gegen Ware
tauschen. Ging es darum? Wenn wir vom Geschöpf Mensch ausgehen, dann
liegen die Dinge so: Es will aus diesem Erdball eine möglichst bequeme,
möglichst günstige Heimat seiner Gattung machen. Das ist der ursprüngliche

Artwille. Dieser Erdball besitzt unendliche Reichtümer an
Rohstoffen, stündlich strömen ihm aus der Sonne und den Gestirnen
unerschöpfliche neue Energien zu. Diese Reichtümer stehen der Art gemeinsam

zur Verfügung. Es braucht aber Arbeit, um diese Energien und Stoffe
in Lebensgüter zu verwandeln. Wenn jene Reichtümer gemeinsames Eigentum

sind — der Gedanke liegt auch dem alten «gölltlichen Lehen»
zugrunde — dann ist der Sinn des Tausches nur der, daß man die persönlich

bei der Produktion zu leistende Arbeit gegeneinander austauscht.
Und nichts anderes. Danach wäre es also richtig und gerecht: Stunde gegen
Stunde auszutauschen!

Wohlverstanden: wir fragen uns jetzt: was wäre der ursprüngliche Sinn
des Tausches gewesen? Das war freilich so lange unmöglich, als man nur
Ware gegen Ware austauschte, Kälber gegen Werkzeug, Schmuck und so
weiter. — Aber jetzt, da nach Jahrhunderten ein eigentliches und besonderes

Tauschmittel, die Münze, entstand, wie war das jetzt?
Man wird nie hinter die, man möchte sagen höchst drollige (wenn sie

nicht so traurig wäre) Geschichte der Menschheit kommen, wenn man
nicht begriffen hat, was sich begab, als die Menschheit das Geld erfand.
Auf die Gefahr hin, als «Freigeldler» tituliert zu werden ~ obschon diesen
Leuten ob unsern Schlüssen die Haare zu Berge stehen —, muß man sich
mit diesen Dingen gründlich auseinandersetzen, weil hier, und hier allein,
die Möglichkeit liegt, aus dem Wahnsinn, dem wir buchstäblich verfallen
sind, herauszufinden.

Also, die Menschheit erfand in Jahrtausenden die Münze. Was war
das? Da war zum Beispiel ein goldenes Metallscheibchen, auf dem das

Bild eines Kalbes stand. — Das hieß: es steht für den Wert eines Kalbes.
Für den Wert. Der Wert war das Kalb, nicht die Münze! Das wußte man.
Das war klar. Der Wert waren die Güter. Nicht die Münzen! Der König,
der Staat, die Gemeinschaft, die die Münzen ausgab, garantierten, daß

man dem Vorweiser der Münze den Wert eines Kalbes dafür geben würde.
Die Münze war also nicht nur etwa kein Wert, sondern eine Verpflichtung,
ein Vorschuß! — Geld ist in Tat und Wahrheit ein negativer Wert, ein

351



Vorschuß, eine Schuld! — Wir wissen es nur nicht mehr, stellen die Dinge
auf den Kopf.

Aber das geschah frühe, sehr früh. Langsam oder schnell wurde die
Münze, die ja so gut und sicher tauschte, selber zum Wert, zum Eigenwert!
Und damit war etwas ganz Verrücktes geschehen. Ein Nichts war zu einem
Wert geworden, ja zu dem Wert. Und das Übel war, er dauerte. Bisher
hatte es so etwas nicht gegeben. Alle Güter dieser Welt gingen nach einer
Zeit zugrunde; es gab nichts, das nicht die Motten und der Rost fraßen
oder das verfaulte. Geld verfaulte nicht. Wohl konnten Münzen zugrunde
gehen, aber es gab etwas, das nicht zugrundegehen konnte: Geld, das man
schuldete — das man ausgeliehen hatte und verbürgt war. Und dieses Geld
hatte die andere phantastische Eigenschaft: es vermehrte sich von selber!
Ohne daß man eine Hand rührte, irgendeine Arbeit leistete. Es warf
Zinsen, Gewinne ab. Jenes ursprünglich als Urmensch so primitive
Geschöpf hatte sich dieses Zaubermittel zugelegt. —

Die Wirkung war ungeheuer, unermeßlich. — Zunächst durchaus positiv.
Durch die Münze war, solange sie reines Tauschmittel blieb, für den Wert
stand, nicht der Wert selber war, das große Befreiungsmittel geschaffen,
das berufen war: die Sklaverei zu überwinden. Man konnte Arbeit gegen
Arbeit tauschen, man konnte sie kaufen. Man war nicht mehr unbedingt
darauf angewiesen, sie zu erzwingen. Macht und Gewalt verloren ihren
Sinn. Erst dieses weitgehend taugliche Tauschmittel ermöglichte die
Arbeitsteilung, das Aufkommen des Handwerks, die Entstehung des großen
Kulturinstrumentes, der Städte, die ohne Tauschmittel unmöglich waren.
Das alles lesen Sie mit Vorteil bei Canevascini nach. Das ganze Burger-
und Bürgertum beruht auf der Münze, der Einführung des Geldes. Und
mehr: erst jetzt, da es praktisch möglich war, auf die Gewalt zu
verzichten, konnte der ursprüngliche Gedanke der Artgemeinschaft, die Einheit

der Menschen, wieder durchbrechen, zum Bewußtsein werden, im
Humanismus der Griechen, in der Lehre von der Menschenliebe eines
Christus. So bedingt ist der Mensch von seinen Einrichtungen, alles Ideelle
beruht auf praktischen Möglichkeiten, Erfahrungen.

Aber frühe begannen sich auch jene — sagen wir — teuflischen
Eigenschaften des darüber zum Kapital werdenden Geldes auszuwirken, nämlich,

daß es dauerte und sich selber vermehrte. Man konnte es sparen
und ausleihen. Geld war überdem zum Besitzinstrument par excellence
geworden. Man brauchte nicht mehr Macht in Form von Waffen zu
besitzen, um andere für sich arbeiten zu lassen, es genügte, Geld zu haben.
Es vermehrte sich selbst und verbrauchte sich nicht. —

Sie wissen ja, wie das mit unsern Bundesbahnen ist. Die Betriebsrechnung

ist durchaus befriedigend, aber die Kapitalrechnung Wir haben
soundso viele Millionen in die Bahnen gesteckt; wir haben die Anlagesumme

schon dutzendmal in den Zinsen aufgebracht, aber die Schuld ist
immer noch da Es fällt uns nicht ein, zu sagen: wir haben das Geld
in die Bahn gesteckt, wir haben nun die Bahn dafür! Nein, schreien wir,
wir wollen den Fünfer und 's Weggli. Wir wollen die Bahn und das Geld,
das wir hineingesteckt haben. Denn «wir» sind doch das Schweizervolk,

352



denen die Bahnen gehören und die das Geld geliehen haben. Also wollen
wir beides.

Und nun stellen Sie sich vor, daß auf sämtlichen Unternehmungen
dieses Erdballs, auf sozusagen allen Gebäuden, Fabriken, Verkehrsanlagen,
Unternehmungen jeder Art Schulden lasten, daß das ein ungeheures
Wolkengebirge von Hypotheken, Investierungen ist, die alle verzinst sein
wollen in Form von Tantiemen, Dividenden, Gewinne abwerfen sollen;
und dann, wenn Sie sich das vorstellen, haben Sie mit einem Schlag die
phantastische Auswirkung, die sich aus der Verwandlung der Münze in
kapitalistisches Geld ergab!

Als um 500 vor Christi der griechische Gesetzgeber Solon die Seisachtheia,

die Schuldenstreichung einführte, die Hypothekensteine aus den
Feldern gerissen wurden, war Athen um kein Jota ärmer! Felder und
Weinberge waren noch da, nur eine phantastische Zahl war ausgetan,
weiter nichts. Wenn Sie die phantastischen Schulden dieses Erdballs
auswischen, ist er um kein Jota ärmer, nur eine vom Wahnsinn uns
auferlegte Last ist aufgehoben.

So wie die Jahrtausende Sklaverei diesen Erdball anbaubar, wegbar
machten, so haben ein paar Jahrhundert Geldwirtschaft diesen Erdball
industrialisiert; und wenn es vollständig müßig ist, zu fragen, ob es nicht
ohne Sklaverei gegangen wäre, so ist es ebenso müßig, zu fragen, ob ohne
dieses Schuldensystem die Industrialisierung, die Voraussetzung für die
Überwindung der Armut, hätte erreicht werden können. Aber das
entbindet uns nicht von der Frage: Kann dieses System weiterdauern, nachdem

es uns in die Katastrophen der Weltkriege hineingeführt hat und
ganz offenbar an seinem Ende angelangt ist?

(Schluß folgt)

353


	Die Entwicklung der menschlichen Arbeit

