
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 23 (1943-1944)

Heft: 10

Buchbesprechung: Gemeindefreiheit als Rettung Europas? [Gasser, Adolf]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


c) wenn der Dienstpflichtige durch Krankheit, Unfall, obligatorischen
Militärdienst und ähnliche Gründe ohne eigenes Verschulden während
mehr als zwei Monaten an der Dienstleistung verhindert worden ist; jedoch
fällt für die Verkürzung nur die über zwei Monate hinausgehende
Arbeitsversäumnis in Betracht.

Ununterbrochene Dienstleistung beim gleichen Arbeitgeber wird für
die Berechnung der Höhe des Ferienanspruchs trotz Auflösung des
Dienstverhältnisses angenommen, wenn der Lehrling nach Beendigung der Lehrzeit

vom Lehrmeister weiter beschäftigt wird und wenn Erben des Arbeitgebers

oder der Nachfolger des Betriebsinhabers das Dienstverhältnis
fortsetzt oder wenn der Dienstpflichtige innert drei Monaten nach Auflösung
des Dienstvertrages vom früheren Arbeitgeber wieder angestellt worden ist.

Genieindefreiheit als Rettung Europas?
Adolf Gasser, Gemeindefreiheit als Rettung Europas?
Grundlinien einer ethischen Geschichtsauffassung. 188 Seiten.
Verlag «Bücherfreunde», Basel, 1943. In Leinen Fr. 10.—.

Je näher das Ende des Krieges rückt, um so mehr häufen sich
naturgemäß auch die Vorschläge, auf welche Weise «der Friede gewonnen»,
das heißt einer Wiederholung der gegenwärtigen Katastrophe vorgebeugt
werden solle. Aber so gut gemeint solche Vorschläge sind, so unbrauchbar
sind sie in der Regel. Sie stammen zumeist aus irgendeiner sektiererischen
Befangenheit und wollen die Schäden der Zeit sämtliche «aus einem
Punkte kurieren». Dazu aber sind diese Schäden denn doch zu mannigfach.

Es bedarf schon eines weiten Überblicks, um sie auch nur zu
erkennen. Und ob es gelingt, die geeigneten Abhilfemaßnahmen gegen sie

ausfindig zu machen, bleibt dann immer noch eine Frage für sich.
Immerhin wird man gut tun, keinen der gemachten Vorschläge ganz

außer acht zu lassen. Denn erfahrungsgemäß enthalten sie alle ein Körnchen

Wahrheit. Und das gilt entschieden auch von der Arbeit des Basler
Dozenten Adolf Gasser. Denn zum mindesten an verfassungsgeschichtlichem

Überblick mangelt es diesem sicher nicht. Und insofern die Schäden
der Zeit auf verfassungsgeschichtliche Fehler zurückgehen, wird man
seine Ausführungen deshalb mit großem Nutzen lesen. Gerade der
Sozialdemokrat aber hat allen Anlaß, sich von ihnen wieder einmal daran
erinnern zu lassen, daß sein Ziel nicht nur der Sozialismus, sondern eben
auch die Demokratie ist. Denn um deren Rettung handelt es sich in dem
Gasserschen Buch in erster Linie, — während es über die Aufgaben des
Sozialismus nur recht unklare und inhaltlich unbefriedigende Vorstellungen

zutage fördert. Sein Titel verspricht insofern eigentlich zuviel.
Er sollte besser lauten: «Gemeindefreiheit als Grundlage der Demokratie».

Gasser gliedert seinen Stoff in fünf Hauptabschnitte: 1. Kommunalismus

als organische Verbindung von Freiheit und Ordnung; 2. Die Welt
der Gemeindefreiheit (die von unten her aufgebauten Gemeinwesen);
3. Die Welt der Gemeindeunfreiheit (die von oben her aufgebauten Staats-

335



apparate); 4. der Weg zur dauernden Demokratisierung Europas;
5. Ethische Grundfragen der Gegenwart und Zukunft.

Und was er in diesen fünf Abschnitten sagt, ist etwa folgendes:

Die letzten zwanzig Jahre haben uns ein «Massensterben europäischer
Demokratien» erleben lassen. Und zwar sind ihm jene Staaten zum Opfer
gefallen, in denen man «an politische Freiheit nicht von altersher gewohnt
war» (S. 8). Gehalten hingegen haben sich die, die «über ein
altangestammtes und äußerst lebenskräftiges Selbstverwaltungssystem ihrer
kommunalen und regionalen Unterverbände» verfügten (S. 11). Das aber ist
kein Zufall, sondern entspricht einem geschichtlichen Gesetz (Kap. 26).

Es gibt zwei Arten des staatlichen Aufbaues: die von unten und die
von oben her. Die erste ist die genossenschaftliche, die zweite die
herrschaftliche (S. 12). Die genossenschaftliche beruht auf freiwilliger
Übereinkunft und gegenseitigem Vertrauen, aber auch gegenseitigem
Verantwortungsgefühl, die herrschaftliche auf einer zentralistischen Befehlsgewalt,

die sich eines starken Heeres und eines straff durchorganisierten
Beamtenapparates bedient. Und nur in den genossenschaftlich
aufgebauten Staaten kann wahre Freiheit entstehen, weil nur dort die sittlichen
Kräfte ausgebildet sind, die ein Überborden der sozialen und politischen
Gegensätze verhüten. In herrschaftlichen Staatsgebilden dagegen kann
auch eine nachträgliche Liberalisierung keine wurzelechte Freiheitsgesinnung

schaffen, — solange sie es nämlich versäumt, den Gemeinden
möglichst weitgehende Autonomie zu gewähren.

Diese geschichtlichen Lehren werden nun in sehr klarer und anregender
Weise am Beispiel der aus der ureuropäischen Gemeinfreiheit

hervorgegangenen, teils frei gebliebenen, teils unfrei gewordenen Staaten
veranschaulicht. Es wird dargelegt, wie die einen den Herrschaftsgeist der
spätrömischen Militärdespotie, der überall zuerst zur Errichtung von
Feudalmonarchien geführt hatte, von sich abzuschütteln vermochten,
während den andern das nicht mehr oder nur noch unvollkommen gelang.

Das wichtigste Kapitel in diesem Zusammenhang aber ist das 19., das

«Das große Versäumnis des Liberalismus» behandelt, — jenes Versäumnis,

das eben darin bestanden habe, daß auch das «liberale» Regiment es

vorzog, «die Staatsbürger fortwährend zum Befehlen und Gehorchen zu
erziehen, statt zur Selbstverantwortung und zum Vertrauen» (S. 91). Und
schuld daran sei vornehmlich, wie schon Werner Näf festgestellt habe,
die Beibehaltung einer ausgesprochen bürokratischen Zentralisierung
gewesen. Freilich habe man im Frankreich des Revolutionszeitalters den
Versuch einer durchgehenden Dezentralisierung gemacht, indessen dieser
Versuch sei mißlungen, weil er überstürzt unternommen worden sei: «In
der rationalistischen, lebensfremden Hoffnung, neue Einrichtungen würden

sofort eine neue Gesinnung schaffen, versetzte man das Land in den
Zustand einer eigentlichen Verwaltungsanarchie» (S. 95). Und die Folge
sei die gewesen, daß man, um Schlimmeres zu vermeiden, schleunigst wieder

zum Zentralismus zurückgekehrt sei.
Gasser gesteht zu, daß es nach dieser Erfahrung so aussehen könnte,

als ob es überhaupt unmöglich sei, «in einem innerlich zerrissenen, nie

336



zum Kollektivvertrauen erzogenen Volke» den Umbau von oben nach

unten vollziehen zu wollen (S. 95). Allein das Vorbild Dänemarks scheint
ihm hier doch Hoffnung zu geben: «Als einziger unter den Obrigkeitsstaaten

Europas war dann aber Dänemark im Zeitalter des Liberalismus
(seit 1834) imstande, den Staatsaufbau schrittweise zu entbürokrati-
sieren. Allmählich schuf sich so das kleine Reich — unter Einwirkung
der schwedisch-norwegischen Staatsideale — ein umfassendes kommunales

Selbstverwaltungssystem und wuchs auf diesen neuen Grundlagen zu
einer im Volksvertrauen verwurzelten parlamentarischen Demokratie

empor. Das moderne Dänemark hat also bewiesen: Der Umbau eines von
oben her aufgebauten Staatsapparates in ein von unten her aufgebautes
Gemeinwesen ist kein Ding der Unmöglichkeit» (S. 67/68).

Und darauf fußend, stellt er dann (in Kap. 29) die Richtlinien auf,
nach denen «Europas Rückkehr zum kommunalen Urprinzip» bewerkstelligt

werden könnte: «Um obrigkeitliche Machtstaaten inskünftig in
kommunale Gesellschaftsstaaten zu verwandeln, dürfte es wenig Sinn
haben, wiederum mit Parlamentarisierungsexperimenten zu beginnen.
Bevor ein dezentralisierter, freiheitlich-genossenschaftlicher Unterbau
geschaffen und solid verankert ist, können parlamentarische Regierungsformen

die Idee der Demokratie immer nur diskreditieren. Was nötig
scheint, wäre vielmehr ein halbautoritäres Regiment, ausgeübt von
Männern streng demokratischer Gesinnung, die die entscheidende Bedeutung

der Gemeindefreiheit erkannt haben und gewillt sind, ein
durchgreifendes Entbürokratisierungs-Programm zu verwirklichen. Dabei darf
man natürlich nicht so überstürzt experimentieren, wie es 1789 in Frankreich

geschah (oben S. 94 ff). Statt dessen gilt es, auf dem Wege der
Dezentralisation in langfristigen Zeiträumen schrittweise vorzugehen
(S. 150).»

Der Verfasser ist sich, wie wir sehen, durchaus bewußt, daß dieser
Weg nur langsam zu Erfolgen zu führen vermag. Jedoch angesichts der
Lehren der Geschichte scheint es ihm unerläßlich, ihn zu beschreiten.
Denn lediglich auf ihm können nach seiner Ansicht die sittlichen Kräfte
herangebildet werden, deren die Freiheit als ihres Gegengewichtes
bedarf, um nicht zur Zügellosigkeit zu werden. «Während die Freiheit in
den kommunalen Staatsbildungen ein unentbehrliches Lebenselement
darstellt und ordnungsfördernd wirkt, hat sie in dem ihr wesensfremden
herrschaftlichen Staate notwendig ordnungszersetzenden Charakter und

artet dort, wie man treffend sagte, immer wieder in ,Frechheit' aus
(S. 144).»

Und von da aus gelangt der Verfasser dann zu der Erkenntnis, daß
alle Sozialbegriffe, die man bisher für feste Größen gehalten habe, eigentlich

doppeldeutig seien. Er spricht infolgedessen von dem «dualistischen
Wesen aller Sozialbegriffe» (Kap. 28). Und er denkt dabei — abgesehen
vom «Staat» selbst — vor allem an Bezeichnungen wie «Liberalismus»,
«Sozialismus», «Kommunismus», «Freiheit» — und ähnliche. Sie haben
nach ihm einen völlig anderen Sinn, je nachdem, ob sie auf den
Obrigkeitsstaat oder das Gemeinwesen angewandt werden.

337



Diese Erkenntnis aber wird ihm nun dort von besonderer Bedeutung,
wo er auf die soziale Frage zu reden kommt (Kap. 32): «Grundsätzlich
bleibt es eine der wichtigsten Gegenwartsaufgaben, die Mängel des
kapitalistischen Wirtschaftssystems zu überwinden und den Weg zu höherer
sozialer Gerechtigkeit freizumachen. Indessen bietet nur eine Welt der
Gemeindefreiheit Aussichten, auf diesem Wege erfolgreich vorwärtszuschreiten.

Nur wo die kollektiven Kräfte der Gesetzestreue, des

Vertrauens, der Verträglichkeit einen Volkskörper zusammenhalten, sind
feste sittliche Grundlagen für eine Sozialpolitik vorhanden. Zwar kann
man auch in einer Welt der Gemeindeunfreiheit treffliche sozialpolitische
Grundlagen erlassen; aber sie beruhen hier, wo vorab mechanische
Bindungen vorherrschen, nicht auf einem einheitlichen Gemeinschaftswillen.
Ja noch mehr: wo das Volk alles von der Regierungsautorität erwartet,
da hängt in Wirklichkeit alle Sozialpolitik in der Luft, d. h. sie dient
allzu leicht bloß als Mittel für andere Zwecke. So bedarf der obrigkeitliche

Machtstaat schon deshalb eines zufriedenen Volkes, um nach außen
hin stärker dazustehen. Wird freilich die soziale Gerechtigkeit für
militärische Eroberungsziele angespannt, so mangelt sie aller ethischen
Stützen und bleibt zur Sinnlosigkeit verurteilt. Sie ist dann nichts als

eine Dienerin der Machtidee, also der Ungerechtigkeit, und droht
folgerichtig jederzeit ins Gegenteil umzukippen (S. 172).»

Das alles aber sind wohl zu beachtende, weil gewissenhaft unterbaute
und gründlich überlegte Sätze. Dennoch genügen sie nicht. Und sie

genügen, recht überlegt, darum nicht, weil der Verfasser — sicher ein
kluger, aufgeschlossener und von den besten Absichten beseelter Mann —
die Verwickeltheit des Freiheitsproblems unterschätzt. Es gibt
gegenwärtig nämlich nicht nur, wie er annimmt, zwei Freiheiten, die
individuelle (die nach ihm auch in liberalistischen Obrigkeitsstaaten gedeihen
kann) und die politische (von der er erklärt, daß sie ausschließlich im
Zeichen des Kommunalismus dauernd lebensfähig sei), sondern mindestens
noch eine dritte: die soziale. Und um die gerade geht es heute in
allererster Linie.

Sein Buch wäre noch vor hundert Jahren gewissermaßen die Patentlösung

für alle vorhandenen Schwierigkeiten gewesen. Und insofern ist
es bezeichnend, daß die Gedanken, die er in ihm vorträgt, der Hauptsache

nach tatsächlich (was er gar nicht leugnet) bereits bei Alexis de

Tocqueville zu finden sind («De la democratie en Amerique», Brüssel 1835).
Aber was damals hinreichend war, ist es jetzt eben nicht mehr.

Ist es dem Verfasser denn gar nicht aufgefallen, daß ein Mann wie
Marx, dem er (S. 167) mit Recht nachsagt, er habe zwar «die Idee der
genossenschaftlichen Selbstverwaltung weder für das politische noch für
das wirtschaftliche Leben grundsätzlich» abgelehnt, sei «im allgemeinen
aber doch sehr für das Ideal der politisch-wirtschaftlichen Großorganisation

eingenommen» gewesen, — daß dieser Mann seine Beobachtungen
gerade in einem der kommunalistisch aufgebauten Gemeinwesen, nämlich
England, angestellt hat und trotzdem zu seinem «zentralistischen»
Lösungsvorschlag gelangt ist?

338



Hat es ihm ferner nicht zu denken gegeben, daß der durch und durch
«zentralistische» Beveridge-Plan (der seine großen Mängel haben mag)

gleichfalls aus der «Welt der Gemeindefreiheit» stammt?
Und hat er schließlich die beiden Kapitel über die asiatische (30) und

die russische Gemeinschaftsethik (31) umsonst geschrieben? Oder müßte

er aus dem, was er sich dort erarbeitet hat, nicht die Folgerung ziehen,
daß das, was gegenwärtig nottut, eben der soziale Fortschritt ist — und

zwar in einem Maße, daß daneben alles andere für das Gefühl der Völker
nahezu verschwindet (mit Unrecht verschwindet, das soll gern zugegeben
werden)?

Und wenn nun, wie er selber sagt, die «soziale Saumseligkeit» ein
Grundschaden der «anererbten konservativen Gemeinschaftsgesinnung»
ist (S. 174), — ja, kann er es dann den bösen Marxisten gar so sehr

verargen, wenn sie sich am Ende doch für einen Zentralismus sozialer
Prägung entscheiden, der zu schnelleren Erfolgen (wie sie gegenwärtig doch

nun einmal unentbehrlich sind) zu führen verspricht?
Konkreter ausgedrückt: sieht er nicht, daß es beispielsweise einem

englischen oder amerikanischen Arbeiter, der (wie es vor dem Kriege
vielen gegangen ist) infolge rückständiger sozialer Verhältnisse den
Hungertod vor Augen hat, gar nichts nützt, wenn er sich im Vollbesitz seiner
politischen Freiheit befindet? Und hat er umgekehrt kein Verständnis für
den deutschen Arbeiter, der sich mit seiner politischen Entrechtung
notgedrungen abfand, weil er unter der Diktatur wenigstens satt zu
essen bekam?

Jedem Staat, mag er von oben oder von unten her aufgebaut sein,
droht heute — wenn vielleicht auch mehr oder weniger — die Gefahr
eines Absinkens in autoritäre Herrschaftsformen, sobald die soziale Freiheit,

d. h. die Freiheit, menschenwürdig zu leben, in ihm unterhöhlt wird.
Und es zeugt von einem bedenklich falschen Sicherheitsgefühl, zu glauben,

daß der ererbte Kommunalismus ein ausreichender Schutz dagegen
sei. Soziale Verständnislosigkeit ist im kommunalen Staat genau so gut
möglich wie im Obrigkeitsstaat, — und sie hat auch genau dieselben
Folgen. Denn das Hemd liegt einem näher als der Rock.

Es könnte sein, daß der Verfasser noch einmal eine böse Enttäuschung
erlebte. Oder meinte er wirklich, daß die Nachkriegswelt um eine
sozialistische Planwirtschaft herumkommen werde? Und hofft er, diese mit
dem kommunalen Prinzip vereinigen zu können? Es wäre grundwichtig
gewesen, gerade darüber etwas von ihm zu hören. Aber hier verstummt
er. Und das ist außerordentlich schade.

Es ist darum so schade, weil, um es zu wiederholen, sein Buch manche
wertvolle Einsicht enthält, an der auch der Sozialist nicht gleichgültig
vorübergehen darf. Der Schreibende vermißt sich auch gar nicht, es

von irgendeinem dogmatischen Standpunkt aus «abzutun». Er erkennt
vielmehr an, daß es trotz einer gewissen Trockenheit und Schwerfälligkeit
der Form auf sorgfältige Beachtung Anspruch hat (viel mehr jedenfalls
als die glänzend geschriebene, aber im ganzen doch ziemlich unsolide
«Wirtschaftskrise der Gegenwart» von Wilhelm Röpke, die der Verfas-

339



ser gelegentlich mit Beifall erwähnt). Und er empfiehlt es deswegen zu
angelegentlichem Studium. Jedoch er ist freilich überzeugt, daß die
allgemeine Lage schon weit über den Punkt hinausgewachsen ist, wo die

«Rettung Europas» durch bloße Befolgung der hier gegebenen Ratschläge
denkbar gewesen wäre. Und deshalb kann er nur dazu auffordern, diese
Ratschläge als gedankliches Rohmaterial für gegenwartsnahere
Überlegungen zu verwenden. Denn das scheinen sie ihm allerdings in hohem
Maße zu verdienen. nn.

Französische Zukunftsprogramnie
Von Walter Gyßling

Mit der steigenden Bedeutung, die das Kämpfende Frankreich in
Nordafrika und die mit ihm aufs engste verknüpfte Widerstandsbewegung
gewonnen haben, hat sich im Verein mit der nun auch in Frankreich
lebhafter gewordenen Diskussion über die Nachkriegsprobleme das Interesse
der Frage zugewandt, wie sich diese französische Widerstandsbewegung
eigentlich den Aufbau des neuen Frankreich vorstellt. Bezeichnenderweise
verwendet sie ja gern den Ausdruck «Vierte Republik», die das kommende
Frankreich deutlich vom autoritären «Etat Francais» Potains wie von der
«Dritten Republik» der Vorkriegszeit abgrenzt. Es soll also offenbar etwas
Neues geschaffen werden, ein Frankreich ganz anderer Struktur; der
nationalen Befreiung soll eine grundstürzende Revolution folgen, wo nicht
gleich Hand in Hand mit ihr gehen. Darüber scheint sich, wenigstens nach
den Zeugnissen ihrer illegalen Literatur, die gesamte französische
Widerstandsbewegung einig zu sein, und warum das so ist, warum die
ökonomische wie die politische Entwicklung in Frankreich ein eindeutig
revolutionäres Bewußtsein bei den französischen Volksmassen erzeugt hat, das

haben wir bei früherer Gelegenheit eingehend dargetan1. Was heute zur
Debatte steht, ist nicht mehr die revolutionäre Entschlossenheit des
französischen Volkes überhaupt, sondern das sind die Zielsetzungen der
Widerstandsbewegung, soweit sie über die Grundforderung der nationalen
Befreiung hinausreichen. Angesichts der verschiedenen Strömungen, aus
denen sich diese Bewegung formiert hat, angesichts der Tatsache, daß in
ihr Sozialisten, Kommunisten, Radikale, Gewerkschafter, Linkskatholiken,
konservativ gestimmte Patrioten zur Befreiung Frankreichs zusammenwirken,

konnte man sich auf ein reichlich buntes Bukett von
Zukunftsprogrammen gefaßt machen, so daß es — wenigstens für Nichtmarxisten,
die den vereinheitlichenden Einfluß der Produktionsverhältnisse und des

gesamten gesellschaftlichen Seins auf die Bildung des Bewußtseins der
französischen Volksmassen verkennen — fast überraschend wirkt, wenn
heute an Hand der illegalen Literatur und anderer für die französische
Widerstandsbewegung maßgeblicher Auslassungen festgestellt werden

1 Vgl. den Aufsatz «Was wird aus Frankreich?» im Augustheft 1943 der
«Roten Revue» (22. Jahrgang, Heft 11).

340


	Gemeindefreiheit als Rettung Europas? [Gasser, Adolf]

