
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 23 (1943-1944)

Heft: 8

Artikel: Die Kirche in Russland

Autor: Buckner, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-334966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-334966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wird sehr viel geringer sein, als wenn die abgesetzten Produzentenx
einfach ohne Beschäftigung gelassen würden.

Man sollte jedoch nicht in den Fehler verfallen, die Bedeutung auch
dieses abgemilderten Verlustes zu unterschätzen, besonders für ein Land,
das wie Großbritannien (und die Schweiz! Red.) so abhängig von
Importen ist, die durch heimische Produkte nicht ersetzt werden können.
Eine geplante Wirtschaft — geplant für Erweiterung und Fülle — kann
nur als Glied einer Gesellschaft von geplanten Wirtschaften und mit
diesen zusammen als Teilnehmer an einem gemeinsamen internationalen
Plan mit vollem Erfolg arbeiten. Sozialismus in einem Land ist nicht
undurchführbar, wie die Russen schlüssig gezeigt haben; aber Sozialismus
selbst in einem Land, das der Selbstgenügsamkeit so nahe kommt wie die
Sowjetunion, kann nicht die Vorteile bieten, die mit denen zu vergleichen
wären, die durch internationale sozialistische Zusammenarbeit zu
erzielen sind. In einem Land wie Großbritannien sind die Grenzen für einen
rein nationalen Sozialismus sehr eng. Unter dem Sozialismus wird
Großbritannien ebensosehr wie unter dem Kapitalismus die Welt als Markt
und gleichermaßen als Quelle für unentbehrliche Zufuhren nötig haben.»

Die Kirche in Rußland
Von Charles Buckner

Vielerlei Betrachtungen knüpften sich an die anfangs September
eintreffenden Nachrichten, daß Stalin das führende Oberhaupt der Russisch-
Orthodoxen Kirche empfangen und die Führer der Kirche ermächtigt
hatte, eine Bischofsversammlung mit dem Ziel einzuberufen, einen
Patriarchen für Moskau und ganz Rußland zu wählen sowie einen
Heiligen Synod (Rat der Erzbischöfe) unter dem Patriarchen zu gründen.
Später wurde ein Laienkonzilium geschaffen, das als Verbindung zwischen
Regierung und Kirche dienen sollte.

Vielen scheinen diese Entwicklungen das Unmögliche zustande zu
bringen: eine Versöhnung des Unversöhnbaren. Wie kann es etwas an-

1 Wir übernehmen mit Absicht das englische Wort — producers —, statt es

mit dem hier passenden Wort «Arbeiter» zu übertragen. Denn tatsächlich sind
ja die Arbeiter die wirklichen und eigentlichen Produzenten, wie sie auch, was
schon Karl Marx deutlich vermerkt hat, in Wahrheit die Arbeitgeber sind, während

der Unternehmer in der Tat der Nehmer von Arbeit, also der Arbeit;ie/imer,
ist und nicht umgekehrt. Es wäre sehr gut und wichtig, wenn wenigstens in den

Publikationsorganen der Arbeiterschaft der wahre Sachverhalt auch sprachlich
durch die Umkehrung der üblichen Bezeichnungen zum Ausdruck käme,
systematisch und methodisch, bis sich die richtige Verwendung allgemein durchgesetzt
hätte. Denn es kommt nicht von ungefähr, daß die wahren Verhältnisse auf den

Kopf gestellt worden sind. Dahinter verbirgt sich ein politisches Manöver von
nicht unerheblicher Tragweite, sind doch Sprache, Gedanke und Tat sehr eng
und kausal miteinander verbunden. So wäre auch die Wieder-Umkehr der
Umkehr eine politische Tat.

273



deres geben als gegenseitige Feindschaft zwischen atheistischem
Kommunismus und mystischer Orthodoxie? Um eine einleuchtende Erklärung
dafür zu finden, müssen wir sehr kurz die entscheidenden Tatsachen ins
Gedächtnis zurückrufen, die die Beziehungen zwischen Kirche und Staat
betreffen, und zwar sowohl im kaiserlichen Rußland als auch in der
Sowjetunion.

«Orthodoxie, Autokratie, Nation», dieser Wahlspruch der Zaren drückt
die enge Verbundenheit aus, die zwischen Kirche und Staat bestand.
Mindestens in der Zeit von Peter dem Großen bis zur bolschewistischen
Revolution. Welche Unabhängigkeit die Kirche auch vorher genossen
hatte, sie wurde später durch Peter gewaltsam aufgehoben, der sie durch
Unterdrückung des Patriarchats und Einsetzung einer dem Zaren
verantwortlichen Bischofssynode auf das Niveau eines Staatsdepartements
herabdrückte. Wenn die Kirchenführer diese neue Abmachung auch
mißbilligten, so organisierten sie doch keine tatsächliche Opposition dagegen
und erwiesen sich als willige Werkzeuge in den Händen der Beherrscher
des russischen Kaiserreichs. Es gab sicherlich hinreichende übereinstimmende

Interessen, um eine Arbeitsgemeinschaft zu ermöglichen. Der Wohlstand

und die Macht der Orthodoxen Kirche basierten auf demselben
Grund wie die Macht der Zaren und der herrschenden Klasse: der
Leibeigenschaft der ausgebeuteten Bauern. Die Kirche hatte an dieser
Ausbeutung teil durch ihren ausgedehnten Besitz an Land und Leibeigenen
und stützte die Autokratie als die Macht, die das soziale System aufrechterhielt.

Die Zaren, deren öffentliches und privates Verhalten aller Religion
und Moral spottete, schätzten die Kirche als eine der festesten Stützen
des Staates. Ihre Fähigkeit, diese Funktion auszunutzen, beruhte auf der
festen Bindung der Bauern an die Kirche. Diese Bindung bestand trotz
der Unwissenheit und dem ausschweifenden Lebenswandel eines großen
Teils der orthodoxen Priesterschaft, da im russischen Volk religiöses
Empfinden tief verankert ist und sogar eine solche Kirche seinen geistigen
Bedürfnissen einen Weg wies.

Der Angriff auf die Religion

Angesichts dieser traditionellen Verbundenheit war es unvermeidlich,
daß es beim Sturze des Zarismus zu einem Kampf zwischen der Kirche
und den revolutionären Kräften kam. Selbst wenn die Bolschewisten keine
theoretischen anti-religiösen Überzeugungen gehabt hätten, wären die
Führer der Kirche zu ihnen in der gleichen Opposition gestanden wie all
die anderen Kräfte des zaristischen Despotismus. Die erste Phase der
Beziehungen zwischen den beiden Kräften war durch offenen Krieg
gekennzeichnet. Viele Kirchen wurden geschlossen und weltlichen Zwecken
dienstbar gemacht. Grundbesitz der Kirche und Kleinodien wurden
beschlagnahmt, vor allem während der Hungersnot von 1921 bis 1922. Im
Jahre 1922 wurde die Gesellschaft der Gottlosen gegründet. Ihr Zweck

war die Untergrabung religiöser Überzeugungen, indem man sie der
Lächerlichkeit preisgab und einen platten, auf marxistische Ideologien
gestützten Materialismus an ihre Stelle setzte.

274



Im Jahre 1929 verboten neue Gesetze die Tätigkeit von
Priester-Ausbildungsseminaren und zogen die Erlaubnis zurück, religiöse Propaganda
zu treiben oder Religionsunterricht zu erteilen, indem nur den Eltern
erlaubt wurde, ihre Kinder religiös zu unterweisen. Allen religiösen Sekten
wurde Freiheit der Religionsausübung zugesichert, aber nur die Liga der
Gottlosen und ähnliche Körperschaften durften Propaganda treiben. Die
befolgte Politik ist in dem Schlagwort zusammengefaßt: «Freie Religionsausübung

und freie antireligiöse Propaganda.»
Im Jahre 1930 steckte sich die Gesellschaft der Gottlosen selbst das

Ziel, bis 1937 eine Mitgliedschaft von 22 Millionen zu erreichen. Bis 1932
erreichte sie mit etwa 5 Millionen ihren Höhepunkt, während nach diesem
Zeitpunkt die Mitgliedschaft sehr abnahm. Die Gesellschaft begann, in
offizielle Ungnade zu fallen, und die neue Verfassung von 1936 gab der
Geistlichkeit die Bürgerrechte zurück.

«Orthodoxie», sagte einer ihrer Sprecher, «macht sich nicht zum
Wächter des Privateigentums und verteidigt das kapitalistische System
nicht, aber sie nimmt dem russischen Kommunismus gegenüber, der
die Freiheit der Persönlichkeit verneint, eine ablehnende Stellung ein.»
Obgleich die Kirche in der Oktoberrevolution ihren materiellen Wohlstand

einbüßte, profitierte sie von der Säuberung in ihren Reihen, die
den Enteignungsprozeß begleitete. Sie konnte nun vor dem Volke ohne
den Schandfleck der Ausbeutung der Bauern auftreten und, großer
materieller Güter entblößt (die im Jahre 1917 auf ungefähr 700 Millionen
Pfund geschätzt wurden), die sie aus ihrer religiösen Betätigung
herausgeschlagen hatte. Ein Zweig der Kirche begrüßte enthusiastisch die
sozialen Anstrengungen der Bolschewisten mit ihren Idealen von Gleichheit
und sozialer Gerechtigkeit. Unzufrieden mit dem Konservativismus der
Kirchenführer unter dem amtierenden Patriarchen Tichon, splitterte sich
diese Gruppe ab und gründete die «Lebendige Kirche» und predigte eine
Art «christlichen Kommunismus» oder «Religiösen Leninismus», der die
sozialen Ideale der Revolution bejahte. Andere enthielten sich der Opposition

und akzeptierten das Regime, als dessen Stabilität deutlich wurde,
um so besser in der Lage zu sein, von der Regierung Konzessionen für die
Kirche herauszupressen.

Die Wiedereinsetzung

Nach sechzehn Jahren antireligiöser Propaganda hat die
Sowjetregierung plötzlich entdeckt, daß sich die Führer der Gesellschaft der
Gottlosen «geirrt» haben und daß das Christentum in der Weltgeschichte
eine revolutionäre, fortschrittliche und aufklärende Rolle gespielt habe.
Es wurde befohlen, die fortschrittliche Rolle der Kirche in den
Schullesebüchern anzuerkennen. Ausgesprochene Gotteslästerung wurde
gebrandmarkt und als Heidentum bestraft, und die antireligiösen Museen
wurden entweder geschlossen oder in «Museen für Religionsgeschichte»
umgewandelt. Alexander Werth berichtete in seinem Buch «Moskau»,
1941, daß eine ganze Folge von Bezbozhnik (Der Atheist), die Zeitschrift
der Gesellschaft der Gottlosen, angefüllt war mit Angriffen auf die
Religionsverfolgungen durch die Nazi. Die Komödie fand im September 1941

275



ihren Abschluß, als Bezbozhnik wegen Papiermangels sein Erscheinen
einstellte. Die Papierknappheit hat jedoch den kürzlich gewählten
Patriarchen nicht gehindert, die erste Nummer einer religiösen Zeitschrift
herauszugeben, wofür er natürlich bei der Regierung um die Erlaubnis
hat nachsuchen müssen.

Soviel über die Haupttatsachen. Wie sind sie zu interpretieren? Einige
Beobachter sehen die Wiedereinsetzung der Kirche als ein Ergebnis der
Vorstellungen an, die auf Anweisung Roosevelts in bezug auf größere
religiöse Toleranz in Rußland von Mr. A. Harriman, Leiter der
amerikanischen Militärmission in Moskau, erhoben worden seien. Es ist aber
zu einfach und auch irreführend, die gegenwärtigen Veränderungen
ausschließlich außenpolitischen Einflüssen zuschreiben zu wollen. Ohne
Zweifel erhielt der Vorteil, der Rooseveltverwaltung zu helfen, der Anti-
sowjetpropaganda in den USA, die sich das religiöse Problem zunutze
machte, zu begegnen, in Stalins Vorstellung durch die direkte
amerikanische Annäherung einen zusätzlichen Ansporn. Aber die entscheidenden

Gründe für die Änderungen liegen wo anders und stellen die
letzten Schritte in einer Richtung dar, die vor mehreren Jahren
eingeschlagen wurde.

«Heiliges Rußland»

Eine der Überlegungen, die bei der Entscheidung mitwirkten, die
Orthodoxe Kirche wieder einzusetzen, war fast sicher die Berechnung,
daß dies dem Ziel der Sowjets günstig sein würde, ihren Einfluß und ihr
Prestige in Ost- und Südosteuropa auszudehnen. Vor 1917 verschaffte die
Tradition des «Heiligen Rußland» dem Russischen Kaiserreich als der
mächtigsten slawischen Nation und der größten Sektion der Griechisch-
Orthodoxen Kirche beträchtlichen Einfluß in jenen Gebieten. Die Kirche
hat einen großen beherrschenden Einfluß in Bulgarien, Griechenland,
Rumänien und Jugoslawien. Die Freundschaft der Orthodoxen in den
Balkanländern mag für Stalin ebenso wertvoll sein wie die organisierten
kommunistischen Partisanen, die gegen die Nazi kämpfen.

Der Korrespondent des «Christian Science Monitor», der sich bei den
Streitkräften des Mittleren Ostens befindet, berichtete am 24. September
aus Kairo, daß «griechische und serbische Kreise hier einmütig die
Entwicklung begrüßen» und daß sie «darin einen Schritt in der Richtung
einer größeren osteuropäischen Solidarität» sehen. Es ist interessant, zu
beobachten, daß die großslawische Bewegung, die nach der Revolution
weiter existierte, während des Krieges in Rußland aktiver gewesen ist.
Vor 1917 ist die Bewegung immer eng mit der Orthodoxie verknüpft
gewesen. Natürlich würde eine großslawische Politik, die von einem
militanten atheistischen Rußland betrieben würde, nur kleine Erfolgschancen
haben, und ein Stalin, der freiwillig neutral den Kirchen gegenüber ist,
macht in den Augen der orthodoxen Bevölkerung außerhalb Rußlands eine
andere Figur als ein «gottloser» Stalin. Der Korrespondent des «Christian
Science Monitor»» verweist auf ein anderes, möglicherweise mit zugrunde
liegendes Motiv. Er berichtet, daß ein Grieche ihm freimütig erzählt habe,
er glaube, sein Volk und die Regierung billigten diese Entwicklung sehr

276



«mit Rücksicht auf den offensichtlichen Wunsch des Vatikans, nach dem
Kriege eine größere Rolle in internationalen Angelegenheiten zu spielen».
Er sagte weiter:

«. Man berichtete mir, die Russen hätten eine Reihe
römischkatholischer Missionare entdeckt, die unter der Bauernbevölkerung
eine Tätigkeit entfalteten. Diese Entdeckung, der ähnliche Beobachtungen

in Serbien zur Seite stehen, wo kroatische und slowenische
römisch-katholische Priester in alten orthodoxen Gemeinden versucht
haben sollen, Mitglieder zu bekehren, wird als ein Grund für die
neueste russische Entwicklung angesehen.»
Das Argument, die Sowjetregierung verfolge mit ihrer Politik, die

orthodoxe Kirche zu stärken, das Ziel, ein Gegengewicht gegen den Einfluß

des Vatikans zu schaffen, gewinnt an Gewicht, wenn man sich der
Sowjetforderung erinnert, die baltischen Staaten und einen Teil Polens
mit großen katholischen Bevölkerungen absorbieren zu wollen.

Indessen sind dies nur taktische Vorteile einer Politik, die mit
anderen großen Veränderungen in der Sowjetpolitik tiefere grundsätzliche
Ursachen hat.

Rückkehr zum Konservativismus

Als es den Sowjetführern klar wurde, daß die Welt dem Krieg
entgegentrieb, wurden in der Sowjetpropaganda und in der Erziehung
Änderungen eingeführt, die zur Preisgabe eines revolutionären Grundsatzes
nach dem anderen führte. Glühender Internationalismus wich nationalen
Gefühlen, um angesichts der Kriegsgefahr die nationale Einheit zu sichern
— diese Gefühle basierten nicht einfach auf dem Gedanken einer
Vollendung der kommunistischen Gesellschaftsordnung und wurden scharf
unterschieden von der zaristischen Vergangenheit, aber sie enthielten die
Tendenz einer Kontinuität mit der historischen Vergangenheit Rußlands.
Um stolz auf Rußlands Vergangenheit zu sein, bedarf es keines Beweises
einer reaktionären Einstellung. Die großen zaristischen militärischen
Führer werden als Nationalhelden verehrt. Selbst der unbarmherzigste
der Zaren, Iwan der Schreckliche, wird dargestellt als «einer der erleuchtetsten

und tapfersten Geister». Gleichzeitig wurde von vielen Symbolen
der kaiserlichen Vergangenheit der Bann revolutionärer Verachtung
genommen, Rotarmisten schwören heute einen Ergebenheitseid. Offiziere
werden in den Straßen gegrüßt. Garderegimenter wurden wieder
aufgestellt. Eine weitere Entwicklung in dieser ständigen Übernahme
konservativer Grundsätze ist die Preisgabe der Koedukation mit der Begründung,

daß Knaben und Mädchen für verschiedene Aufgaben im Leben,
militärische und hauswirtschaftliche, geschult werden müssen; dazu die

Forderung nach größerer Disziplin und unbedingtem Gehorsam in den
Schulen und die Rückkehr zur Familie als der Grundlage der Gesellschaft.
Zweifellos brauchte Rußland nationale Einigkeit, um seine Existenz zu
erhalten, aber die Übernahme all dieser alten Methoden eines nationalen
Patriotismus ist ein Eingeständnis der Schwäche. Die materiellen
Errungenschaften des Regimes und die trockenen, monotonen Phrasen des

marxistischen Dogmas verfehlten ihre Wirkung auf viele Sowjetbürger,

277



und der «Kult der Vergangenheit» wurde als ein Mittel gewählt,
patriotischen Enthusiasmus zu wecken.

Dasselbe Problem der nationalen Einigkeit war einer der Hauptgründe
der neuen Haltung der Religion gegenüber und führte zu demselben
Versagen, irgend etwas zu finden, das wirkungsvoll die Stelle alten
Aberglaubens und der Idole hätte einnehmen können. Der Feldzug der Gesellschaft

der Gottlosen war fehlgeschlagen. Ehe der «Atheist» sein Erscheinen
einstellte, bestätigte er die Tatsache, daß religiöse Überzeugungen nicht
nur bei den älteren Menschen sich erhielten, sondern auch bei den jungen
Menschen Wurzeln schlügen. Er klagte darüber, daß Rotarmisten und
sogar Kommunisten von den Dorfpriestern verseucht würden. Als der
Erzbischof von York von seinem kürzlichen Besuch in der Sowjetunion
sprach, berichtete er von den überfüllten Gottesdiensten in den Kathedralen

und bestätigte, daß nicht nur alte Leute an diesen teilnahmen. Es
ist klar, eine so einflußreiche Kirche würde in Zeiten nationaler Gefahr,
wenn sie in Opposition stünde, ein gefährlicher Feind sein, und kann
anderseits ein nützlicher Verbündeter sein, um die nationale Einheit zu
kitten.

Der «Economist» vom 25. September bemerkte anläßlich eines
Kommentars zu dem Besuch des Erzbischofs, daß es ein «Licht wirft auf die
Eile und Leichtigkeit, mit der die orthodoxe Kirche zu ihrer traditionellen
Rolle zurückkehrt, eine Stütze des Staates zu sein». Ein am 8. September
vom Bischofskonzil herausgegebener Aufruf an alle Christen unterstreicht
die Feststellung des «Economist». Die Bischöfe sprechen die Hoffnung
aus, daß

«. durch die gemeinsamen Anstrengungen aller Christen in den
alliierten Ländern in diesem günstigen Augenblick, wo unsere eigene
russische Rote Armee den Feind siegreich vom Heimatboden vertreibt
und starke feindliche Kräfte zerstreut hat, die lang erwartete zweite
Front endlich geschaffen und damit der Sieg und der Friede für die
Völker näher gebracht wird».
Der Metropolit von Kiew und Gelich schrieb am 7. September in den

«Sowjet-Kriegsnachrichten»:
«Alle Gläubigen sind eins mit dem Rest der russischen Nation.
Es gibt keine Grenzen für das, wessen Gläubige fähig sind, um zur

Verwirklichung der heiligen Sache beizutragen.»
Es war fast unvermeidlich, daß, nachdem einmal der Weg

eingeschlagen war, einen Geist des Respekts und Stolzes für Rußlands frühere
Herrscher und Einrichtungen zu züchten, den Kirchen gegenüber, die
einen integralen und lebendigen Teil jener Vergangenheit darstellten,
wachsende Toleranz an den Tag gelegt werden mußte.

Das Versagen des Materialismus

Wir sagten, daß einer der mitwirkenden Faktoren in der veränderten
Haltung zur Religion das Versagen der antireligiösen Bewegung war. Dies
aussprechen, heißt auf eine Krise von tieferer Bedeutung hinweisen.
Warum erfüllte die Gesellschaft der Gottlosen ihre Aufgabe nicht? Wie
ist es dahin gekommen, daß 25 Jahre nach der Revolution eine wachsende

278



Zahl Menschen in Rußland sich den alten Verbreitern eines Mystizismus
zuwenden? Eine befriedigende Antwort auf diese Fragen kann hier nicht
erwartet werden. Wir können nur das Problem, das es aufwirft, nennen,
ein Problem, das von entscheidender Bedeutung nicht nur für Rußland,
sondern für die Sozialisten aller Länder ist.

Einige der ausgesprocheneren Strafmaßnahmen, die während des
revolutionären Kampfes gegen Vertreter der Kirche ergriffen wurden,
hingen zweifellos mit dem besonders reaktionären Charakter der
Russischen Kirche zusammen.

Jede sozialistische Regierung würde sich der Notwendigkeit gegenüber
sehen, viele der Maßnahmen zu ergreifen, zu denen die russischen
Revolutionäre griffen, wie z. B. der Trennung von Kirche und Staat, der
Abschaffung des Religionsunterrichtes in den Schulen oder seiner
sonstigen Erteilung an Personen unter 18 Jahren, der Beschlagnahme des

aufgehäuften Vermögens der Kirchen. Von wie vitaler Notwendigkeit
solche Schritte auch sein mögen, so sind sie in sich ungenügend. Rein
negativ, wie sie sind, können sie nur Wert haben als Vorbereitung des
Bodens für etwas Höheres.

Soweit die russischen Marxisten dieses Bedürfnis überhaupt
anerkannten, versuchten sie, religiösen Glauben durch «wissenschaftlichen»
Materialismus zu ersetzen. Schon der Versuch, so vorzugehen, zeigt das

grobe Versagen, die Grundlage religiösen Gefühles auch nur zu verstehen.
Die russischen Führer stehen nicht allein mit diesem Versagen; auf die
Mehrheit der Sozialisten überall trifft dasselbe zu. Die marxistische
Haltung zur Religion (und sie wird von den meisten nicht-marxistischen
Sozialisten in ihren wesentlichen Grundzügen geteilt) läuft darauf hinaus,
Religion als «Opium für das Volk» abzutun, als einen Aberglauben, der
von der kapitalistischen Gesellschaftsordnung ausgenutzt und genährt
wird. Ohne Zweifel ist ein guter Teil Wahrheit in dieser Feststellung,
soweit sie sich auf die Rolle bezieht, welche die organisierte Religion in
der kapitalistischen Gesellschaft zu spielen pflegt. Aber sie verkennt jene
Gefühle und Bedürfnisse im Menschen, die von den Kirchen befriedigt,
aber oft ausgebeutet werden und die in jeder Gesellschaft nach Ausdruck
suchen werden.

Das Gefühl der Demut, das der Anerkennung der Grenzen entspringt,
die dem Individuum angesichts der großen Probleme des Lebens gesetzt
sind; die Schwierigkeit des Problems der Willensfreiheit in einer unter
Naturgesetzen stehenden Welt; die Hoffnung, daß alle Ungerechtigkeiten
des Lebens und seine Mühsal nach dem Tode ausgeglichen werden — dies
sind einige der Gefühle aus dem Gebiet religiösen Glaubens.

Neben solchen Gefühlen besteht das Bedürfnis, ein gerechtes Leben
zu fähren, sein Leben von allgemeingültigen ethischen Grundsätzen
bestimmen zu lassen. Der Marxismus versagt in dieser Sphäre, weil er die
Möglichkeit einer objektiven Moral verneint, indem er alle ethischen
Wahrheiten als subjektive Überzeugungen abtut, deren Grundlagen eine
jeweils gegebene Gesellschaftsordnung ist.

Der Versuch, Materialismus an die Stelle religiösen Glaubens zu setzen,
ist in Rußland fehlgeschlagen. Angesichts des Fehlens jeglichen wirklichen

279



Kampfes gegen ihre unberechtigten Ansprüche sind die Kirchen in der
Lage gewesen, ihre Behauptung aufrechtzuerhalten, der einzige Führer
des Menschen in Fragen der Moral zu sein. Sozialisten sind einig über die
Notwendigkeit, das wirtschaftliche Monopol der kapitalistischen Klasse
zu brechen. Sie müssen auch dahin streben, das geistige Monopol der
Kirchen zu brechen, wenn sie nicht auf denselben Weg der Reaktion
gelangen wollen wie die Bolschewisten.

Es besteht ein brennendes Bedürfnis nach einer Revision der
sozialistischen Haltung gegenüber Religion und Ethik, die Ethik von der
Autorität, dem Dogma und dem Aberglauben einer geoffenbarten Religion
und von bürgerlichen Wertungen zu befreien und ihr den ihr gebührenden

Platz wieder einzuräumen: in der Fähigkeit des Menschen, zwischen
Recht und Unrecht unterscheiden zu können.

Man braucht Sozialisten nicht über die Gefahren von Nationalismus
und Patriotismus und der Rückkehr zum Aberglauben zu sprechen, deren
Wiederaufleben heute in Rußland von ihnen wahrgenommen wird. Es ist
nicht ihre Aufgabe, die Russen wegen ihrer Rückkehr zu diesen Dingen
zu verurteilen, sondern nach den Ursachen zu forschen, damit sie
vermieden werden können, wenn ein Versuch gemacht wird, den Sozialismus
anderswo zu verwirklichen.

280


	Die Kirche in Russland

