Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 22 (1942-1943)

Heft: 2

Artikel: Ein Genfer Philosoph: Jean Piaget
Autor: Bondy, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-334609

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-334609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Auf alle Fille darf die Behauptung der liberalen und liberalistischen
Wirtschaftstheoretiker mit Entschiedenheit abgelehnt werden, die Be-
rechnung des Bedarfs an Waren, Giitern und Dienstleistungen sei eine
derart «schwierige» Aufgabe, dalBl schon deshalb eine planwirtschaftliche
Regelung nicht maglich sei.

Ein Genfer Philosoph: Jean Piaget

Von Francois Bondy

Die moderne Philosophie hat es schwer; selber immer mehr eine
Spezialwissenschaft mit einer eigenen Sprache, die sie dem Verstindnis
des Laien entriickt, muf} sie die engste Beziehung zu einer Reihe anderer
Spezialwissenschaften aufrechterhalten: Geschichte, Gesellschaftswissen-
schaften, Psychologie, Mathematik, theoretische Physik, um nur einige der
fruchtbarsten Gebiete zu nennen. Zugleich wird aber von ihr die Antwort
auf unmittelbare brennende Fragen, Aussage iiber die Ganzheit der Ge-
sellschaft, iiber Entscheidungen der Seele erwartet, ein Anspruch, den sie
nur unter Gefahr der Selbstkastrierung von sich weisen darf. Dabei ist es
im Interesse aller an Gesellschaftsfragen orientierten fortschrittlichen
Geister, sich mit dieser Philosophie vertraut zu machen, ihre positiven
Leistungen zu verarbeiten und durch kritische Auseinandersetzung mit
ihr noch engere fruchtbarere Beziehungen zwischen Denken und Handeln
zu fordern.

Vor einem Jahrhundert ist der Sozialismus durch ein geistiges Ringen
mit der Philosophie seiner Zeit zu innerer Klarheit iiber seine Voraus-
setzungen und Ziele gelangt. Der heutige Sozialismus scheint sich mehr
mit dem rein historischen als mit dem eigentlich spekulativen Denken
vertraut zu fiithlen. Seine Beziehung zur Philosophie beschrinkt sich im
wesentlichen (ein Vorwurf, der vor allem die kommunistische Denkroutine
«unter dem Banner des Marxismus» trifft) auf sogenannte «Ideologie-
kritik», die bestimmte Denkschulen als Spiegelungen einer Klasse und
Zeit enthiillt. Neben dieser Spiegelung, die unbestreitbar einen groflen
und 6den Teil der gangigen oder gelehrten Philosophie ausmacht, lebt
aber ein aktives, schopferisches Denken, das Probleme stellt und 16st und
die geistige Entwicklung weitertreibt und daher durch Entlarvung seiner
metaphysischen Voraussetzungen nicht entwertet werden kann.

Hierher gehoren vor allem drei grofle zeitgenossische Denker mit ihrem
Lebenswerk: Benedetto Croce in Neapel, John Dewey in Chikago und
Jean Piaget in Genf.

Wer in Frankreich die allgemeine Anerkennung und Bewunderung
erlebt hat, die Piagets Werk — bei Philosophen wie Brunschvicg, bei Psycho-
logen wie Janet — gefunden hat, mul} iiberrascht sein, wie relativ geringen
Widerhall dieses reichhaltige und bedeutende Schaffen in der Schweiz
selber, und namentlich in der deutschen Schweiz, begegnet, und wird ver-
sucht sein, diese Resonanz nach Kriften zu fordern. Piaget beherrscht
allerdings so zahlreiche Wissensgebiete (Pddagogie, Psychologie, Soziologie,
Mathematik, theoretische Physik, Zoologie) und entfaltet als Forscher,

o6



Theoretiker, Mitdirektor der Ecole J.-J. Rousseau, Leiter des Internatio-
nalen Erziehungsamtes, Professor fiir mehrere Ficher in Genf und Lau-
sanne eine so mannigfaltige Tatigkeit, daBl hier nicht mehr als ein knapper
Hinweis auf einige seiner zentralen Themen méglich ist. Dieser Hinweis
ist in einem sozialistischen Forum besonders am Platz, weil der Gegensatz
von Zwang und Kooperation, das Problem des rationellen Denkens und
der «verniinftigen Gesellschaft» im Mittelpunkt seines Forschens steht
und dessen Ausgangspunkt war, wie ein Werk, das er als Zwanzigjihriger
verfalite, beweist. «Die philosophische Forschung — schreibt Piaget ein-
mal — ist nichts anderes als das Heben ins BewuBtsein der gedanklichen
Stromungen, die die gesellschaftliche Entwicklung einerseits begleiten,
anderseits wieder fordern.»

Gerade die Frage des Rationalismus — die Frage also, ob der Mensch
seine Probleme in die Helle des BewuBtseins zu heben vermag — ist von
vielen Seiten mit so vielen konfusen Halbwahrheiten vernebelt worden,
daBl hier eine griindliche Klirung, wie Piaget sie in mancher Hinsicht
bietet, fiir uns duBlerst bedeutungsvoll ist.

Piaget geht von der Beobachtung des Kindes aus: von den ersten reflex-
haften Bewegungen des Sduglings bis zur Moral, die sich in den Spielen
der Sieben- bis Zwolfjihrigen, im Marmelspiel vor allem, duBlert, zeigt
Piaget Schritt fiir Schritt, wie sich das Kind, seine Bediirfnisse, Triebe,
seine erwachende Vernunft mit der Welt — Natur, Erwachsenen, Kindern —
auseinandersetzt, sie aufnimmt und verarbeitet. Schon seit einigen Jahr-
zehnten gewinnt die Beobachtung, wie das Kind sich Umwelt und Sprache
aneignet, wachsende Bedeutung fiir die Erkenntnistheorie. In der Experi-
mentalpsychologie des Kindes 148t sich die Entstehung des Denkens ver-
folgen. Die Umstinde, unter denen das Kind die Welt zu ertasten und
zu erfahren beginnt, bergen unerschopfliche Erkenntnisse.

Dies hat schon der geniale Tscheche Comenius geahnt, der im Orbis
Pictus die «schola materni gremii» als die wichtigste bezeichnet. Ahnliche
Ausspriiche lassen sich auch von Rousseau und Pestalozzi anfiihren.
Schiller schreibt sogar: «Die ersten Jugendjahre bestimmen vielleicht die
Gesichtsziige des Menschen durch sein ganzes Leben, so wie sie iiberhaupt
die Grundlage seines ganzen moralischen Charakters sind.» Es ist aber,
wie Claparéde in einer Schrift iiber Rousseau betont, ein groBer Unter-
schied zwischen einer genialen Ahnung und einer fundierten, ausgewer-
teten wissenschaftlichen Erkenntnis.

Der 1940 allzufrith verstorbene Claparéde hat die Grundlagen ge-
schaffen, die fir Piaget zu Ausgangspunkten wurden. Er hat die bio-
logischen Hintergriinde der Psychologie so weit geklirt, dal Piaget, ohne
die experimentelle Methode preiszugeben, die wahren gesellschaftlichen
und historischen Probleme der Psychologie angreifen konnte: vor allem
ihre Beziehung zur Logik, also das Verhiltnis zwischen spontanem und
richtigem Denken. Zunichst sind daher Claparédes Resultate zu skizzieren.

Claparédes Vetter Flournoy hatte bereits 1889 in Genf einen Lehrstuhl
fiir Experimentalpsychologie gegriindet. Claparéde selber, sein Schiiler
und Mitarbeiter, schuf das erste psychologische Laboratorium. Er wurde
damit ein Begriinder der eigentlichen psychologischen Forschung, zu der

57



er von der Medizin her gekommen war, um ihr — zugleich mit Dewey,
Decroly, Montessori — einen Weg zur padagogischen und sozialen Praxis
zu bahnen. Auf diesem Wege hat Claparéde die Erkenntnistheorie, mit der
er sich nie systematisch befallt hatte, um fruchtbare Gesichtspunkte be-
reichert.

Claparéde laBt nie die biologische Basis jeder Titigkeit und jedes
Denkens auBer acht. Uberail fragt er nach dem biologischen Warum, nach
der List der Natur, die sich in dieser oder jener Funktion verbirgt, und
er hat wohl gedacht wie Goethe: «Auch das Unnatiirlichste ist Natur.
Wer sie nicht allenthalben sieht, sieht sie nirgendwo recht.»

Beim Kind wie beim Erwachsenen ist das Bediirfnis der Ausgangspunkt.
Alles Denken und Tun geschieht am Ende unter seinem Zwang. «Das Be-
diirfnis schafft das Bewulltsein.» Die biologisch bedingten Bediirfnisse
werden vom Kinde im Lauf der Entwicklung als Dinglichkeit in die Aullen-
welt projiziert und subjektiv als Interesse empfunden.

Durch Entwicklung seiner eingeborenen Bediirfnisse, namentlich seines
Bediirfnisses, zu wachsen, «von Kaulquappe zu Frosch zu werden», eignet
sich das Kind allmihlich von der Welt an, was es braucht, und was ithm
dariiber hinaus als Formalkultur aufgedringt wird, ist nur vom Ubel.
Uberhaupt: Alles Uben des Willens, der Aufmerksamkeit, des Verstandes
auBerhalb ihres tiatigen Gebrauchs, im leeren Raum, ist verwerflich, denn
«es unterbricht jene Kontinuitit, die die Einheit der Person ausmacht».
Das Bediirfnis selbst entspringt dem Bruch eines Gleichgewichts. Da nun
der Wachstumsprozel3 des Kindes einer stindigen Wandlung des Gleich-
gewichtes entspricht, ist die Kindheit die Zeit des lebhaften Interesses,
des Experimentierens, die Zeit der Plastizitit und der geistigen Entwick-
lung. Jetzt verstehen wir, warum der Spieltrieb in der Erforschung der
Welt durch das Kind so viel Platz einnimmt. Das Kind, so meint Claparéde,
sollte alles lernen, wie es die Sprache bei der Mutter lernt — spielend und
stets als Antwort auf seine Frage, als Erfiillung eines Bediirfnisses. Das
Kind mul} Geisteshunger, also Neugier, verspiiren, bevor es Geistesnahrung
verdauen kann. Die Kunst des Erziehens ist es, den Appetit des Kindes
zu wecken und richtig zu lenken. «In meiner Schule», sagte Claparéde,
«soll das Kind nicht alles tun, was es will, aber alles wollen, was es tut.»

Claparédes Methode, die man daher pragmatisch oder besser funktio-
nalistisch genannt hat, fragt stets nach der Beziehung zwischen einer
geistigen Tiatigkeit und einem organischen Bediirfnis. Seine eignen philo-
sophischen Voraussetzungen sind ihm nicht ganz bewufit, und vielleicht
konnte er gerade deshalb mit solcher Frische und Unbefangenheit die
Psychologie als Experimentalwissenschaft auffassen.

Jean Piagets eigentliche Bedeutung ist dagegen der Kontakt, den er
zwischen dieser Experimentalpsychologie und der Philosophie und Ge-
sellschaftslehre wieder herstellt, und zwar so, daBl die verschiedensten
Gebiete (zuletzt: Psychologie und Logistik) in neue, ungemein fruchtbare
Beziehung gebracht werden. «Eine vergleichende Analyse der psycho-
logischen Entwicklung des Denkens und der Geschichte der Wissenschaften
ist unerldBlich. Die Anstrengung, mit der sich das Kind von seiner Ich-
bezogenheit 16st und mit Hilfe des zugleich sozialen und geistigen Werk-

58



zeugs der Logik der Beziehungen seine Welt errichtet, ist der Ausgangs-
punkt der gigantischen und immer aktuellen Anstrengung der Wissen-
schaft, um den Menschen aus seiner Enge zu befreien.»

Piaget hebt die Frage des Verhiltnisses zwischen Trieben und Ver-
nunft in der Entwicklung des Kindes auf eine ganz neue Ebene. Die Logik
ist — um seine Resultate vorwegzunehmen — zwar kein dem Denken zu-
innerst vorgezeichnetes Gesetz, aber doch das Ziel, zu dem vom Ausgangs-
punkt des naiven Denkens ein hochst schwieriger und verschlungener Weg
fiihrt, den man weder iiberspringen noch wegleugnen kann. Dal} die Ver-
nunft nicht der natiirliche Inhalt des Denkens ist, sondern das Resultat
einer langen Entwicklung des Geistes, die jeder Mensch aufs neue er-
arbeiten muB, leistet keinem Irrationalismus Vorschub. Im Gegenteil: die
Vernunft ist nicht mehr eine bequeme, etwas primitive Selbstverstindlich-
keit, sondern ein Problem, ein Abenteuer, der winkende Preis eines ge-
fihrlichen Kampfes, den nicht nur der Einzelne durch Anpassung an die
Gesellschaft, sondern die Gesellschaft selbst immer wieder durchfechten
mul}, ohne sich je auf ihren Lorbeeren ausruhen zu diirfen. Wir sind hier
ebenso weit vom «flachen Rationalismus» entfernt, wie von der Mode, ihn
zwar flach, aber mit tiefsinniger Miene zu verspotten.

Der naive Dualismus Ich—AuBlenwelt, Subjekt—Objekt ist bisher fiir
die Philosophie der Ausgangspunkt gewesen. Im Sogiglismus, objektiven
Idealismus oder Materialismus wird diese Zweiheit als Illusion entlarvt
und die Einheit der Welt jenseits der scheinbaren Trennung in Innen und
Aullen behauptet. Piaget dagegen zeigt, daBl dieser «naive» Dualismus
der Endpunkt einer hochst komplizierten Entwicklung vom Siugling bis
zum Erwachsenen ist, worin sich die Erfahrung der ganzen Menschheit
und jedes Einzelnen — als die eigentliche Philosophie — verkorpert.

Am Anfang steht eine verschwommene Einheit, aus der sich die Begriffe
Ich, Objekt, Raum, Zeit usw. langsam und miihselig durch ungezihlte
Erfahrungen herausentwickeln. «Weder Eindriicke noch Empfindungen
sind unmittelbarer Rohstoff des Verstandes. Sie sind ein Produkt geistiger
Tidtigkeit, und von diesem Standpunkt aus ist auch der Raum nicht als
eine Wirklichkeit aufzufassen, die sich von der Gesamttitigkeit des Geistes
isolieren lieBe.»

Der naive Egozentrismus des Kindes begreift die Gegenstinde nicht
in ihren Beziehungen zueinander, unabhingig von der eigenen Tatigkeit,
die sie jeweils hervorruft, und begreift ebensowenig seine eigene Titigkeit
gesondert von Wirkung und Objekt. Die Dinge scheinen mit Absichten und
Zwecken geladen; nur in ihrer Beziehung zum Kinde selber kommt ihnen
Wirklichkeit zu. Piaget hat bereits in zehn groBen Werken diese Ent-
stehung der Welt im Kinde untersucht. Wie sich die Gegenstinde und
Ursachen langsam von den Handlungen und Absichten des Kindes ablosen,
ist namentlich in «La construction du réel» nachzulesen. Es a8t sich keine
moderne Philosophie oder Gesellschaftslehre denken, die sich hier nicht
mit Piagets Forschungen auseinandersetzte.

Zwei entgegengesetzte Triebe beherrschen, nach Piaget, den Menschen
gegeniiber der Welt: der eine ist, die Wirklichkeit zu spielen, der Nach-
ahmungsirieb; der andere: die Wirklichkeit den eigenen Bediirfnissen an-

59



zupassen, der Assimilationstrieb. Beim Kinde miindet die nicht zweckhaft
gelenkte Nachahmung in Spiel und Traum, die Anpassung der Wirklichkeit
aber fiihrt zu ihrer Entstellung. Diese beiden Triebe haben psychologisch
verschiedene Wurzeln. Man findet sie iibrigens dhnlich bei Freud als Lust-
prinzip und Realitdtsprinzip. Das «nichtangepalite Denken» des Kindes
entspricht Bleulers Autismus.

Originell ist aber Piagets Nachweis, wie durch Erfahrung, vor allem
des Gesellschaftslebens, die beiden Triebe allmihlich im zweckhaft be-
wuBten Denken verwachsen und wie die Wirklichkeit aus ihrem Zusammen-
spiel hervorgeht (siehe besonders «Le jugement et le raisonnement chez
I’enfant»). Jetzt erst wird die Gegenstindlichkeit der Aullenwelt respek-
tiert, und aus dem bewegten Strom des Bewulitseins erhebt sich die zwar
nicht starre, aber doch gefestigtere logische Welt. In dieser Welt ist die
Relativitat zu Hause. Das Kind kennt nur seinen eignen Standpunkt. Durch
Diskussion und praktische Auseinandersetzung mit andern erwacht es zum
Bewulltsein der Verschiedenheit der Standpunkte und lernt sich geistig
«an die Stelle eines andern zu versetzen». Dall die Vorgidnge umkehrbar
und damit logisch werden, ist auch ein Produkt der gesellschaftlichen
Erfahrung.

Piaget stellt die Frage gar nicht, auf der Bergsons ganze Philosophie
ruht, ob diese Verfestigung und Logischwerdung der Welt nicht eine gigan-
tische Verfalschung der Wirklichkeit darstellt, die es zwar den Menschen
erleichtert, sich in einer gewaltsam vereinfachten Welt zu bewegen, zu-
gleich aber den Zugang zum innersten Wesen dieser Welt versperrt. Piaget
begniigt sich damit, festzustellen, dall das Bewulltsein diesen Weg ein-
schlagen muf3, um sich mit der Welt auseinanderzusetzen und zu verstin-
digen. Er erklédrt das Wie und Warum dieses Vorgangs und wiirde vermut-
lich die Frage nach den innersten Urgriinden der Welt, wie sie unabhéngig
vom menschlichen Bewulltsein besteht, als unphilosophisch ablehnen, wie
es ja auch Benedetto Croce und John Dewey tun.

Seine Ablehnung alles Absoluten erstreckt sich sogar auf seine eigenen
Theorien: «Es ist nicht die Sache einer wissenschaftlichen Theorie, eine
so allgemeine Losung eines Problems zu bieten, daB} sie von der Erfahrung
nicht mehr zu widerlegen wire, sondern im Gegenteil, neue Wege zu be-
schreiten, wo frither oder spiter neue fruchtbare Widerstinde angetroffen
werden miissen.»

Das objektive Denken hat Piaget nun in engste Beziehung zur Demo-
kratie gestellt: nur in freier, nicht erzwungener Zusammenarbeit kann das
objektive rationale Denken sich entfalten. «In der Gesellschaft bietet die
immer engere Anpassung des eignen Denkens an das der andern, und die
Herstellung wechselseitiger Beziehungen zwischen den Perspektiven die
Moglichkeit einer Kooperation, die dann gerade das giinstige Milieu zur
Entfaltung der Vernunft bietet.» In jeder Gesellschaft, die auf erzwun-
gener Anerkennung bestimmter Werte beruht, entstehen verschiedene
Formen des Fetischismus, des magischen Denkens, der Mythenbildung.
Der Druck, den die autoritire Gesellschaft auf den Geist ausiibt, macht
es dem Einzelnen unmoglich, sich sinnvoll und produktiv in die Gesell-
schaft zu fiigen. Mit der rein duBerlichen Anerkennung geht ein faktischer

60



Egoismus sehr gut Hand in Hand, der sich immerhin als nationaler Egois-
mus ausleben kann. Die echte Personlichkeit, die sich nur in der Wechsel-
beziehung zwischen freien, gleichen Menschen voll entfalten kann, vermag
sich nicht zu entwickeln. Diese Auffassungen hat Piaget in dem Heft @ber
die Individualitdt der «Semaine de Synthése» in der pragnantesten Weise
ausgedriickt. Von sozialen Problemen aus gesehen, wire dies die beste
Einfithrung in sein Denken.

Neben den Hauptwerken hat der erst sechsundvierzigjihrige Forscher
zahlreiche Arbeiten verodffentlicht, wobei hier nur auf seine Geschichte
der Padagogie in der neuen Encyclopédie Francgaise hingewiesen sei, und
auf die schwierige Schrift iiber den «Mechanismus der geistigen Entwick-
lung» (Archives de Psychologie, Dezember 1941), ferner auf «Geist und
Wirklichkeit» im Jahrbuch der Schweizer Philosophischen Gesellschaft
(1941), worin zu lesen ist:

«Wozu soll man, jeder fiir sich, subjektive Systeme erfinden, wenn man,
in wie bescheidenem MalBle auch immer, an dem kollektiven Werk der
wissenschaftlichen Forschung teilnehmen kann, die — ob sie sich nun
dessen bewulit ist oder nicht — die immer eindringendere Analyse des
Problems (Beziehung zwischen Geist und Wirklichkeit) verfolgt. Es ist viel-
leicht fruchtbarer, einen Bogen des Kreises (gemeint ist wieder der Kreis-
lauf der Wissenschaften zwischen Geist und Materie) tatsdchlich zu durch-
messen, als in der Einbildung seine endliche SchlieBung vorwegzunehmen.»

Eine kritische Diskussion 1afit sich hier nicht anschliefien. Sie hitte
allenfalls auszugehen von der zu einfachen Antithese: Freiheit-Zwang; mit
ihr ist dem Halbdunkel der modernen demokratischen Gesellschaften nicht
beizukommen, wo der Zwang sich in die Form der Freiheit hiillen kann,
woraus sich eine ganz eigentiimliche BewuBtseinslage ergibt. Gerade in
den eher gesellschaftskritischen Werken, in denen Piaget die Tradition
Pestalozzis fortsetzt, bleibt ein gewissermaBen naiver demokratischer Opti-
mismus, der sich aus diesem nicht ganz zuldnglichen Ausgangspunkt er-
kliren lat und den die Geschichte dementiert hat.

Aber wichtiger als diese und andere Diskussionen ist es, Piagets Werk
zunichst einmal kennenzulernen und mit seinen Methoden (die ihm wich-
tiger sind als seine Resultate) vertraut zu werden, ihren ganzen Reichtum
auszuschopfen, der hier nicht einmal angedeutet werden konnte. Dann
wird man uns zugeben, dafl das seinerzeit berechtigte Wort Gagliardis,
«Bis zur Gegenwart blieb die Schweiz ohne einen einzigen grofien speku-
lativen Geist» (zitiert in V. Gitermann, Geschichte der Schweiz), dank
Jean Piagets Wirken seine Geltung verloren hat.

Trau — schau — wem!

Eine unmdgliche Geschichtsquelle

Von Wilhelm Dittmann
(Schluf.)

Zu Weihnachten trat ein Ereignis ein, durch welches die grundsitz-
lichen Gegensitze im Rat der Volksbeauftragten in den Militirfragen fiir

61



	Ein Genfer Philosoph: Jean Piaget

