
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 22 (1942-1943)

Heft: 2

Artikel: Ein Genfer Philosoph: Jean Piaget

Autor: Bondy, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-334609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-334609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf alle Fälle darf die Behauptung der liberalen und liberalistischen
Wirtschaftstheoretiker mit Entschiedenheit abgelehnt werden, die
Berechnung des Bedarfs an Waren, Gütern und Dienstleistungen sei eine
derart «schwierige» Aufgabe, daß schon deshalb eine planwirtschaftliche
Regelung nicht möglich sei.

Ein Genfer Philosoph: Jean Piaget
Von Frangois Bondy

Die moderne Philosophie hat es schwer; selber immer mehr eine

Spezialwissenschaft mit einer eigenen Sprache, die sie dem Verständnis
des Laien entrückt, muß sie die engste Beziehung zu einer Reihe anderer
Spezialwissenschaften aufrechterhalten: Geschichte, Gesellschaftswissenschaften,

Psychologie, Mathematik, theoretische Physik, um nur einige der
fruchtbarsten Gebiete zu nennen. Zugleich wird aber von ihr die Antwort
auf unmittelbare brennende Fragen, Aussage über die Ganzheit der
Gesellschaft, über Entscheidungen der Seele erwartet, ein Anspruch, den sie

nur unter Gefahr der Selbstkastrierung von sich weisen darf. Dabei ist es

im Interesse aller an Gesellschaftsfragen orientierten fortschrittlichen
Geister, sich mit dieser Philosophie vertraut zu machen, ihre positiven
Leistungen zu verarbeiten und durch kritische Auseinandersetzung mit
ihr noch engere fruchtbarere Beziehungen zwischen Denken und Handeln
zu fördern.

Vor einem Jahrhundert ist der Sozialismus durch ein geistiges Ringen
mit der Philosophie seiner Zeit zu innerer Klarheit über seine
Voraussetzungen und Ziele gelangt. Der heutige Sozialismus scheint sich mehr
mit dem rein historischen als mit dem eigentlich spekulativen Denken
vertraut zu fühlen. Seine Beziehung zur Philosophie beschränkt sich im
wesentlichen (ein Vorwurf, der vor allem die kommunistische Denkroutine
«unter dem Banner des Marxismus» trifft) auf sogenannte «Ideologiekritik»,

die bestimmte Denkschulen als Spiegelungen einer Klasse und
Zeit enthüllt. Neben dieser Spiegelung, die unbestreitbar einen großen
und öden Teil der gängigen oder gelehrten Philosophie ausmacht, lebt
aber ein aktives, schöpferisches Denken, das Probleme stellt und löst und
die geistige Entwicklung weitertreibt und daher durch Entlarvung seiner
metaphysischen Voraussetzungen nicht entwertet werden kann.

Hierher gehören vor allem drei große zeitgenössische Denker mit ihrem
Lebenswerk: Benedetto Croce in Neapel, John Dewey in Chikago und
Jean Piaget in Genf.

Wer in Frankreich die allgemeine Anerkennung und Bewunderung
erlebt hat, die Piagets Werk — bei Philosophen wie Brunschvicg, bei Psychologen

wie Janet - gefunden hat, muß überrascht sein, wie relativ geringen
Widerhall dieses reichhaltige und bedeutende Schaffen in der Schweiz
selber, und namentlich in der deutschen Schweiz, begegnet, und wird
versucht sein, diese Resonanz nach Kräften zu fördern. Piaget beherrscht
allerdings so zahlreiche Wissensgebiete (Pädagogie, Psychologie, Soziologie,
Mathematik, theoretische Physik, Zoologie) und entfaltet als Forscher,

56



Theoretiker, Mitdirektor der Ecole J.-J. Rousseau, Leiter des Internationalen

Erziehungsamtes, Professor für mehrere Fächer in Genf und
Lausanne eine so mannigfaltige Tätigkeit, daß hier nicht mehr als ein knapper
Hinweis auf einige seiner zentralen Themen möglich ist. Dieser Hinweis
ist in einem sozialistischen Forum besonders am Platz, weil der Gegensatz
von Zwang und Kooperation, das Problem des rationellen Denkens und
der «vernünftigen Gesellschaft» im Mittelpunkt seines Forschens steht
und dessen Ausgangspunkt war, wie ein Werk, das er als Zwanzigjähriger
verfaßte, beweist. «Die philosophische Forschung — schreibt Piaget
einmal — ist nichts anderes als das Heben ins Bewußtsein der gedanklichen
Strömungen, die die gesellschaftliche Entwicklung einerseits begleiten,
anderseits wieder fördern.»

Gerade die Frage des Rationalismus - die Frage also, ob der Mensch
seine Probleme in die Helle des Bewußtseins zu heben vermag — ist von
vielen Seiten mit so vielen konfusen Halbwahrheiten vernebelt worden,
daß hier eine gründliche Klärung, wie Piaget sie in mancher Hinsicht
bietet, für uns äußerst bedeutungsvoll ist.

Piaget geht von der Beobachtung des Kindes aus: von den ersten
reflexhaften Bewegungen des Säuglings bis zur Moral, die sich in den Spielen
der Sieben- bis Zwölfjährigen, im Marmelspiel vor allem, äußert, zeigt
Piaget Schritt für Schritt, wie sich das Kind, seine Bedürfnisse, Triebe,
seine erwachende Vernunft mit der Welt - Natur, Erwachsenen, Kindern -
auseinandersetzt, sie aufnimmt und verarbeitet. Schon seit einigen
Jahrzehnten gewinnt die Beobachtung, wie das Kind sich Umwelt und Sprache
aneignet, wachsende Bedeutung für die Erkenntnistheorie. In der Experi-
mentalpsychologie des Kindes läßt sich die Entstehung des Denkens
verfolgen. Die Umstände, unter denen das Kind die Welt zu ertasten und
zu erfahren beginnt, bergen unerschöpfliche Erkenntnisse.

Dies hat schon der geniale Tscheche Comenius geahnt, der im Orbis
Pictus die «schola materni gremii» als die wichtigste bezeichnet. Ähnliche
Aussprüche lassen sich auch von Rousseau und Pestalozzi anführen.
Schiller schreibt sogar: «Die ersten Jugendjahre bestimmen vielleicht die
Gesichtszüge des Menschen durch sein ganzes Leben, so wie sie überhaupt
die Grundlage seines ganzen moralischen Charakters sind.» Es ist aber,
wie Claparede in einer Schrift über Rousseau betont, ein großer Unterschied

zwischen einer genialen Ahnung und einer fundierten, ausgewerteten

wissenschaftlichen Erkenntnis.
Der 1940 allzufrüh verstorbene Claparede hat die Grundlagen

geschaffen, die für Piaget zu Ausgangspunkten wurden. Er hat die
biologischen Hintergründe der Psychologie so weit geklärt, daß Piaget, ohne
die experimentelle Methode preiszugeben, die wahren gesellschaftlichen
und historischen Probleme der Psychologie angreifen konnte: vor allem
ihre Beziehung zur Logik, also das Verhältnis zwischen spontanem und
richtigem Denken. Zunächst sind daher Claparedes Resultate zu skizzieren.

Claparedes Vetter Flournoy hatte bereits 1889 in Genf einen Lehrstuhl
für Experimentalpsychologie gegründet. Claparede selber, sein Schüler
und Mitarbeiter, schuf das erste psychologische Laboratorium. Er wurde
damit ein Begründer der eigentlichen psychologischen Forschung, zu der

57



er von der Medizin her gekommen war, um ihr - zugleich mit Dewey,
Decroly, Montessori — einen Weg zur pädagogischen und sozialen Praxis
zu bahnen. Auf diesem Wege hat Claparede die Erkenntnistheorie, mit der
er sich nie systematisch befaßt hatte, um fruchtbare Gesichtspunkte
bereichert.

Claparede läßt nie die biologische Basis jeder Tätigkeit und jedes
Denkens außer acht. Überall fragt er nach dem biologischen Warum, nach
der List der Natur, die sich in dieser oder jener Funktion verbirgt, und
er hat wohl gedacht wie Goethe: «Auch das Unnatürlichste ist Natur.
Wer sie nicht allenthalben sieht, sieht sie nirgendwo recht.»

Beim Kind wie beim Erwachsenen ist das Bedürfnis der Ausgangspunkt.
Alles Denken und Tun geschieht am Ende unter seinem Zwang. «Das
Bedürfnis schafft das Bewußtsein.» Die biologisch bedingten Bedürfnisse
werden vom Kinde im Lauf der Entwicklung als Dinglichkeit in die Außenwelt

projiziert und subjektiv als Interesse empfunden.
Durch Entwicklung seiner eingeborenen Bedürfnisse, namentlich seines

Bedürfnisses, zu wachsen, «von Kaulquappe zu Frosch zu werden», eignet
sich das Kind allmählich von der Welt an, was es braucht, und was ihm
darüber hinaus als Formalkultur aufgedrängt wird, ist nur vom Übel.
Überhaupt: Alles Üben des Willens, der Aufmerksamkeit, des Verstandes
außerhalb ihres tätigen Gebrauchs, im leeren Raum, ist verwerflich, denn
«es unterbricht jene Kontinuität, die die Einheit der Person ausmacht».
Das Bedürfnis selbst entspringt dem Bruch eines Gleichgewichts. Da nun
der Wachstumsprozeß des Kindes einer ständigen Wandlung des

Gleichgewichtes entspricht, ist die Kindheit die Zeit des lebhaften Interesses,
des Experimentierens, die Zeit der Plastizität und der geistigen Entwicklung.

Jetzt verstehen wir, warum der Spieltrieb in der Erforschung der
Welt durch das Kind so viel Platz einnimmt. Das Kind, so meint Claparede,
sollte alles lernen, wie es die Sprache bei der Mutter lernt — spielend und
stets als Antwort auf seine Frage, als Erfüllung eines Bedürfnisses. Das

Kind muß Geisteshunger, also Neugier, verspüren, bevor es Geistesnahrung
verdauen kann. Die Kunst des Erziehens ist es, den Appetit des Kindes
zu wecken und richtig zu lenken. «In meiner Schule», sagte Claparede,
«soll das Kind nicht alles tun, was es will, aber alles wollen, was es tut.»

Claparedes Methode, die man daher pragmatisch oder besser funktio-
nalistisch genannt hat, fragt stets nach der Beziehung zwischen einer
geistigen Tätigkeit und einem organischen Bedürfnis. Seine eignen
philosophischen Voraussetzungen sind ihm nicht ganz bewußt, und vielleicht
konnte er gerade deshalb mit solcher Frische und Unbefangenheit die
Psychologie als Experimentalwissenschaft auffassen.

Jean Piagets eigentliche Bedeutung ist dagegen der Kontakt, den er
zwischen dieser Experimentalpsychologie und der Philosophie und
Gesellschaftslehre wieder herstellt, und zwar so, daß die verschiedensten
Gebiete (zuletzt: Psychologie und Logistik) in neue, ungemein fruchtbare
Beziehung gebracht werden. «Eine vergleichende Analyse der
psychologischen Entwicklung des Denkens und der Geschichte der Wissenschaften
ist unerläßlich. Die Anstrengung, mit der sich das Kind von seiner
Ichbezogenheit löst und mit Hilfe des zugleich sozialen und geistigen Werk-

58



zeugs der Logik der Beziehungen seine Welt errichtet, ist der Ausgangspunkt

der gigantischen und immer aktuellen Anstrengung der Wissenschaft,

um den Menschen aus seiner Enge zu befreien.»
Piaget hebt die Frage des Verhältnisses zwischen Trieben und

Vernunft in der Entwicklung des Kindes auf eine ganz neue Ebene. Die Logik
ist — um seine Resultate vorwegzunehmen — zwar kein dem Denken
zuinnerst vorgezeichnetes Gesetz, aber doch das Ziel, zu dem vom Ausgangspunkt

des naiven Denkens ein höchst schwieriger und verschlungener Weg
führt, den man weder überspringen noch wegleugnen kann. Daß die
Vernunft nicht der natürliche Inhalt des Denkens ist, sondern das Resultat
einer langen Entwicklung des Geistes, die jeder Mensch aufs neue
erarbeiten muß, leistet keinem Irrationalismus Vorschub. Im Gegenteil: die
Vernunft ist nicht mehr eine bequeme, etwas primitive Selbstverständlichkeit,

sondern ein Problem, ein Abenteuer, der winkende Preis eines
gefährlichen Kampfes, den nicht nur der Einzelne durch Anpassung an die
Gesellschaft, sondern die Gesellschaft selbst immer wieder durchfechten
muß, ohne sich je auf ihren Lorbeeren ausruhen zu dürfen. Wir sind hier
ebenso weit vom «flachen Rationalismus» entfernt, wie von der Mode, ihn
zwar flach, aber mit tiefsinniger Miene zu verspotten.

Der naive Dualismus Ich—Außenwelt, Subjekt—Objekt ist bisher für
die Philosophie der Ausgangspunkt gewesen. Im SorarfTsmus, objektiven
Idealismus oder Materialismus wird diese Zweiheit als Illusion entlarvt
und die Einheit der Welt jenseits der scheinbaren Trennung in Innen und
Außen behauptet. Piaget dagegen zeigt, daß dieser «naive» Dualismus
der Endpunkt einer höchst komplizierten Entwicklung vom Säugling bis
zum Erwachsenen ist, worin sich die Erfahrung der ganzen Menschheit
und jedes Einzelnen — als die eigentliche Philosophie — verkörpert.

Am Anfang steht eine verschwommene Einheit, aus der sich die Begriffe
Ich, Objekt, Raum, Zeit usw. langsam und mühselig durch ungezählte
Erfahrungen herausentwickeln. «Weder Eindrücke noch Empfindungen
sind unmittelbarer Rohstoff des Verstandes. Sie sind ein Produkt geistiger
Tätigkeit, und von diesem Standpunkt aus ist auch der Raum nicht als
eine Wirklichkeit aufzufassen, die sich von der Gesamttätigkeit des Geistes
isolieren ließe.»

Der naive Egozentrismus des Kindes begreift die Gegenstände nicht
in ihren Beziehungen zueinander, unabhängig von der eigenen Tätigkeit,
die sie jeweils hervorruft, und begreift ebensowenig seine eigene Tätigkeit
gesondert von Wirkung und Objekt. Die Dinge scheinen mit Absichten und
Zwecken geladen; nur in ihrer Beziehung zum Kinde selber kommt ihnen
Wirklichkeit zu. Piaget hat bereits in zehn großen Werken diese
Entstehung der Welt im Kinde untersucht. Wie sich die Gegenstände und
Ursachen langsam von den Handlungen und Absichten des Kindes ablösen,
ist namentlich in «La construetion du reel» nachzulesen. Es läßt sich keine
moderne Philosophie oder Gesellschaftslehre denken, die sich hier nicht
mit Piagets Forschungen auseinandersetzte.

Zwei entgegengesetzte Triebe beherrschen, nach Piaget. den Menschen
gegenüber der Welt: der eine ist, die Wirklichkeit zu spielen, der
Nachahmungstrieb; der andere: die Wirklichkeit den eigenen Bedürfnissen an-

59



zupassen, der Assimilationstrieb. Beim Kinde mündet die nicht zweckhaft
gelenkte Nachahmung in Spiel und Traum, die Anpassung der Wirklichkeit
aber führt zu ihrer Entstellung. Diese beiden Triebe haben psychologisch
verschiedene Wurzeln. Man findet sie übrigens ähnlich bei Freud als
Lustprinzip und Realitätsprinzip. Das «nichtangepaßte Denken» des Kindes
entspricht Bleulers Autismus.

Originell ist aber Piagets Nachweis, wie durch Erfahrung, vor allem
des Gesellschaftslebens, die beiden Triebe allmählich im zweckhaft
bewußten Denken verwachsen und wie die Wirklichkeit aus ihrem Zusammenspiel

hervorgeht (siehe besonders «Le jugement et le raisonnement chez

l'enfant»). Jetzt erst wird die Gegenständlichkeit der Außenwelt respektiert,

und aus dem bewegten Strom des Bewußtseins erhebt sich die zwar
nicht starre, aber doch gefestigtere logische Welt. In dieser Welt ist die
Relativität zu Hause. Das Kind kennt nur seinen eignen Standpunkt. Durch
Diskussion und praktische Auseinandersetzung mit andern erwacht es zum
Bewußtsein der Verschiedenheit der Standpunkte und lernt sich geistig
«an die Stelle eines andern zu versetzen». Daß die Vorgänge umkehrbar
und damit logisch werden, ist auch ein Produkt der gesellschaftlichen
Erfahrung.

Piaget stellt die Frage gar nicht, auf der Bergsons ganze Philosophie
ruht, ob diese Verfestigung und Logischwerdung der Welt nicht eine
gigantische Verfälschung der Wirklichkeit darstellt, die es zwar den Menschen
erleichtert, sich in einer gewaltsam vereinfachten Welt zu bewegen,
zugleich aber den Zugang zum innersten Wesen dieser Welt versperrt. Piaget
begnügt sich damit, festzustellen, daß das Bewußtsein diesen Weg
einschlagen muß, um sich mit der Welt auseinanderzusetzen und zu verständigen.

Er erklärt das Wie und Warum dieses Vorgangs und würde vermutlich

die Frage nach den innersten Urgründen der Welt, wie sie unabhängig
vom menschlichen Bewußtsein besteht, als unphilosophisch ablehnen, wie
es ja auch Benedetto Croce und John Dewey tun.

Seine Ablehnung alles Absoluten erstreckt sich sogar auf seine eigenen
Theorien: «Es ist nicht die Sache einer wissenschaftlichen Theorie, eine
so allgemeine Lösung eines Problems zu bieten, daß sie von der Erfahrung
nicht mehr zu widerlegen wäre, sondern im Gegenteil, neue Wege zu
beschreiten, wo früher oder später neue fruchtbare Widerstände angetroffen
werden müssen.»

Das objektive Denken hat Piaget nun in engste Beziehung zur Demokratie

gestellt: nur in freier, nicht erzwungener Zusammenarbeit kann das

objektive rationale Denken sich entfalten. «In der Gesellschaft bietet die
immer engere Anpassung des eignen Denkens an das der andern, und die
Herstellung wechselseitiger Beziehungen zwischen den Perspektiven die
Möglichkeit einer Kooperation, die dann gerade das günstige Milieu zur
Entfaltung der Vernunft bietet.» In jeder Gesellschaft, die auf erzwungener

Anerkennung bestimmter Werte beruht, entstehen verschiedene
Formen des Fetischismus, des magischen Denkens, der Mythenbildung.
Der Druck, den die autoritäre Gesellschaft auf den Geist ausübt, macht
es dem Einzelnen unmöglich, sich sinnvoll und produktiv in die Gesellschaft

zu fügen. Mit der rein äußerlichen Anerkennung geht ein faktischer

60



Egoismus sehr gut Hand in Hand, der sich immerhin als nationaler Egoismus

ausleben kann. Die echte Persönlichkeit, die sich nur in der
Wechselbeziehung zwischen freien, gleichen Menschen voll entfalten kann, vermag
sich nicht zu entwickeln. Diese Auffassungen hat Piaget in dem Heft über
die Individualität der «Semaine de Synthese» in der prägnantesten Weise

ausgedrückt. Von sozialen Problemen aus gesehen, wäre dies die beste

Einführung in sein Denken.
Neben den Hauptwerken hat der erst sechsundvierzigjährige Forscher

zahlreiche Arbeiten veröffentlicht, wobei hier nur auf seine Geschichte
der Pädagogie in der neuen Encyclopedie Frangaise hingewiesen sei, und
auf die schwierige Schrift über den «Mechanismus der geistigen Entwicklung»

(Archives de Psychologie, Dezember 1941), ferner auf «Geist und
Wirklichkeit» im Jahrbuch der Schweizer Philosophischen Gesellschaft
(1941), worin zu lesen ist:

«Wozu soll man, jeder für sich, subjektive Systeme erfinden, wenn man,
in wie bescheidenem Maße auch immer, an dem kollektiven Werk der
wissenschaftlichen Forschung teilnehmen kann, die - ob sie sich nun
dessen bewußt ist oder nicht — die immer eindringendere Analyse des

Problems (Beziehung zwischen Geist und Wirklichkeit) verfolgt. Es ist
vielleicht fruchtbarer, einen Bogen des Kreises (gemeint ist wieder der Kreislauf

der Wissenschaften zwischen Geist und Materie) tatsächlich zu
durchmessen, als in der Einbildung seine endliche Schließung vorwegzunehmen.»

Eine kritische Diskussion läßt sich hier nicht anschließen. Sie hätte
allenfalls auszugehen von der zu einfachen Antithese: Freiheit-Zwang; mit
ihr ist dem Halbdunkel der modernen demokratischen Gesellschaften nicht
beizukommen, wo der Zwang sich in die Form der Freiheit hüllen kann,
woraus sich eine ganz eigentümliche Bewußtseinslage ergibt. Gerade in
den eher gesellschaftskritischen Werken, in denen Piaget die Tradition
Pestalozzis fortsetzt, bleibt ein gewissermaßen naiver demokratischer
Optimismus, der sich aus diesem nicht ganz zulänglichen Ausgangspunkt
erklären läßt und den die Geschichte dementiert hat.

Aber wichtiger als diese und andere Diskussionen ist es, Piagets Werk
zunächst einmal kennenzulernen und mit seinen Methoden (die ihm wichtiger

sind als seine Resultate) vertraut zu werden, ihren ganzen Reichtum
auszuschöpfen, der hier nicht einmal angedeutet werden konnte. Dann
wird man uns zugeben, daß das seinerzeit berechtigte Wort Gagliardis,
«Bis zur Gegenwart blieb die Schweiz ohne einen einzigen großen
spekulativen Geist» (zitiert in V. Gitermann, Geschichte der Schweiz), dank
Jean Piagets Wirken seine Geltung verloren hat.

Trau — schau — wem!
Eine unmögliche Geschichtsquelle

Von Wilhelm Dittmann
(Schluß.)

Zu Weihnachten trat ein Ereignis ein, durch welches die grundsätzlichen

Gegensätze im Rat der Volksbeauftragten in den Militärfragen für

61


	Ein Genfer Philosoph: Jean Piaget

