
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 22 (1942-1943)

Heft: 1

Artikel: Demokratie nur für Demokraten?

Autor: Kramer, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-334604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-334604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


existiert das Problem der Arbeitslosigkeit nicht, da jede Arbeitskraft
einkommensmäßig gesichert ist. Sind in einem Produktionszweig überschüssige

Arbeitskräfte vorhanden, so können diese ohne zusätzliche Kosten -
im Gegensatz zu den gesellschaftlich so belastenden Kosten der
kapitalistischen Fehlrationalisierung — auf andere, eventuell neue Produktionszweige

umgeteilt oder umgeschult werden. Mit andern Worten,
kapitalistisches Profitdenken und gesellschaftliches Gesamtinteresse können in
der sozialistischen Planwirtschaft nicht mehr zum nur durch die Krise
lösbaren Widerspruch führen: die sozialistische Planwirtschaft wird auch
gerade wegen der Wirtschaftsrechnung in Arbeitskräften eine krisenfreie
Wirtschaft sein.

Demokratie nur für Demokraten?
Von Hugo Kramer

So viel man heute von Demokratie spricht — im Grunde glauben auch
unter ihren Bekennern die meisten nicht mehr so recht an sie. «Glauben»
hier in seinem eigentlichen Sinn verstanden: nicht als unbestimmtes und
unverbindliches Annehmen irgendeines unbeweisbaren Satzes, sondern als

tätiges Vertrauen auf eine in unserem Leben wirksame Kraft, mit der wir
alle Tage arbeiten.

Oder wer möchte behaupten, daß wir der Demokratie dieses
selbstverständliche und rückhaltlose Vertrauen entgegenbringen? Sind wir nicht
vielmehr von schwächerem oder stärkerem Mißtrauen in ihre Wirksamkeit
erfüllt? Ist es bei unseren Erörterungen über Demokratie — wobei hier
der Einfachheit halber Demokratie sowohl als Freiheit im Staat
(Selbstregierung) wie als Freiheit vom Staat (Menschen- und Bürgerrechte)
genommen werden soll — nicht vielfach so, daß wir zuerst mit schöner
«Grundsätzlichkeit bekennen: Selbstverständlich, die Demokratie — das

ist die für uns einzig mögliche staatliche Lebensform, um dann sofort
hinzuzufügen: Aber natürlich nur die maßvoll und verständig gebrauchte
Demokratie; ihren Mißbrauch lehnen wir entschieden ab!

In zwei Formen drückt sich gegenwärtig diese «maßvolle» Demokratie
besonders deutlich aus. Einmal in jener Staatspraxis, die die Demokratie
auf sogenannte normale Zeiten beschränkt wissen will, für «abnormale»
Zeiten aber, vor allem für Kriegszeiten, irgendein autoritäres Regiment
als das gegebene ansieht, in Anpassung der Staatsverfassung also an die
Militärorganisation, die auch keine Demokratie kennt. Man sagt wohl, die
innere Freiheit müsse in solchen Fällen mehr oder weniger preisgegeben
werden, damit man die äußere Freiheit retten könne, die schließlich für
die Bewahrung der inneren Freiheit in späteren Zeiten die erste Voraussetzung

sei. Und das Richtige an dieser Behauptung soll auch keineswegs
bestritten werden; der Freie kann sich zeitweilig gewiß seiner Freiheit
entäußern und sich einem selbstgewählten Zwang unterwerfen, um nicht
unterzugehen, ohne deswegen innerlich die Freiheit zu opfern. Allein die
Freiheitsbeschränkung darf niemals die geistigen und sittlichen Kraft-

13



quellen der Nation selber angreifen in der Meinung, Demokratie sei im
Grund etwas Entbehrliches, ein Luxus, wenn nicht eine Gefahr, und die
Kraft eines Volkes liege wesentlich in einem äußeren Machtapparat oder
in einer klugen «Realpolitik». Das Bewußtsein muß stets lebendig sein,
daß alle Machtentfaltung und alle echte Realpolitik sinn- und wirkungslos
bleiben, wenn sie auf Kosten der Freiheit gehen, wenn sie das Vertrauen
in die staatserhaltende Kraft der Demokratie schwächen und den Glauben
an andere staatsbildende und staatserhaltende Mächte stärken. Wo die
Grenze zwischen falscher und berechtigter Freiheitsbeschränkung zu ziehen
ist, kann natürlich nicht mit einer einfachen Formel angegeben werden;
wir können aber immer die Probe auf die Echtheit unseres Bekenntnisses
zur Demokratie machen, wenn wir uns ganz ehrlich fragen: Auf was für eine
Kraft stützen wir uns letztlich, um unser Land und Volk zu sichern, auf
die werbende, lebendig erhaltende Macht der Freiheit oder auf äußere
Existenzgarantien?

Die andere Form des tatsächlichen Unglaubens gegenüber der Demokratie

ist die Staatspraxis, die die Freiheitsrechte nur den Bekennern der
herrschenden politischen Ordnung zuerkennen will, ihre Leugner und
Gegner aber von der Mitregierung in den Behörden sowohl als vom Genuß
der bürgerlichen Freiheitsrechte ausschließt. Die Demokratie, so lautet das

landläufige Argument, ist nur für Demokraten da; wer die Demokratie
benützen will, um sie zu zerstören, der hat keinen Anspruch auf die Rechte,
die sie verleiht.

Anscheinend ein ganz vernünftiger und einleuchtender Grund. Warum
soll ich einem andern eine Freiheit einräumen, von der ich genau weiß,
daß er sie nur gegen mich gebrauchen würde? Ist es nicht Pflicht der
Selbsterhaltung, ohne doktrinäre Hemmungen meinem Feind seine Waffe
vorzuenthalten oder sie ihm zu entreißen?

In Wirklichkeit liegt die Sache bei weitem nicht so primitiv, wie sie
erscheinen mag. Das erwähnte Argument ist ja keineswegs neu; es ist je und
je angerufen worden, wenn es galt, die Feinde eines religiösen und
kirchlichen Glaubens unschädlich zu machen. Freiheit, so hieß es damals, kann
es vernünftigerweise nur für den Glauben geben, nicht für den Unglauben,
für die Wahrheit und nicht für den Irrtum, die Ketzerei. Gewissensfreiheit
also wohl für uns, aber niemals für die andern! Das war beispielsweise die
Haltung des ursprünglichen Calvinismus, der die Freiheit des Glaubens
und der Lehre zwar leidenschaftlich gegenüber aller absolutistischen Staatsund

Kirchenmacht des andern Bekenntnisses verteidigte, in seinem eigenen
Machtbereich aber an Unduldsamkeit und Gewalttätigkeit gegenüber
Andersgläubigen nichts zu wünschen übrig ließ. Der Widerspruch, der in
dieser Haltung lag, konnte denn auf die Dauer auch nicht aufrechterhalten
werden. Es gab zuletzt nur zwei Möglichkeiten: entweder die Gewissensfreiheit

für die Gegner des eigenen Glaubens zu leugnen und sie dann eben
auch nicht für sich selber anzurufen, oder aber sich auf das Recht der freien
Prüfung aller Glaubensansichten für den eigenen Gebrauch zu stützen und
dann dieses Recht auch den Vertretern anderer Glaubens- oder Unglaubensansichten

zuzubilligen. Der erste Weg hätte zurück zu Rom geführt, das

grundsätzlich keine Gewissensfreiheit kennt: der zweite Weg führte zur

14



Ausbildung der modernen Demokratie, die deshalb von Rom niemals wirklich

anerkannt werden darf.
Sollte unsere politische Demokratie nicht vor einer ähnlichen

Entscheidung stehen? In der Tat, die Gründe, die die Ausbildung der vollen
Glaubens- und Redefreiheit auf kirchlichem und von hier aus auch auf
politischem Gebiet durchgesetzt haben, bestehen heute noch mit
unverminderter Gültigkeit. Und wenn wir nicht absolutistischen, diktatorischen
Staatsformen den Weg bahnen wollen, sind wir verpflichtet, unsere
demokratischen Forderungen auch auf uns selber anzuwenden, das heißt die
politischen Freiheitsrechte auch unseren Gegnern zu gewähren, auf die
Gefahr hin, daß diese Mißbrauch damit gegen die Demokratie selbst
treiben. So wie Voltaire an Helvetius schrieb: «Ich bin vollkommen gegen
das, was Sie sagen, werde aber bis zum Tod Ihr Recht verteidigen, es zu
sagen.»

Wir müssen direkt wieder einige Grundwahrheiten unseres demokratischen

Glaubens durchdenken und in uns befestigen, wenn wir gewisse
Scheinargumente einer rationierten Demokratie, die schon überhaupt keine
Demokratie mehr ist, als solche erkennen wollen. Dürfen wir dazu einen
Beitrag leisten, indem wir von einer klassischen Verteidigung der Freiheit
des Wortes ausgehen, dem kleinen Buch des englischen Philosophen und
Volkswirtschafters John Stuart Mill (1806—1873) «Über Freiheit»?

Mill legt mit einer außerordentlichen Klarheit und Einfachheit dar,
daß uns zwei entscheidende Gründe verbieten müssen, eine vermeintlich
staatsgefährliche und falsche Meinung zu unterdrücken. Einmal: Wir
können nie sicher sein, daß eine Meinung, die wir zu erdrosseln bemüht
sind, eine falsche Meinung ist. Und sodann: Auch wenn wir dessen sicher
wären, so bliebe die Erdrosselung doch ein Übel, weil die rechte Meinung,
die wir vertreten, ihre ganze Kraft verliert, wenn sie sich nicht beständig
gegenüber dem Irrtum behaupten muß.

Der Anspruch, daß man im Alleinbesitz der Wahrheit sei, läuft auf
nichts anderes hinaus als auf die Behauptung der eigenen Unfehlbarkeit.
Die römische Kirche hat denn auch diesen Schritt konsequenlerweise getan,
tun müssen. Wer vor einer solchen Folgerung zurückschreckt, der wird
sich Lessings berühmtes Wort zu eigen machen müssen: «Wenn Gott in
seiner Rechten alle Wahrheit und in seiner Linken den einzigen, immer
regen Trieb nach W ahrheit, obschon mit dem Zusätze, sich immer und ewig
zu irren, verschlossen hielte und spräche zu mir: Wähle! — ich fiele ihm
mit Demut in seine Linke und sagte: Vater, gib! Die reine Wahrheit ist ja
doch nur für dich allein!» Gewiß müssen wir bei unserem Tun und Lassen
immer dem folgen, was wir als wahr erkannt haben. Aber wir werden dabei
immer zugeben, daß es auch nicht wahr sein könnte, und deshalb uns den
Weg offenhalten, den allfälligen Irrtum richtigzustellen. Das kann indessen

nur geschehen, wenn wir auch eine andere Meinung als die unsrige,
vielleicht sogar genau die entgegengesetzte, anzuhören imstande sind. «Es ist»,
so schreibt Mill, «ein gewaltiger Unterschied, ob wir eine Meinung für wahr
halten, weil sie bei jeder Gelegenheit, sie zu bekämpfen, nicht widerlegt
wurde, oder ob wir sie zu dem Zwecke für wahr schätzen, damit ihre Widerlegung

nicht gestattet sei. Vollkommene Freiheit des Widerspruchs und

15



der Mißbilligung unserer Meinung ist die eigentliche Bedingung, die unsere
Annahme ihrer Wahrheit für die Zwecke der Handlungsweise rechtfertigt;
und unter keinen anderen Voraussetzungen kann ein Wesen mit menschlichen

Fähigkeiten irgendeine Gewißheit haben, daß es im Rechte sei.»
Auf unsere heutige Lage angewandt: Können wir so unbedingt sicher

sein, wie wir uns geben, daß unsere Demokratie — wenn nicht der Weisheit
letzter Schluß, so doch wenigstens das Rechte und einzig Mögliche für unser
Volk ist, sofern wir den Gegnern dieser Demokratie nicht die Möglichkeit
geben, ihre abweichende Meinung zu vertreten? Maßen wir uns nicht praktisch

doch Unfehlbarkeit an, wenn wir jene andere Meinung einfach
unterdrücken? Könnte nicht wenigstens eine Teilwahrheit in der Meinung
stecken, die wir unterdrücken, eine Teilwahrheit, die zu verkennen schädlich

wäre? J. St. Mill hält die Vertretung von Teilwahrheiten sogar für
das Normale im Kampf der menschlichen Meinungen: «Volkstümliche
Meinungen über für die Sinne nicht faßbare Gegenstände sind oft wahr,
aber nur selten oder niemals gänzlich wahr. Sie sind ein Teil der Wahrheit,
zuweilen ein größerer, zuweilen ein kleinerer Teil, aber übertrieben,
verzerrt und losgerissen von den Wahrheiten, von denen sie begleitet und
beschränkt werden sollten. Anderseits wieder enthalten ketzerische
Meinungen gewöhnlich einige dieser unterdrückten und vernachlässigten
Wahrheiten Da nun der einseitige Charakter der vorherrschenden
Meinungen, selbst wenn sie auf einer rechten Grundlage ruhen, derart
beschaffen ist, sollte jede Meinung, die irgendeinen Teil der von der
allgemeinen Meinung übergangenen Wahrheit verkörpert, als kostbar gelten,
mag diese Wahrheit auch mit noch viel Irrtum und Verwirrung vermengt
sein.» Das trifft besonders auch für die Politik zu, und die dem Engländer
in Fleisch und Blut übergegangene Überzeugung von der Notwendigkeit
einer wenn auch noch so scharfen und einseitigen Opposition beruht auf
keiner andern Erwägung als auf dieser. «Sofern nicht», bemerkt Mill mit
Recht, «günstige Meinungen für Demokratie oder Aristokratie, für Eigentum

oder Gleichheit, für Zusammenwirken oder freien Wettbewerb, für
Üppigkeit oder Enthaltsamkeit, für Sozialismus oder Individualismus, für
Freiheit oder Beherrschung und alle andern stehenden Gegensätze des

praktischen Lebens mit gleicher Freiheit zum Ausdruck kommen und mit
gleichem Talent und Energie verteidigt werden, ist keine Gelegenheit
vorhanden, daß beiden Elementen ihr Recht wird; die eine Schale muß dann
steigen, die andere sinken. In den großen praktischen Beziehungen des

Lebens ist Wahrheit so sehr eine Frage der Versöhnung und Vereinigung
von Gegensätzen, daß nur sehr wenige einen genügend weiten und
unparteiischen Geist haben, um die Vermittlung auch nur annähernd richtig
vorzunehmen, und daß im Kampfe zwischen feindlichen Streitern ein
rauher Vorgang stattfindet.»

Man sollte meinen, jeder Mensch mit einem Mindestmaß an Fähigkeit
zur Selbstkritik gebe all das ohne weiteres zu. Aber offenbar ist heute
Selbstkritik eine seltene Eigenschaft geworden, zum wenigsten für die
Vertreter herrschender Staats- und Regierungsformen. Sonst könnte man es

sich kaum erklären, daß beispielsweise unsere Demokratie, so wie wir sie

alle Tage wirken sehen, als im Grund einzig richtig, als unübertrefflich und

16



höchstens in Einzelheiten noch etwas verbesserungsbedürftig gepriesen
wird. Den allermeisten Demokraten liegt es ganz fern, zu vermuten, daß
wir eine ganz andere Art von Demokratie haben könnten, ohne daß daraus
der Schweiz Nachteil erwüchse, ja sogar zu ihrem höchsten Vorteil. Sie
lehnen es entrüstet ab, auch nur die Möglichkeit zuzugeben, daß die
Kommunisten in nicht unwesentlichen Punkten ihrer Lehre recht haben; in
den «Erneuerern» der verschiedensten Färbungen sehen sie nur
Staatsfeinde; Duttweiler und sein Ring gehören nach der Ansicht vieler Braver
«einfach verboten» usw. Und doch können wir von allen, auch den uns
verhaßtesten Oppositionsbewegungen lernen, oft sogar recht viel. Ich
gestehe, daß ich noch keine einigermaßen verbreitete Erneuerungsbewegung
links oder rechts gefunden habe, bei der ich nicht Teilwahrheiten kennen
gelernt oder bestätigt gesehen hätte, deren Vernachlässigung ganz falsch
wäre. Kommunisten wie Fröntier, Jungbauern wie Freigeldler, Korpora-
tisten wie Landesringanhänger — sie alle leben im Grunde von einer
verkannten Wahrheit, die sie mit einer Menge Irrtum und Übertreibung
vermischen, und sie würden in dem Augenblick absterben, in dem wir diese
Teilwahrheiten unserseits aufnähmen, sie mit dem, was wir als richtig
erkannt haben, verbänden und ihnen so ihre Einseitigkeit und Gefährlichkeit
nähmen. Polizeiverbote und Verfolgungen können diese geistige Arbeit
niemals ersetzen; sie stören oder verhindern sie mit ihrem rohen Dazwi-
schenfahren bloß, ja sie bewirken höchstens eine Steigerung jener Einseitigkeiten,

die wir als gefährlich erkannt haben, verschärfen Fanatismus und
Verbissenheit und geben den verfemten Bewegungen unwillentlich ein
Recht, das sie sonst gar nicht gehabt hätten. Ich mache davon auch für
die Fröntier und die anderen faschistischen «Erneuerer» grundsätzlich
keine Ausnahme. Wir würden mit ihnen unschwer fertig ohne Verbote,
wenn wir eine freie Presse hätten und die «geistige Landesverteidigung»
gegen Faschismus und Nationalsozialismus mit aller Schärfe führen könnten.

Hätten wir auch nur diejenige Freiheit im Kampf gegen den
Nationalsozialismus, die sich die bürgerliche Presse, ohne Rücksicht auf die Kriegspartei

Rußland, in ihrem Kampf gegen den Kommunismus nimmt, die
«nationalen Sammler» und ihre Gesinnungsgenossen könnten nie eine wirkliche

Gefahr für die Schweiz werden, auch wenn sie ganz ungehemmt
agitieren dürften. Ihr großer Ansturm anno 1933, im «Frontenfrühling», ist
bei der damals noch eher möglich gewesenen freien Abwehr auch
abgeschlagen worden. Die Art von Neutralitätsauffassung, die der Pressezensur
zugrunde liegt, schließt es jedoch aus, den helvetischen Faschisten und
Diktaturschwärmern mit geistigen Waffen, die wirklich Durchschlagskraft
haben, gebührend entgegenzutreten, so daß als Notbehelf, der uns nicht
freuen kann, die polizeiliche Unterdrückung nicht zu vermeiden ist.

Jede äußerliche Unterdrückung einer unerwünschten Meinung birgt
auf jeden Fall eine Gefahr in sich, die um so größer ist, je mehr man sich
auf diesen Weg einläßt. Auch wenn die verbotene Meinung nämlich ganz
und gar verkehrt und schädlich sein sollte — was sie, wie gesagt, selten
ist —, so wird die herrschende, die «rechte» Meinung trotz ihres
Wahrheitsgehalts unlebendig, ja tot bleiben, sofern sie nicht in aller Freiheit

17



und von allen Seilen her erörtert und überzeugend klargemacht werden
kann. Nur eine Minderheit von Menschen gibt sich damit zufrieden, eine
Wahrheit anzuerkennen, die ihnen von einer äußeren Autorität als solche
verkündet wird. Die allermeisten Menschen wollen aus eigener, freier
Überzeugung, sei es auf Grund eines nachprüfbaren Augenscheins, sei es auf
Grund des Zeugnisses ihres Gewissens, ihre Meinung bilden. Sie wollen,
ja sie müssen darum auch über die Gegengründe gegen die Meinung
unterrichtet sein, die sie annehmen sollen. «Die stete Gewohnheit, seine eigene
Meinung zu verbessern und zu vervollständigen, indem man sie mit den
Meinungen anderer vergleicht, weit entfernt, Zweifel und Zögerung in die
Betätigung zu tragen, ist», wie Mill feststellt, «die einzige feste Grundlage
für deren richtiges Werden Selbst die unduldsamste der Kirchen, die
römisch-katholische, hört bei einer Heiligsprechung geduldig den ,Teufels-
advokaten' an. Der heiligste der Männer, scheint es, kann nicht zu den
späten Ehren kommen, bevor nicht alles, was der Teufel wider ihn
vorzubringen weiß, bekannt und erwogen wurde. Wäre es nicht gestattet
gewesen, selbst gegen den Newtonschen Lehrsatz Zweifel vorzubringen, die
Menschheit hätte nie das volle Vertrauen zu dessen Wahrheit gehegt, das

sie heute hat. Unsere gesichertsten Anschauungen haben keinen festeren
Halt als die Überzeugung, daß sie der Prüfung der Welt stets freistanden
Dies ist die Summe der Gewißheit, die ein fehlbares Wesen erlangen kann,
und dies ist der einzige Weg, um sie zu erlangen.» Wie viele Blindgläubige
verschmähen aber diesen Weg! Nicht nur die religiöse, sondern auch die
politische Lehre, zu der sie sich bekennen, hat in ihnen keinen wirklichen
Halt, weil sie davor bewahrt blieben, sich mit deren Gegnern ernsthaft
auseinanderzusetzen. «Statt einer lebhaften Vorstellung und eines lebendigen
Glaubens», sagt Mill, «bleiben nur einige gewohnheitsmäßig eingewurzelte
Phrasen übrig; oder wenn dennoch etwas zurückbleibt, so sind es nur
Schalen und Hülsen der Meinung, während die besseren Bestandteile
verlorengehen. Das große Kapitel, welches diese Tatsachen der menschlichen
Geschichte einnehmen und ausfüllen, kann nicht ernst genug durchdacht
werden.»

Die Kirchengeschichte ist voll von Beispielen für die erstarrende,
ertötende Wirkung einer Lehre, die nicht beständig im Kreuzfeuer
gegnerischer Angriffe steht. Nicht anders ist es mit politischen Lehren, und die
Demokratie macht davon keine Ausnahme. Statt eine Quelle der Stärke
zu sein, ist äußere Einmütigkeit eines Volkes im Bekennen einer bestimmten
Staatsauffassung, und wäre es die beste von der Welt, die Ursache größter
Schwäche. Die Unterdrückung einer politischen oder sozialen Lehre aber,
weit entfernt, sie in den Gemütern auszurotten, verhilft ihr meistens zu
einer Lebendigkeit, die sie nie erreichen würde, müßten sich ihre Anhänger
nicht fortwährend mit ihren Gegnern innerlich auseinandersetzen. Nichts
Schlimmeres kann einer Staatsauffassung passieren, als wenn sie durch
Polizeigewalt zur offiziellen Wahrheit erklärt wird, und nichts erhält eine
gesellschaftliche Lehre kräftiger und lebendiger, als wenn Ketzer da sind,
die ihr offen widersprechen. «Wenn es Menschen gibt, die eine hergebrachte
Meinung bekämpfen, oder die solches tun wollen, wenn Gesetz oder öffentliche

Meinung es zulassen, so laßt uns ihnen danken, ihren Worten lauschen

18



und uns freuen, daß jemand da ist, der für uns tut, was wir sonst mit viel
größerer Mühe selbst tun müßten, sofern uns an der Zuverlässigkeit oder
Lebenskraft unserer Überzeugung etwas gelegen ist.» (Mill.)

Was bleibt also von der anscheinend so einleuchtenden Behauptung
übrig, die Freiheit des Wortes dürfe nur denjenigen gewährt werden, die
sie nicht gegen die Freiheit gebrauchen? Nichts als Unverständnis für die
Bedingungen, unter denen die Freiheit überhaupt leben kann. «Demokratie
nur für Demokraten» — das heißt gewollte Erstarrung in einer
Staatsordnung, die nur bestehen kann, wenn sie sich entwickelt. Es heißt
Verzicht auf Nutzbarmachung von Wahrheiten, die auch in sehr radikalen
Oppositionsbewegungen verkörpert sind. Es heißt Entkräftung der Demokratie

von innen her, Aufrichtung einer Staatsreligion, die nur mehr auf
Autorität hin geglaubt wird, die aber hilflos zusammenfallen muß, wenn
ein lebendiger politischer Glaube — und sei er noch so falsch — gegen
sie anrennt. Man kann fast mit Sicherheit sagen, daß es meist alte, müd-
gewordene Herrschaftsformen sind, die glauben, zu ihrer Rettung die
Anhänger anderer Gesellschaftsanschauungen als Staatsfeinde erklären zu
müssen. Weil es ihnen an moralischer Autorität gebricht, flüchten sie sich
in die Autorität der Brachialgewalt. Meinen auch wir am besten durch die
gewaltigen Umwälzungen hindurchzukommen, die sich jetzt vollziehen,
indem wir die Demokratie zur Staatsform einer bevorrechteten Vollbürgerschaft

machen, von ihrer Nutznießung aber oppositionelle Minderheiten
ausschließen? Wir könnten uns täuschen. Und darum ist eine Warnung am
Platz, die dazu einlädt, sich wieder mehr auf die Lebensbedingungen jeder
gesunden Demokratie zu besinnen.

Hundert Jahre
„Garantien der Harmonie und Freiheit"!

Von Paul Müller
In jenem selben Jahre, da Herman Greulich geboren wurde, hat in

der Schweiz auch die erste große Urkunde das Licht der Welt erblickt,
mit der die moderne Arbeiterbewegung in die Geschichte eingetreten ist
und ihr eigenes Weltbild verkündet hat. Ein weit in der Welt
herumgewanderter Schneidergeselle aus Magdeburg, Wilhelm Weitling, hatte
es übernommen, das, was die Arbeiterschaft in jener Zeit bedrückte, in
Worte zu fassen, und im Weihnachsmonat des Jahres 1842 ist die Arbeit
dann in Form eines 260 Seiten starken Buches in Vevey unter dem Titel
«Garantien der Harmonie und Freiheit» erschienen.

Es war kein leichtes Beginnen, an das sich die Arbeiter mit der
Herausgabe des Buches damals heranwagten. Von einer eigentlichen
Arbeiterbewegung war zu jener Zeit weder in der Schweiz noch in andern
Ländern des Kontinents die Rede. Die moderne Industrie war gerade
erst im Entstehen und die Arbeiterschaft bestand noch so gut wie
ausschließlich aus zumeist unsteten Handwerksburschen, die wohl gelegent-

19


	Demokratie nur für Demokraten?

