Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 22 (1942-1943)

Heft: 1

Artikel: Demokratie nur fir Demokraten?
Autor: Kramer, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-334604

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-334604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

existiert das Problem der Arbeitslosigkeit nicht, da jede Arbeitskraft ein-
kommensmiBig gesichert ist. Sind in einem Produktionszweig iiberschiis-
sige Arbeitskrdfte vorhanden, so konnen diese ohne zusiizliche Kosten —
im Gegensatz zu den gesellschaftlich so belasienden Kosten der kapita-
listischen Fehlrationalisierung — auf andere, eventuell neue Produktions-
zweige umgeteilt oder umgeschult werden. Mit andern Worten, kapita-
listisches Profitdenken und gesellschaftliches Gesamtinteresse konnen in
der sozialistischen Planwirtschaft nicht mehr zum nur durch die Krise
losbaren Widerspruch fithren: die sozialistische Planwirtschaft wird auch
gerade wegen der Wirtschaftsrechnung in Arbeitskridften eine krisenfreie
Wirtschaft sein.

Demokratie nur fiir Demokraten?

Von Hugo Kramer

So viel man heute von Demokratie spricht — im Grunde glauben auch
unter ihren Bekennern die meisten nicht mehr so recht an sie. «Glauben»
hier in seinem eigentlichen Sinn verstanden: nicht als unbestimmtes und
unverbindliches Annehmen irgendeines unbeweisharen Saizes, sondern als
titiges Vertrauen auf eine in unserem Leben wirksame Kraft, mit der wir
alle Tage arbeiten.

Oder wer méchte behaupten, dafl wir der Demokratie dieses selbst-
verstidndliche und riickhaltlose Vertrauen entgegenbringen? Sind wir nicht
vielmehr von schwicherem oder stirkerem Mifitrauen in ithre Wirksamkeit
erfullt? Ist es bei unseren Erorterungen iiber Demokratie — wobei hier
der Einfachheit halber Demokratie sowohl als Freiheit im Staat (Selbst-
regierung) wie als Freiheit vom Staat (Menschen- und Biirgerrechte) ge-
nommen werden soll — nicht vielfach so, dall wir zuerst mit schoner
«Grundsitzlichkeit» bekennen: Selbstverstiandlich, die Demokratie — das
ist die fiir uns einzig mogliche staatliche Lebensform, um dann sofort hin-
zuzufiigen: Aber natiirlich nur die malivoll und verstindig gebrauchte
Demokratie; thren Miffbrauch lehnen wir entschieden ab!

In zwei Formen driickt sich gegenwirtig diese «malivolle» Demokratie
besonders deutlich aus. Einmal in jener Staatspraxis, die die Demokratie
auf sogenannte normale Zeiten beschrinkt wissen will, fiir «<abnormale»
Zeiten aber, vor allem fiir Kriegszeiten, irgendein autoritires Regiment
als das gegebene ansieht, in Anpassung der Staatsverfassung also an die
Militdrorganisation, die auch keine Demokratie kennt. Man sagt wohl, die
innere Freiheit miisse in solchen Fillen mehr oder weniger preisgegeben
werden, damit man die dullere Freiheit retten konne, die schlieBlich fiir
die Bewahrung der inneren Freiheit in spiteren Zeiten die erste Voraus-
setzung sei. Und das Richtige an dieser Behauptung soll auch keineswegs
bestritten werden; der Freie kann sich zeitweilig gewill seiner Freiheit
entdullern und sich einem selbstgewihlten Zwang unterwerfen, um nicht
unterzugehen, ohne deswegen innerlich die Freiheit zu opfern. Allein die
Freiheitsbeschrankung darf niemals die geistigen und sittlichen Kraft-

13



quellen der Nation selber angreifen in der Meinung, Demokratie sei im
Grund etwas Entbehrliches, ein Luxus, wenn nicht eine Gefahr, und die
Kraft eines Volkes liege wesentlich in einem dulleren Machtapparat oder
in einer klugen «Realpolitik». Das Bewulltsein mul} stets lebendig sein,
dal} alle Machtentfaltung und alle echte Realpolitik sinn- und wirkungslos
bleiben, wenn sie auf Kosten der Freiheit gehen, wenn sie das Vertrauen
in die staatserhaltende Kraft der Demokratie schwichen und den Glauben
an andere staatshildende und staatserhaltende Miachte stirken. Wo die
Grenze zwischen falscher und berechtigter Freiheitsbeschrankung zu ziehen
ist, kann natiirlich nicht mit einer einfachen Formel angegeben werden;
wir konnen aber immer die Probe auf die Echtheit unseres Bekenntnisses
zur Demokratie machen, wenn wir uns ganz ehrlich fragen: Auf was fiir eine
Kraft stiitzen wir uns letztlich, um unser Land und Volk zu sichern, auf
die werbende, lebendig erhaltende Macht der Freiheit oder auf dufiere Exi-
stenzgarantien?

Die andere Form des tatsichlichen Unglaubens gegeniiber der Demo-
kratie ist die Staatspraxis, die die Freiheitsrechte nur den Bekennern der
herrschenden politischen Ordnung zuerkennen will, ihre Leugner und
Gegner aber von der Mitregierung in den Behorden sowohl als vom Genull
der biirgerlichen Freiheitsrechte ausschliel3t. Die Demokratie, so lautet das
landlaufige Argument, ist nur fiir Demokraten da; wer die Demokratie
beniitzen will, um sie zu zerstoren, der hat keinen Anspruch auf die Rechte,
die sie verleiht.

Anscheinend ein ganz verniinftiger und einleuchtender Grund. Warum
soll ich einem andern eine Freiheit einrdumen, von der ich genau weil,
daB er sie nur gegen mich gebrauchen wiirde? Ist es nicht Pflicht der Selbst-
erhaltung, ohne doktrinire Hemmungen meinem Feind seine Waffe vorzu-
enthalten oder sie ihm zu entreillen?

In Wirklichkeit liegt die Sache bei weitem nicht so primitiv, wie sie er-
scheinen mag. Das erwidhnte Argument ist ja keineswegs neu; es ist je und
je angerufen worden, wenn es galt, die Feinde eines religiosen und kirch-
lichen Glaubens unschiidlich zu machen. Freiheit, so hieB es damals, kann
es vernunftigerweise nur fiir den Glauben geben, nicht fiir den Unglauben,
fiir die Wahrheit und nicht fiir den Irrtum, die Ketzerei. Gewissensfreiheit
also wohl fiir uns, aber niemals fiir die andern! Das war beispielsweise die
Haltung des urspriinglichen Calvinismus, der die Freiheit des Glaubens
und der Lehre zwar leidenschaftlich gegeniiber aller absolutistischen Staats-
und Kirchenmacht des andern Bekenntnisses verteidigte, in seinem eigenen
Machtbereich aber an Unduldsamkeit und Gewalttiatigkeit gegeniiber
Andersgliubigen nichts zu wiinschen iibrig lieB. Der Widerspruch, der in
dieser Haltung lag, konnte denn auf die Dauer auch nicht aufrechterhalten
werden. Es gab zuletzt nur zwei Moglichkeiten: entweder die Gewissens-
freiheit fiir die Gegner des eigenen Glaubens zu leugnen und sie dann eben
auch nicht fiir sich selber anzurufen, oder aber sich auf das Recht der freien
Priifung aller Glaubensansichten fiir den eigenen Gebrauch zu stiitzen und
dann dieses Recht auch den Vertretern anderer Glaubens- oder Unglaubens-
ansichten zuzubilligen. Der erste Weg hatte zuriick zu Rom gefiihrt, das
grundsiitzlich keine Gewissensfreiheit kennt: der zweite Weg fiithrte zur

14



Ausbildung der modernen Demokratie, die deshalb von Rom niemals wirk-
lich anerkannt werden darf.

Sollte unsere politische Demokratie nicht vor einer #hnlichen Ent-
scheidung stehen? In der Tat, die Griinde, die die Ausbhildung der vollen
Glaubens- und Redefreiheit auf kirchlichem und von hier aus auch auf
politischem Gebiet durchgesetzt haben, bestehen heute noch mit unver-
minderter Giiltigkeit. Und wenn wir nicht absolutistischen, diktatorischen
Staatsformen den Weg bahnen wollen, sind wir verpflichtet, unsere demo-
kratischen Forderungen auch auf uns selber anzuwenden, das heiflt die
politischen Freiheitsrechte auch unseren Gegnern zu gewdhren, auf die
Gefahr hin, dall diese Milbrauch damit gegen die Demokratie selbst
treiben. So wie Voltaire an Helvetius schrieb: «Ich bin vollkommen gegen
das, was Sie sagen, werde aber bis zum Tod Ihr Recht verteidigen, es zu
sagen.»

Wir miissen direkt wieder einige Grundwahrheiten unseres demokra-
tischen Glaubens durchdenken und in uns befestigen, wenn wir gewisse
Scheinargumente einer rationierten Demokratie, die schon iiberhaupt keine
Demokratie mehr ist, als solche erkennen wollen. Diirfen wir dazu einen
Beitrag leisten, indem wir von einer klassischen Verteidigung der Freiheit
des Wortes ausgehen, dem kleinen Buch des englischen Philosophen und
Volkswirtschafters John Stuart Mill (1806—1873) «Uber Freiheit»?

Mill legt mit einer aullerordentlichen Klarheit und Einfachheit dar,
dafl uns zwei entscheidende Griinde verbieten miissen, eine vermeintlich
staatsgefdhrliche und falsche Meinung zu unterdriicken. Einmal: Wir
konnen nie sicher sein, dall eine Meinung, die wir zu erdrosseln bemiiht
sind, eine falsche Meinung ist. Und sodann: Auch wenn wir dessen sicher
wiren, so bliebe die Erdrosselung doch ein Ubel, weil die rechte Meinung,
die wir vertreten, ihre ganze Kraft verliert, wenn sie sich nicht bestiandig
gegeniiber dem Irrtum behaupten muB.

Der Anspruch, dal man im Alleinbesitz der Wahrheit sei, lauft auf
nichts anderes hinaus als auf die Behauptung der eigenen Unfehlbarkeit.
Die romische Kirche hat denn auch diesen Schritt konsequenterweise getan,
tun miissen. Wer vor einer solchen Folgerung zuriickschreckt, der wird
sich Lessings beriihmtes Wort zu eigen machen miissen: «Wenn Gott in
seiner Rechten alle Wahrheit und in seiner Linken den einzigen, immer
regen Trieb nach Wahrheit, obschon mit dem Zusatze, sich immer und ewig
zu irren, verschlossen hielte und spriche zu mir: Wihle! — ich fiele ihm
mit Demut in seine Linke und sagte: Vater, gib! Die reine Wahrheit ist ja
doch nur fiir dich allein!» Gewill miissen wir bei unserem Tun und Lassen
immer dem folgen, was wir als wahr erkannt haben. Aber wir werden dabei
immer zugeben, daB es auch nicht wahr sein konnte, und deshalb uns den
Weg offenhalten, den allfilligen Irrtum richtigzustellen. Das kann indessen
nur geschehen, wenn wir auch eine andere Meinung als die unsrige, viel-
leicht sogar genau die entgegengesetzte, anzuhoren imstande sind. «Es ist»,
so schreibt Mill, «ein gewaltiger Unterschied, ob wir eine Meinung fiir wahr
halten, weil sie bei jeder Gelegenheit, sie zu bekdmpfen, nicht widerlegt
wurde, oder ob wir sie zu dem Zwecke fiir wahr schiatzen, damit ithre Wider-
legung nicht gestattet sei. Vollkommene Freiheit des Widerspruchs und

15



der MiBbilligung unserer Meinung ist die eigentliche Bedingung, die unsere
Annahme ihrer Wahrheit fiir die Zwecke der Handlungsweise rechtfertigt;
und unter keinen anderen Voraussetzungen kann ein Wesen mit mensch-
lichen Fidhigkeiten irgendeine GewiBheit haben, daB es im Rechte sei.»

Auf unsere heutige Lage angewandt: Konnen wir so unbedingt sicher
sein, wie wir uns geben, daB3 unsere Demokratie — wenn nicht der Weisheit
letzter SchluBl, so doch wenigstens das Rechte und einzig Mogliche fiir unser
Volk ist, sofern wir den Gegnern dieser Demokratie nicht die Moglichkeit
geben, ihre abweichende Meinung zu vertreten? MaBlen wir uns nicht prak-
tisch doch Unfehlbarkeit an, wenn wir jene andere Meinung einfach unter-
driicken? Konnte nicht wenigstens eine Teilwahrheit in der Meinung
stecken, die wir unterdriicken, eine Teilwahrheit, die zu verkennen schid-
lich wire? J. St. Mill halt die Vertretung von Teilwahrheiten sogar fiir
das Normale im Kampf der menschlichen Meinungen: «Volkstiimliche
Meinungen iiber fiir die Sinne nicht faBlbare Gegenstinde sind oft wahr,
aber nur selten oder niemals gidnzlich wahr. Sie sind ein Teil der Wahrheit,
zuweilen ein gréoflerer, zuweilen ein kleinerer Teil, aber tibertrieben, ver-
zerrt und losgerissen von den Wahrheiten, von denen sie begleitet und
beschrinkt werden sollten. Anderseits wieder enthalten ketzerische
Meinungen gewohnlich einige dieser unterdriickten und vernachlissigten
Wahrheiten ... Da nun der einseitige Charakter der vorherrschenden Mei-
nungen, selbst wenn sie auf einer rechten Grundlage ruhen, derart be-
schaffen ist, sollte jede Meinung, die irgendeinen Teil der von der allge-
meinen Meinung iibergangenen Wahrheit verkorpert, als kosibar gelten,
mag diese Wahrheit auch mit noch viel Irrtum und Verwirrung vermengt
sein.» Das trifft besonders auch fiir die Politik zu, und die dem Englinder
in Fleisch und Blut iibergegangene Uberzeugung von der Notwendigkeit
einer wenn auch noch so scharfen und einseitigen Opposition beruht auf
keiner andern Erwigung als auf dieser. «Sofern nicht», bemerkt Mill mit
Recht, «giinstige Meinungen fiir Demokratie oder Aristokratie, fiir Eigen-
tum oder Gleichheit, fiir Zusammenwirken oder freien Wetthewerb, fir
Uppigkeit oder Enthaltsamkeit, fiir Sozialismus oder Individualismus, fiir
Freiheit oder Beherrschung und alle andern stehenden Gegensitze des
praktischen Lebens mit gleicher Freiheit zum Ausdruck kommen und mit
gleichem Talent und Energie verteidigt werden, ist keine Gelegenheit vor-
handen. dal} beiden Elementen ihr Recht wird; die eine Schale mul} dann
steigen, die andere sinken. In den grollen praktischen Beziehungen des
Lebens ist Wahrheit so sehr eine Frage der Versohnung und Vereinigung
von Gegensitzen, daB nur sehr wenige einen geniigend weiten und un-
parteiischen Geist haben, um die Vermittlung auch nur anniéhernd richtig
vorzunehmen, und dall im Kampfe zwischen feindlichen Streitern ein
rauher Vorgang stattfindet.»

Man sollte meinen, jeder Mensch mit einem Mindestmall an Fihigkeit
zur Selbstkritik gebe all das ohne weiteres zu. Aber offenbar ist heute
Selbstkritik eine seltene Eigenschaft geworden, zum wenigsten fiir die Ver-
treter herrschender Staats- und Regierungsformen. Sonst konnte man es
sich kaum erkldren, dal} beispielsweise unsere Demokratie, so wie wir sie
alle Tage wirken sehen, als im Grund einzig richtig, als uniibertrefflich und

16



hochstens in Einzelheiten noch etwas verbesserungsbediirftig gepriesen
wird. Den allermeisten Demokraten liegt es ganz fern, zu vermuten, dal3
wir eine ganz andere Art von Demokratie haben konnten, ohne dal} daraus
der Schweiz Nachteil erwiichse, ja sogar zu ihrem hochsten Vorteil. Sie
lehnen es entriistet ab, auch nur die Moglichkeit zuzugeben, dal} die Kom-
munisten in nicht unwesentlichen Punkten ihrer Lehre recht haben; in
den «Ernecuerern» der verschiedensten Fiarbungen sehen sie nur Staats-
feinde; Duttweiler und sein Ring gehdren nach der Ansicht vieler Braver
«einfach verboten» usw. Und doch konnen wir von allen, auch den uns
verhabBtesten Oppositionsbewegungen lernen, oft sogar recht viel. Ich ge-
stehe, dal} ich noch keine einigermalien verbreitete Erneuerungshewegung
links oder rechts gefunden habe, bei der ich nicht Teilwahrheiten kennen
gelernt oder bestitigt gesehen hitte, deren Vernachlissigung ganz falsch
wire. Kommunisten wie Frontler, Jungbauern wie Freigeldler, Korpora-
tisten wie Landesringanhanger — sie alle leben im Grunde von einer ver-
kannten Wahrheit, die sie mit einer Menge Irrtum und Ubertreibung ver-
mischen, und sie wiirden in dem Augenblick absterben, in dem wir diese
Teilwahrheiten unserseits aufnihmen, sie mit dem, was wir als richtig er-
kannt haben, verbiinden und ihnen so ihre Einseitigkeit und Gefiahrlichkeit
nihmen. Polizeiverbote und Verfolgungen konnen diese geistige Arbeit
niemals ersetzen; sie storen oder verhindern sie mit ihrem rohen Dazwi-
schenfahren bloB, ja sie bewirken hochstens eine Steigerung jener Einseitig-
keiten, die wir als gefdhrlich erkannt haben, verschirfen Fanatismus nnd
Verbissenheit und geben den verfemten Bewegungen unwillentlich ein
Recht, das sie sonst gar nicht gehabt hitten. Ich mache davon auch fiir
die Frontler und die anderen faschistischen «Erneuerer» grundsitzlich
keine Ausnahme. Wir wiirden mit ithnen unschwer fertig ohne Verbote,
wenn wir eine freie Presse hitten und die «geistige Landesverteidigung»
gegen Faschismus und Nationalsozialismus mit aller Schérfe fithren konn-
ten. Hiitten wir auch nur diejenige Freiheit im Kampf gegen den National-
sozialismus, die sich die biirgerliche Presse, ohne Riicksicht auf die Kriegs-
partei Rullland, in ihrem Kampf gegen den Kommunismus nimmt, die
«nationalen Sammler» und ihre Gesinnungsgenossen konnten nie eine wirk-
liche Gefahr fiir die Schweiz werden, auch wenn sie ganz ungehemmt agi-
tieren diirften. Ihr grofler Ansturm anno 1933, im «Frontenfriihling», ist
bei der damals noch eher moglich gewesenen freien Abwehr auch abge-
schlagen worden. Die Art von Neutralitatsauffassung, die der Pressezensur
zugrunde liegt, schlielt es jedoch aus, den helvetischen Faschisten und
Diktaturschwiarmern mit geistigen Waffen, die wirklich Durchschlagskraft
haben, gebiihrend entgegenzutreten, so dall als Notbehelf, der uns nicht
freuen kann, die polizeiliche Unterdriickung nicht zu vermeiden ist.

Jede dulerliche Unterdriickung einer unerwiinschten Meinung birgt
auf jeden Fall eine Gefalir in sich, die um so groBer ist, je mehr man sich
auf diesen Weg einlal3t. Auch wenn die verbotene Meinung niamlich ganz
und gar verkehrt und schidlich sein sollte — was sie, wie gesagt, selten
ist —, so wird die herrschende, die «rechte» Meinung trotz ihres Wahr-
heitsgehalts unlebendig, ja tot bleiben, sofern sie nicht in aller Freiheit

17



und von allen Seiten her erdrtert und iiberzeugend klargemacht werden
kann. Nur eine Minderheit von Menschen gibt sich damit zufrieden, eine
Wahrheit anzuerkennen, die ihnen von einer dufleren Autoritit als solche
verkiindet wird. Die allermeisten Menschen wollen aus eigener, freier Uber-
zeugung, sei es auf Grund eines nachpriifbaren Augenscheins, sei es auf
Grund des Zeugnisses ithres Gewissens, ihre Meinung bilden. Sie wollen,
ja sie miissen darum auch uber die Gegengriinde gegen die Meinung unter-
richtet sein, die sie annehmen sollen. «Die stete Gewohnheit, seine eigene
Meinung zu verbessern und zu vervollstindigen, indem man sie mit den
Meinungen anderer vergleicht, weit entfernt, Zweifel und Zogerung in die
Betidtigung zu tragen, ist», wie Mill feststellt, «die einzige feste Grundlage
fiir deren richtiges Werden ... Selbst die unduldsamste der Kirchen, die
romisch-katholische, hort bei einer Heiligsprechung geduldig den ,Teufels-
advokaten® an. Der heiligste der Manner, scheint es, kann nicht zu den
spaten Ehren kommen, bevor nicht alles, was der Teufel wider ihn vor-
zubringen weil}, bekannt und erwogen wurde. Wire es nicht gestattet ge-
wesen, selbst gegen den Newtonschen Lehrsatz Zweifel vorzubringen, die
Menschheit hitte nie das volle Vertrauen zu dessen Wahrheit gehegt, das
sie heute hat. Unsere gesichertsten Anschauungen haben keinen festeren
Halt als die Uberzeugung, daB sie der Priifung der Welt stets freistanden . . .
Dies ist die Summe der GewiBheit, die ein fehlbares Wesen erlangen kann,
und dies ist der einzige Weg, um sie zu erlangen.» Wie viele Blindglaubige
verschmihen aber diesen Weg! Nicht nur die religiose, sondern auch die
politische Lehre, zu der sie sich bekennen, hat in ihnen keinen wirklichen
Halt, weil sie davor bewahrt blieben, sich mit deren Gegnern ernsthaft aus-
einanderzusetzen. «Statt einer lebhaften Vorstellung und eines lebendigen
Glaubens», sagt Mill, «bleiben nur einige gewohnheitsmidlig eingewurzelte
Phrasen iibrig; oder wenn dennoch etwas zuriickbleibt, so sind es nur
Schalen und Hiilsen der Meinung, wihrend die besseren Bestandteile ver-
lorengehen. Das grofle Kapitel, welches diese Tatsachen der menschlichen
Geschichte einnehmen und ausfiillen, kann nicht ernst genug durchdacht
werden.»

Die Kirchengeschichte ist voll von Beispielen fiir die erstarrende, er-
totende Wirkung einer Lehre, die nicht bestindig im Kreuzfeuer gegne-
rischer Angriffe steht. Nicht anders ist es mit politischen Lehren, und die
Demokratie macht davon keine Ausnahme. Statt eine Quelle der Stiarke
zu sein, ist dullere Einmiitigkeit eines Volkes im Bekennen einer bestimmten
Staatsauffassung, und wire es die beste von der Welt, die Ursache groflter
Schwiche. Die Unterdriickung einer politischen oder sozialen Lehre aber,
weit entfernt, sie in den Gemiitern auszurotten, verhilft ihr meistens zu
einer Lebendigkeit, die sie nie erreichen wiirde, miifiten sich ihre Anhénger
nicht fortwihrend mit ihren Gegnern innerlich auseinandersetzen. Nichts
Schlimmeres kann einer Staatsauffassung passieren, als wenn sie durch
"Polizeigewalt zur offiziellen Wahrheit erklidrt wird, und nichts erhilt eine
gesellschaftliche Lehre kriftiger und lebendiger, als wenn Ketzer da sind,
die ihr offen widersprechen. « Wenn es Menschen gibt, die eine hergebrachte
Meinung bekimpfen, oder die solches tun wollen, wenn Gesetz oder offent-
liche Meinung es zulassen, so laBt uns ihnen danken, ihren Worten lauschen

18



und uns freuen, daB} jemand da ist, der fiir uns tut, was wir sonst mit viel
groflerer Miihe selbst tun miillten, sofern uns an der Zuverlassigkeit oder
Lebenskraft unserer Uberzeugung etwas gelegen ist.» (Mill.)

Was bleibt also von der anscheinend so einleuchtenden Behauptung
iibrig, die Freiheit des Wortes diirfe nur denjenigen gewidhrt werden, die
sie nicht gegen die Freiheit gebrauchen? Nichts als Unverstandnis fiir die
Bedingungen, unter denen die Freiheit iiberhaupt leben kann. «Demokratie
nur fiir Demokraten» — das heilit gewollte Erstarrung in einer Staats-
ordnung, die nur bestehen kann, wenn sie sich entwickelt. Es heillt Ver-
zicht auf Nutzbarmachung von Wahrheiten, die auch in sehr radikalen
Oppositionshewegungen verkorpert sind. Es heilit Entkraftung der Demo-
kratie von innen her, Aufrichtung einer Staatsreligion, die nur mehr auf
Autoritit hin geglaubt wird, die aber hilflos zusammenfallen mul}, wenn
ein lebendiger politischer Glaube — und sei er noch so falsch — gegen
sie anrennt. Man kann fast mit Sicherheit sagen, dal} es meist alte, miid-
gewordene Herrschaftsformen sind, die glauben, zu ihrer Rettung die An-
hinger anderer Gesellschaftsanschauungen als Staatsfeinde erkliren zu
miissen. Weil es ihnen an moralischer Autoritdt gebricht, fliichten sie sich
in die Autoritat der Brachialgewalt. Meinen auch wir am besten durch die
gewaltigen Umwilzungen hindurchzukommen, die sich jetzt vollziehen,
indem wir die Demokratie zur Staatsform einer bevorrechteten Vollbiirger-
schaft machen, von ihrer NutznieBung aber oppositionelle Minderheiten
ausschlieBen? Wir konnten uns tduschen. Und darum ist eine Warnung am
Platz, die dazu einliddt, sich wieder mehr auf die Lebensbedingungen jeder
gesunden Demokratie zu besinnen.

Hundert Jahre
,Garantien der Harmonie und Freiheit<!
Von Paul Miiller

In jenem selben Jahre, da Herman Greulich geboren wurde, hat in
der Schweiz auch die erste groBe Urkunde das Licht der Welt erblickt,
mit der die moderne Arbeiterbewegung in die Geschichte eingetreten ist
und ihr eigenes Weltbild verkiindet hat. Ein weit in der Welt herum-
gewanderter Schneidergeselle aus Magdeburg, Wilhelm Weitling, hatte
¢s ubernommen, das, was die Arbeiterschaft in jener Zeit bedriickte, in
Worte zu fassen, und im Weihnachsmonat des Jahres 1842 ist die Arbeit
dann in Form eines 260 Seiten starken Buches in Vevey unter dem Titel
«Garantien der Harmonie und Freiheit» erschienen.

Es war kein leichtes Beginnen, an das sich die Arbeiter mit der
Herausgabe des Buches damals heranwagten. Von einer eigentlichen
Arbeiterbewegung war zu jener Zeit weder in der Schweiz noch in andern
Lindern des Kontinents die Rede. Die moderne Industrie war gerade
erst im Entstehen und die Arbeiterschaft bestand noch so gut wie aus-
schlieBlich aus zumeist unsteten Handwerksburschen, die wohl gelegent-

19



	Demokratie nur für Demokraten?

