
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 22 (1942-1943)

Heft: 3

Artikel: Tiefenpsychologie und Sozialismus

Autor: Forster, Julian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-334616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-334616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Doch der demokratische Geist, der die amerikanischen Massen belebt,
sorgt dafür, daß diesmal der Abbau nicht zu weit und zu tief geht, und
daß zugleich Ansätze zu weiterem Fortschritt geschaffen und die bestehenden

Freiheiten gewahrt werden.

Erratum. In den Aufsatz über Piaget hat sich ein sinnstörender Druckfehler
eingeschlichen. Es ist nicht der Sozialismus, wie S. 59, Zeile 21, zu lesen ist,
sondern der Solipsismus, der den Gegensatz zwischen Ich und Außenwelt verschwinden

läßt, indem diese Lehre, die erkenntnistheoretisch von Berkeley, sozialpolitisch

von Max Stirner vertreten wurde, die Möglichkeit bestreitet, vom Ich heraus

zu einer objektiven, beweisbaren Außenwelt die Brücke zu schlagen. Der
Sozialismus dagegen ist an keine metaphysische Aussage über das Wesen der Welt
gebunden.

Tiefenpsychologie und Sozialismus
Von Julian Forster

Unsere Aufgabe ist es, die seelischen Energien vom Ich
abzulenken und das Individuum zu veranlassen, seine Interessen der
Umwelt zuzuwenden. Heinrich Meng.

Wer gewohnt ist, das gesellschaftliche Leben unter ökonomischem oder
allgemein politisch-kulturellem Gesichtspunkt zu betrachten und- von
seiner sozialistischen Weltanschauung aus einen Zugang zu den unendlichen

Leiden hat, unter denen die menschliche Gesellschaft seufzt, wird
bei aller Erklärung nicht umhin können, sich manchmal zu fragen, warum
denn seine Einsichten und Kenntnisse noch nicht Allgemeingut der
Öffentlichkeit geworden sind und wann dies endlich der Fall sein wird? Diese

ungeduldigen oder bangen Fragen liegen nahe, und es ist zweifellos sehr
nützlich sie sich zu stellen. Tut man dies — begnügt man sich nicht damit,
dem Bildungsmonopol des Kapitalismus oder der Schwerfälligkeit und
Denkfaulheit der Massen in bequemer Weise die alleinige Schuld zu

geben — und fragt daher verwundert weiter nach den Ursachen dieser
letzteren Erscheinungen, so ist man mit den Gedanken über die «öffentliche

Meinung» oder «das öffentliche Bewußtsein» bereits in eine
psychologische Ueberlegung eingetreten. Die weiteren Fragen: Wie denkt, auf
was reagiert die Masse?, führen den an ernsthafter Erörterung
interessierten Menschen sehr bald zur Umschau nach dem Denken, Fühlen und
Wollen des «Mannes auf der Straße» und damit des Menschen überhaupt.

Nachdem nun dergestalt die Bedeutung der psychologischen
Orientierung für den an der sozialistischen Zukunft interessierten Menschen

angedeutet worden ist, soll nun auf einige grundlegende Fragen des

menschlichen Seelenlebens näher eingegangen werden.
Unter den Faktoren des öffentlichen Lebens und im Zusammenhang

mit den Problemen, die uns hierher geführt haben, interessiert uns das

Phänomen der Beeinflußbarkeit der Massen wie der einzelnen Personen.
Welche große Bedeutung ihr von Staats wegen beigemessen wird, zeigen

102



die in neuerer Zeit in allen Großstaaten eingerichteten Propaganda-
Ministerien, die — auch unter dem verschämten Namen von Informationsämtern

— keine andere Aufgabe haben, als die öffentliche Meinung im
Sinne der Regierungen zu beeinflussen. Die stärksten Formen der
Beeinflussung sind zweifellos die unter dem Begriff der Suggestion bekannten
Erscheinungen. Es ist eine Tatsache, daß wir unter dem Einfluß der
direkten Suggestion eingebildete körperliche Empfindungen erleben
können, die sich in nichts unterscheiden von Empfindungen, die wir auf
wirkliche und nicht eingebildete Ursachen zurückführen können (etwa
Schmerz-, Heiß- und Kaltempfindungen mit Schweißausbrüchen und
Frösteln). Ebenso steht es mit all den vermeintlichen Sinneswahrnehmungen

und Vorstellungen, welche alle anderen, nicht der Suggestion
verfallene Menschen so unzweifelhaft als Sinnestäuschungen und Denk-
irrtümer der Suggerierten erleben. Diese erstaunlichen Tatsachen sind es

ja, die den Varietedarbietungen und anderen Veranstaltungen öffentlicher
Demonstration die Suggestibilität der Menschen immer wieder vollen
Erfolg sichern und die naiven Zuschauer so kolossal beeindrucken. Recht
unbekannt ist es jedoch, daß jeder Mensch, freilich in mehr oder weniger
starkem Maße durch Suggestion beeinflußbar ist und die nämlichen
Empfindungen und Vorstellungen ebenso realitätswidrig erleben kann. All
dies zeigt uns neben der Wirkung der Beeinflussung auch die Macht der
Einbildungskraft, die besonders im Falle ihrer Massenwirksamkeit nicht
durch Selbstverständlichkeiten und auch nicht mit logischen Erörterungen

— und sei die Kette noch so lückenlos — ausgeschaltet werden
kann. In der Tat kann der Sisyphus-Kampf, den der erkennende Geist

gegen diese eigentümliche und manchmal dämonisch-unheimliche Macht
führt, die ja auch so viele Aberglaubensformen nährt, den redlich sich
bemühenden, aber um die Gesetzlichkeit der Suggestion nicht orientierten
Menschen zur Verzweiflung an der Vernunft und damit am Sozialismus
überhaupt bringen und hat es schon oft getan.

Es erscheint daher angezeigt, vom Phänomen der Suggestion aus tiefer
in das menschliche Seelenleben einzudringen. Um hier das wesentlichste
Forschungsergebnis vorwegzunehmen: in zahlreichen Untersuchungen, an
denen unter anderen auch Forel beteiligt war, wurde der experimentelle
Nachweis der Existenz eines aktiven Teiles unserer Persönlichkeit geführt,
der der eigenen Beobachtung unzugänglich, unsere Empfindungen,
Handlungen, ja unser Denken bestimmen kann: das Unbewußte. Seither hat die
Vorstellung vom Seelischen eine entscheidende Erweiterung erfahren.
Hatte man früher darunter lediglich die bewußten, in der Selbstbeobachtung

feststellbaren Prozesse des Denkens, Fühlens und Wollens verstanden,
so brachte uns die Kenntnis vom seelischen Unbewußten eine wesentliche
Erweiterung unseres Wissens von der menschlichen Seele und damit vom
Menschen überhaupt. Recht anschaulich zeigt ein von Liebmann gebrauchter

Vergleich, was damit gewonnen ist: «Es gibt Dramen, die vollkommen
unverständlich bleiben würden, ohne das, was hinter der Szene vorgeht.
Zu diesen Dramen gehört das menschliche Seelenleben. Was sich auf der
Bühne des hellen Bewußtseins vollzieht, sind lediglich abgerissene Bruchstücke

und Fetzen des persönlichen Seelenlebens. Es wäre unbegreiflich,

103



ja unmöglich ohne das, was sich hinter der Kulisse zuträgt, das heißt ohne
unbewußte Prozesse.»

Will man daher das menschliche Verhalten verstehen, so ist es nicht
anders möglich, als daß man sich mit den wissenschaftlich erschlossenen
Prozessen vertraut macht, durch welche sich das dem eigenen bewußten
Erleben unzugängliche — weil eben völlig unbewußte — Erlebniszentrum
äußert. Denn dieses Erlebniszentrum ist verantwortlich dafür, daß sich
im Menschen Vorstellungen festsetzen oder einbilden können, gegen die,
wie gesagt, alle Aufklärung sich nur äußerst schwer durchsetzt. Man
könnte übrigens die Feststellung, daß die psychologische Situation des

Menschen dadurch gekennzeichnet ist, daß er über einen seelischen
Bereich verfügt, der hinter dem dunkel- (vor- oder halb) bewußten durch
völliges Unbewußtsein charakterisiert ist, dahin vervollständigen, daß
die Situation des von der Suggestion und anderen seelischen Phänomenen
beherrschten Menschen darin besteht, daß nicht er ein Unbewußtes hat,
sondern daß das Unbewußte ihn hat. Daher die Forderung des großen
Psychologen und Erforschers des Unbewußten Siegmund Freud: «Aus
Es muß Ich werden.» Ihr Inhalt bezeichnet die Aufgabe, die uns
beherrschenden Faktoren des Unbewußten (des «Es», wie die Psychoanalytiker
sagen) kennenzulernen und unter unsere Herrschaft zu bringen. («Ich»
bezeichnet das Selbstbewußtsein des Menschen, der seine Situation kennt
und zu meistern, bzw. sich in die Realität einzufügen, weiß.) Hierin, in
der Befreiung des Menschen von den ihn bedrängenden und leitenden
Mechanismen seines Unbewußten liegt ein wesentliches Stück der inneren
Freiheit des Menschen, durch welche er sich relativ unabhängig von
jeder Bevormundung zu machen vermag, wodurch er historisch die
Voraussetzung für sein Streben nach vernünftiger Gestaltung der menschlichen

Gesellschaft erwarb und immer von neuem erwerben muß.

Gleichzeitig nun, ob man die Theorie anerkennt, daß unserem
unbewußten Erleben die Schicksale der «Libido» zugrunde liegen, das heißt
des Geschlechtstriebes, durch dessen «Sublimierung» (Kultivierung) nach
Ansicht der Psychoanalytiker die kulturelle Leistung entsteht — oder ob

man statt dessen den von Nietzsche und später auch von Alfred Adler
angenommenen «Willen zur Macht» als Haupttriebkraft des Unbewußten
gelten läßt — oder aber den Selbsterhaltungswillen und insbesondere
dessen ökonomische Ausprägung beim Menschen als primär annimmt,
was ja bekanntlich die Grundthese von Karl Marx ist, allen gemeinsam
ist die Erkenntnis, daß dem menschlichen Seelenleben Kräfte zugrunde
liegen, die dem einzelnen Menschen unbewußt, dessen bewußtes Leben
weitgehend bestimmen können.

Zur Erforschung des Unbewußten hat Siegmund Freud unzweifelhaft
das meiste beigetragen. Eine Beschäftigung mit den Tiefen der menschlichen

Seele wird daher an seinen grundlegenden Funden niemals
vorübergehen dürfen. Seine Methode, die spezifischen Inhalte des
individuellen Unbewußten kennenzulernen, ist die Methode aller tiefenpsychologischen

Richtungen geworden, mögen sie sonst auch andere Erklärungen

des menschlichen Verhaltens haben. Sie besteht darin, die in freier
Gedankenverbindung geäußerten Mitteilungen der Patienten zu analy-

104



sieren und die Ergebnisse dieser Ermittlungen mit ihnen zu verarbeiten.
Regelmäßig zeigt es sich, daß die Gedanken, denen in einer starken
Vertrauensbindung zum Arzt oder Seelsorger wirklich ungehemmter Lauf
gelassen wird, zentriert sind um gewisse Bündel von Vorstellungen
(«Komplexe»), die in irgendeiner seelisch unerträglichen Situation entstanden
und ins Unbewußte verdrängt worden waren, weil sie im Widerspruch
zu den als denknotwendig angenommenen Alltagsvorstellungen und
Lebensmaximen standen. Diese Komplexe erfahren durch weitere
Konfliktssituationen immer wieder Nahrung. Gesellen sich so zu den aktuellen
Erlebnissen die verdrängten Erregungen jener unerledigten alten
Konflikte, so reicht unter Umständen die Energie zu einer erneuten
vollständigen Verdrängung nicht mehr aus und es entsteht ein eigenartiges
Kompromißgebilde: das neurotische Symptom als Ausdruck der funktionellen

Störung des Allgemeinbefindens.
Von der Neurose befallen, folgt der Mensch hilflos den Forderungen

seines Unbewußten: glaubt sich krank und gebärdet sich wie ein Kranker,
hat vor Tieren oder Gegenständen eine unheimliche Angst, Harmlosigkeiten

gewinnen eine riesige Bedeutung, absurde Verhaltensweisen werden
zur Gewohnheit, von der man gegen besseres Wissen und Wollen nicht
loskommt. Siegmund Freud kommt das große Verdienst zu, erkannt zu
haben, daß es sich bei all diesen Erscheinungsformen nervöser Störungen
lediglich um Symptome, Anzeichen des Wirkens des Unbewußten handelt,
die völlig verschwinden, wenn es gelingt, die sie verursachenden
Seelenkonflikte aufzulösen! Freud kam zu dem Ergebnis, daß es notwendig ist,
eine ganze Reihe von Krankheiten als seelisch verursacht anzuerkennen
und mehr noch, daß es möglich ist, alle diese Krankheiten — Symptome
eines seelischen Leidens — auf dem Wege einer seelischen Behandlung
ganz zu heilen. Welch unschätzbare Bedeutung die Entdeckung und
wissenschaftliche Sicherung dieser Heilmethode und der ihr zugrunde
liegenden Lehre vom Unbewußten für die Menschheit hat, geht schon
allein daraus hervor, daß man auch bei einer vorsichtigen Schätzung an
die 50 Prozent aller Krankheiten als seelisch bedingt annehmen muß.
Fügt man noch hinzu, daß der größte Teil der Abergläubigen aus
nervösen Menschen besteht, deren erhöhte Suggestibilität erwiesen ist, so
wird die Bedeutung der Errungenschaften der Tiefenpsychologie, auch
abgesehen von ihrer medizinischen und psychohygienischen Seite,
offenbar.

Allmählich, in jahrzehntelanger Arbeit einer ganzen Reihe hervorragender

Forscher, Psychiater, Psychologen, Pädagogen, rundete sich das

Bild vom Unbewußten ab, und wir müssen die Tatsache seines Bestehens,
seiner Inhalte und spezifischen Wirkungsweise nicht nur in ihrer ganzen
Bedeutung anerkennen und studieren, sondern zur Grundlage unserer
Menschenkenntnis überhaupt machen. Wir gelangen damit zu einer
besseren psychologischen Fundierung unseres Kampfes um eine in jeder
Hinsicht gesündere und glücklichere sozialistische Zukunft.

Was ist nun und wie funktioniert das Unbewußte? Es ist die Formation

des menschlichen Seelenlebens, in der sich das Denken, Fühlen und
Wollen triebhaft und völlig unkontrolliert auf der primitivsten Stufe des

105



naturhaften Seins befindet. Hier sind die noch unbewältigten ersten
Ängste des Kindes und der Menschheit überhaupt beheimatet, die später
auch den Erwachsenen zu den seltsamsten Riten und Aberglaubensformen
gebracht haben und immer wieder bringen, die ihn vor «Geistern», guten
und bösen «Zeichen», Hexen, Teufel usw. erschauern lassen, kurz, die
Menschen mitunter die tollsten Dinge glauben und in ihrem Glauben
begehen lassen. Hier sind die unkultivierten Gefühle zu Hause, die in ihrer
alles überbordenden Naturhaftigkeit, — grenzenlosen Haß, Neid, Gier
sowie haltlose «Liebes»-abhängigkeit und Unterwürfigkeit erzeugen, die
oft den naiven Menschenfreund anwidern und hinsichtlich der Zukunft
der Menschheit skeptisch und gleichgültig machen, da sie an ihr verzweifeln.

Kurz, es ist die Zentrale des ungehemmten, rein triebhaften Verhaltens,

zu dem sich der Mensch nicht nur spontan hinreißen läßt, sondern
mitunter auch gegen seinen Willen getrieben wird, — wenn er nicht weiß,
wie er dem begegnen kann. Im Lichte der tiefenpsychologischen Erkenntnisse

findet auch die unwahrscheinlichste Roheit der Gesinnung und
Handlung, bei der soziologische Begründungsversuche entweder völlig
versagen oder doch ungenügend sind, ihre zwingende Erklärung. Es ist
eben notwendig, daß die soziologische durch die tiefenpsychologische
Betrachtung des Menschen ergänzt wird. Um Fragen des Ausgleichs der
psychoanalytischen Lehre vom Unbewußten mit dem Marxismus hat sich
insbesondere Wilhelm Reich bemüht. Dieser bedeutende Forscher hat die
Marxsche These, daß das gesellschaftliche Sein das Bewußtsein bestimmt
und die sich daraus ergebende Theorie vom ideologischen Überbau von
der Psychoanalyse her, bestätigt, und die Art und Weise, wie sich dieser
Prozeß in den seelischen Beziehungen des Kleinkindes bereits anbahnt
und vollzieht, unter Zuhilfenahme der dialektischen Methode Hegels
untersucht.

Mir persönlich scheint die soziologische und tiefenpsychologische
Erklärung des menschlichen Verhaltens zugleich einer idealistischen
Komponente zu bedürfen, um der Wirklichkeit ganz zu entsprechen. Ich halte
eine idealistische Orientierung auf beiden Gebieten für möglich, sowohl
in sachlicher Hinsicht, als auch, weil sie für jegliche Aufklärung und
Erziehung (auch politische Erziehung!) lebensnotwendig ist. Hier soll
diese Auffassung jedoch nur kurz gestreift werden. Sie stützt sich auf die
augenscheinliche Fähigkeit des Menschen zur transzendentalen Erkenntnis

und zum idealistischen Einsatz im Dienste der Erkenntnis über
Klassenhindernisse und egoistische Interessen hinweg. Indem sie der
Gefahr einer romantischen Entgleisung hierbei sich stets bewußt ist,
begegnet sie ihr durch sorgfältige Beachtung aller soziologischen und
tiefenpsychologischen Tatsachenfunde, deren sie habhaft werden kann. In der
Fähigkeit des Unbewußten zur Einbildung von Leitideen sieht sie
Möglichkeiten, die ein intensives Studium erfordern und Ergebnisse zeitigen
dürften, welche die sozialistische Bewegung zu einer der historischen
Situation angemessenen Bedeutung zu bringen wohl imstande wären. Die
Tiefenpsychologie geht der ungeheuren Bedeutung des Glaubens nach
und weiß unbezweifelbare Beweise für seine gestaltende Wirkung zu
liefern. Sie kann eine Reihe von Phänomenen, wie Suggestion, Autosuggestion

106



und selbst sogenannte Wunderheilungen durch die Wirkekraft des Glaubens

aufweisen und durch die Kenntnis vom Unbewußten wissenschaftlich

einwandfrei erklären (zum Beispiel den wiederholten Hinweis von
Jesus:1 «Dein Glaube hat dich gesund gemacht»). — Es soll auf diese
Gedanken jetzt nicht weiter eingegangen werden, auch auf die Gefahr
hin, zu vernehmen, der Artikelschreiber habe angeblich die Beweisführung
des historischen Materialismus nicht erfaßt. —

Weiter oben wurde schon davon gesprochen, daß es der Psychoanalyse
und anderen tiefenpsychologisch orientierten Heilungsmethoden gelingt,
seelisch verursachte körperliche Leiden ganz zu beseitigen. Sie schätzen
deswegen die medizinisch-medikamentöse Therapie nicht gering ein,
bedienen sich vielmehr ihrer großen Erfahrung und empfehlen ihre Praxis,
wo immer dies sinnvoll erscheint. Der Ermöglichungsgrund für die
seelische Heilung liegt in der denkbar innigen Verflochtenheit des leiblichen
und seelischen Wesens des Menschen. So hat man sich in der modernen
Psychologie unter dem Eindruck des sich häufenden Beweismaterials
genötigt gesehen, die Einheit des leiblich-seelischen Verhaltens zu
postulieren. In der Medizin hat sich diese Erkenntnis noch nicht genügend
durchgesetzt. Hier beruht die Praxis zum Teil noch auf einer rein körperlichen

Behandlung, welche es übersieht, sich um die seelische Situation
des Patienten mit zu kümmern und auch von dort her Aufschluß für
die Leiden des Kranken zu suchen. Soziologisch sind die Widerstände
gegen die neuen Erfordernisse leicht zu verstehen: wieviel materielles
Elend tritt nicht als Begleitgenosse des seelischen Kummers auf! Wie
unangenehm ist das Eingeständnis des völligen Versagens des kapitalistischen

Systems für viele in selbstzufriedener Geborgenheit aufgewachsener
Ärzte! Trotzdem kann man erfreulicherweise feststellen, daß sich der
Gedanke der Leib-Seele-Einheit immer mehr durchsetzt und auch von da
her eine Humanisierung der Gesellschaft zu erwarten ist: die Weckung
und Förderung der Verantwortlichkeit des Arztes für den Patienten, des

Kriminalisten für den Delinquenten, des Rechtsanwaltes für den Klienten,

des Sozialbeamten für die zu betreuenden Personen, des Lehrers für
das leib-seelische Verhalten seiner Schüler usw.

In diesem Zusammenhang muß auf eine Organisation hingewiesen
werden, die unter dem Namen: «Nationalkomitee für Psychische Hygiene»
sich um die Forschung, Aufklärung und Verwirklichung des Schutzes
der seelischen Gesundheit der Bevölkerung wie der einzelnen Menschen
große Verdienste bereits erworben hat. 1908 in Amerika gegründet,
konnte diese Bewegung 1930 auf ihrem ersten Kongreß in Washington
auf die Beteiligung von 53 Ländern blicken, in denen Nationalkomitees
gegründet wurden. Ihr großes gemeinsames Anliegen ist die Sicherung
der seelischen Gesundheit, die Vorbeugung bzw. Heilung von seelischen
Erkrankungen. Obgleich ihre Bemühungen durch den Krieg sehr gelitten
haben, zurzeit gänzlich unterbunden wurden, geht ihre Arbeit wo immer
möglich weiter. Die Schweiz, die noch ein relativ junges Glied dieser
Bewegung ist (1926 wurde das «Schweizerische Nationalkomitee für
Psychische Hygiene» unter Vorsitz von A. Repond gegründet), besitzt die
erste offizielle Lehrstätte an einer europäischen Hochschule in dem Lek-

107



torat für psychische Hygiene an der Universität Basel. In den dortigen
allgemein-bildenden Vorlesungen, an denen sich Mediziner, Juristen,
Pädagogen, Theologen und interessierte Hörer anderer Berufe beteiligen,
werden die einschlägigen Fragen der psychischen Hygiene behandelt. Eine
Zusammenfassung dieser Probleme, zugleich eine «Einführung in die
Diagnostik, Forschung und Nutzanwendung der Psychohygiene» ist unter
dem Titel: «Seelischer Gesundheits-Schutz», von Dr. Heinrich Meng, im
Buchhandel erschienen.* Unter dem Gesichtspunkt der Leib-Seele-Einheit
und aufbauend auf den bedeutenden Ergebnissen der tiefenpsychologischen

Forschungen, an denen der Verfasser mit einer Reihe von Publikationen

führend beteiligt ist, tritt Meng dafür ein, daß die seelische
Hygiene ebenso wie die allmählich zur Selbstverständlichkeit gewordene
körperliche Hygiene anerkannt und verwirklicht wird. Seiner
wissenschaftlichen Systematik und zugleich leicht eingängigen Schreibweise
wegen, erfüllt es in hervorragender Weise das Bedürfnis nach Orientierung

auf diesem Gebiet.
Es wurde bereits von der Wichtigkeit des Wissens um Wesen und

Wirkungsweise des Unbewußten gesprochen. Es ist klar, daß die Schaffung
eines Kernwissens vom seelischen und leiblichen Geschehen der
Selbsterkenntnis und der Menschenkenntnis dient und auch die bessere
Überwindung auftauchender Lebensprobleme ermöglicht. Hierzu gehören die
psychohygienisch dringend empfohlenen Erziehungsgrundsätze, nicht nur
der jungen Generation gegenüber, sondern auch im psychologisch
verantwortlichen Verhalten gegen jedermann. Ebenso wie die Sozialisten, weisen
auch die Psychohygieniker dem Milieufaktor eine große Bedeutung zu.
Sie besteht darin, daß die konkreten Lebensverhältnisse die seelische
Gesundheit stark beeinflussen. Daraus ergibt sich ihre Forderung nach
gesunden Verhältnissen im Lebensraum des einzelnen Menschen, der
Familien, der Arbeitsräume, Heime und Versorgungsanstalten. Aus der
immer wieder zu erfahrenden außerordentlichen Begrenzung, die die
Bestrebungen um die Sanierung des Milieus erleiden, und der häufigen
Unmöglichkeit einer materiellen Verbesserung der Existenzbedingungen im
Rahmen der bestehenden Sozial- und Eigentumsverhältnisse könnte sich
die gemeinsame Front der Psychohygieniker und der Sozialisten ergeben.
Trotz dieser immanenten Schwierigkeiten fehlt es natürlich nicht an
Gelegenheit, auch im jetzigen sozialen Gefüge, individuellen seelischen Krisen

vorzubeugen, geeignete Beratung und rechtzeitige Behandlung zu
veranlassen. Daher sind die Psychohygieniker am Ausbau der
Sozialberatungsstellen, wie Eheberatung, Berufsberatung, Rechtsberatung und der
Gelegenheit für psychologische Beratung, interessiert. Darüber hinaus
kann heute — wie Meng in dem oben zitierten Buch feststellt — jeder
psychohygienisch orientierte intelligente Mensch mehr erreichen als ein
Psychotherapeut von früher. Im Wissen von der durch Freud entdeckten
Flucht in die Krankheit und anderen seelisch bedingten Störungen eines
relativen Wohlbefindens, kann er den unbewußten Gesundheitswillen zu
heben und Gefühlsbindung und Übertragung jedenfalls in den leichteren

* Im Verlag Benno Schwabe & Co., Basel.

108



Fällen wirksam zu handhaben wissen. Gerade die Lehre von der Gefühlsbindung

und Übertragung hat insbesondere dem Arzt, Pädagogen, Juristen,
Sozialbeamten, ein Mittel an die Hand gegeben, die Vertrauensbereitschaft

seines Schützlings zu wecken und als Vehikel für die Menschenführung

zur seelischen und leiblichen Gesundheit zu benutzen.
*

Die vorliegenden Ausführungen haben zeigen wollen, daß das sozialistische

Ziel der ökonomischen und sozialen Befreiung und das psycho-
hygienische Ziel der Sicherung des Individuums vor vermeidbaren
Schwierigkeiten, angesichts der persönlichen Opfer, die das Kulturleben
fordert, grundsätzliche, nicht nur taktische, Gemeinsamkeiten haben. Beide
erstreben im Geiste des Fortschritts den gesunden und freien Menschen
in einer gesunden und freien Gesellschaft. Wir kommen daher zum Schluß,
daß die politische Bewegung — ebenso wie jede Organisation und
Institution, deren Verhalten die Menschen beeinflussen und leiten soll — sich
an den Ergebnissen der tiefenpsychologischen Forschung interessieren
und orientieren sollte. Eine lediglich auf logische Folgerichtigkeit der
Argumentation aufgebaute Politik, die nicht auch abstellt auf das
psychologische Verhalten sowohl der sozialen Gruppen als auch vor allem der
einzelnen Menschen «auf der Straße» (das heißt quer durch die
Klassenschichtungen), hat es nicht nur schwer, sich durchzusetzen, sondern
meines Erachtens fast keine Aussicht dazu. Das Wissen um die Wahrheit
muß von dem Wissen um ihre bestmögliche Anwendung begleitet sein,
wenn die Wirkung der Wahrheit entsprechen soll. So richtet sich die
Forderung nach mehr liefenpsychologischer Orientierung, nicht nur im
psychologischen Sinne, vor allem an uns selbst.

Sozialstatistik
Von Dr. W. Feld

Der auch auf schweizerischen Statistikertagungen öfter gesehene
Georg Mayr erzählte gerne, wie der bekannte preußische Statistiker Ernst
Engel auf dem Internationalen Statistischen Kongreß im Haag 1869 seine
Mappe geschwenkt habe, die 180 Definitionen der Statistik enthalte. Daß
diese ihren Namen von einer heute vergessenen Disziplin entlehnte, die
etwas gänzlich anderes wollte, mag noch angehen. Daß aber der alte
Streit, ob sie eine selbständige Wissenschaft oder nur eine Methode sei,
immer noch nicht beigelegt ist, spricht ebenso gegen ihre gesicherte
Stellung wie der übertriebene Anspruch der mathematischen Richtung,
der neuerdings die gesunde Fortentwicklung entschieden stört. (Man
erinnert sich dabei an des alten Lichtenbergs Spott über die sogenannten
Mathematiker, die verlangen, für tiefe Denker gehalten zu werden, und
doch weiter nichts können als mit abstrakten Formeln operieren.) Der
Statistiker dringt im Rahmen der ihm gestellten Aufgaben eigentlich nie
zur innerlichen Vertiefung der ihn beschäftigenden sachlichen Probleme
vor; er kann mit statistischen Mitteln nur die Oberfläche der Erschei-

109


	Tiefenpsychologie und Sozialismus

