
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 21 (1941-1942)

Heft: 10

Artikel: Sozialismus und Christentum

Autor: Schmidt, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-334294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-334294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dieses Kalibers will Röpke die monopolistischen Bastionen der «Mammutindustrie»

und des Finanzkapitals zertrümmern, um für die «Fairneß»
des «Dritten Weges» Raum zu schaffen. Durchschlagenden Erfolg
verspricht er sich offenbar auch von seinem «besonders dringenden Appell
an alle Reichen», die er auffordert, «gelassen und unabhängig über den

engen Bezirk ihrer Sonderinteressen hinauszublicken auf das große
Ganze, mit kühlem Verstände, gutem Willen und ohne Interessenphrasen».

Denn «richesse oblige». Tatsächlich müsse man deshalb «dahin
kommen, daß ein reicher Mann sich geniert, wenn er wirtschaftliche
Meinungen vertritt, die seinen Sonderinteressen parallel laufen, und
nicht nur den andern, sondern vor allem sich selbst dabei verdächtig
vorkommt (S. 210). Der Mensch, belehrt uns Röpke, sei weder Engel
noch Bestie; es schlummern verschiedene Kräfte in seinem Wesen, und
es komme darauf an, die sittlich guten Tendenzen zu aktivieren.
Dagegen ist nichts einzuwenden. Warum aber gilt diese «optimistische»
Anthropologie, nach Röpke, nur unter der Voraussetzung, daß uns
die freie Marktwirtschaft erhalten bleibe? Unter sozialistischen
Verhältnissen verschwindet offenbar das «elementare Gefühl» für moralische

Werte, der menschliche Charakter zeigt nur noch seinen bestialischen

Aspekt, und es tritt die «pessimistische» Anthropologie in Kraft.
Eben diesem anthropologischen Dualismus Röpkes vermag ich ganz und

gar nicht zu folgen. Wenn moralische Kräfte imstande sein sollen, im
kapitalistischen System die Korruption zu bändigen, dann werden sie

dieser Aufgabe im Rahmen der sozialistischen Wirtschaft erst recht
gewachsen sein. Daß die sozialistische Ordnung die moralischen Reserven
der Gesellschaft zersetze, hat Röpke nicht dargetan. Wohl aber hat er
diesen Beweis hinsichtlich des Systems der freien Marktwirtschaft
erbracht. Warum also sollte der sozialistische Funktionär über ein
geringeres Berufsethos verfügen, als der bürgerlich-liberale? Man mag an
der moralischen Integrität und Unanfechtbarkeit jeder Bürokratie
grundsätzlich zweifeln; die Art aber, wie Röpke sein diesbezügliches Urteil
differenziert, entbehrt jeder einleuchtenden Begründung.

Wir schließen mit der bedauerlichen Feststellung, daß das besprochene

Buch, weit davon entfernt, die Problematik unserer Zeit zu klären,
sowohl durch innere Widersprüche als auch durch tendenziöse Stellungnahme

verwirrend wirkt, den Weg zum Verständnis der sozialpolitischen
Situation der Gegenwart verbaut und daher geeignet erscheint, das

staatsbürgerliche Wollen der Leser, wenn auch ohne böswillige Absicht,
zu desorientieren.

Sozialismus und Christentum
Von Franz Schmidt

Wir möchten das Erscheinen eines sehr wichtigen theologischen (in
Wirklichkeit nicht-theologischen) Buches zum Anlaß nehmen, wieder
einmal die Frage Sozialismus und Christentum, welche früher in unseren

351



Kreisen lebhaft diskutiert wurde, zu besprechen. Wie alle geistig-politischen

Probleme, hat sich auch dieses in den letzten Jahrzehnten
kompliziert. Früher, sagen wir einmal in der Zeit des Weberpfarrers Howard
Eugster-Züst, war die Sache für den gewerkschaftlich und sozialistisch
organisierten Arbeiter verhältnismäßig einfach: wo immer sich Christen
für den sozialen Kampf des arbeitenden Volkes einsetzten, wo sie Sinn
hatten für die Beseitigung sozialer Ungerechtigkeiten, wo in den
Predigten etwas von sozialer Gerechtigkeit, gegenseitiger Hilfe, Bruderschaft
der Menschen zum Ausdruck kam, da war er der Überzeugung, daß
das Christentum echt sei und in Beziehung stehe zur Lehre Christi. Dort
aber, wo sich die Kirche der Arbeiterbewegung feindlich gegenüber
verhielt, wo die Kirche die Arbeiterbewegung in ihrer angeblichen
«Gottlosigkeit» bekämpfte, da verwandte der Sozialdemokrat die Formel, daß
die Kirche ein Instrument der herrschenden Klasse sei. Praktisch kämpfte
unsere Partei manchenorts um Einfluß in den Kirchenbehörden und
bemühte sich um die Wahl religiös-sozialer oder wenigstens doch
sozialgesinnter Pfarrer. — An allem dem war nichts auszusetzen!

Indessen sind die Probleme komplizierter geworden. Diejenigen Pfarrer
und Theologen, welche der Arbeiterbewegung feindlich gegenüberstehen,
den Kampf um höhere Löhne oder den Kampf gegen die Arbeitslosigkeit
als vom Teufel stammend bezeichnen die Zahl dieser Theologen ist
klein geworden. Kaum ein Pfarrer in unserm Land, der für soziale Fragen
keinen Sinn hätte! Und doch hat man recht deutlich das Gefühl, daß mit
dieser Entwicklung nichts gewonnen sei. Nichts gewonnen für die Sache
des kämpfenden arbeitenden Volkes, nichts gewonnen für die Sache des

Christentums. Ja, gelegentlich wünschte man sogar, daß gewisse Pfarrer
weniger «soziales Gefühl» an den Tag legen möchten; Pfarrer, bei denen
man letztlich doch den bestimmten Eindruck gewinnt, daß sie uns
unterstützen und dabei andere Ziele verfolgen, und daß sie, wo es um die
geistigen Ziele der sozialistischen Bewegung geht, unsere schärfsten
Gegner sind.

Welches sind die geistigen Ziele der sozialistischen Bewegung? Im
Zentrum steht — das ist allen denen, die sich heute innerhalb der
schweizerischen Sozialdemokratie um Erkenntnis, Programm und Verkündigung
wirklich bemühen, bewußt — die Idee der menschlichen Freiheit. Der
Mensch soll befreit werden von jeder Art Klassenherrschaft. Es soll
eine Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung geschaffen werden, in der
«die Persönlichkeit sich frei und harmonisch entfalten kann», wie es in
Parteiprogrammen wiederholt formuliert worden ist. Es soll der Unterschied

zwischen Gebildeten und Ungebildeten verschwinden; es sollen
allen Menschen, Männern und Frauen, die Güter einer neuen Geisteswelt
zugänglich sein; es sollen alle äußeren wirtschaftlichen, sozialen, aber
auch alle seelischen und massenpsychologischen Fesseln, die den unteren
Klassen des Volkes auferlegt sind, gesprengt werden, damit die Einzelnen
aufsteigen können zu einem selbständigen, eigenen, d. h. freien geistigen
Leben! Diese geistigen Ziele traten allerdings lange Zeit hinter den
wirtschaftlichen zurück; das hatte zur Folge, daß man recht primitiv
«kollektivistisch» dachte. In der schweren Zeit des Faschismus und des Na-

352



tionalsozialismus aber haben wir die Gefahren eines jeden autoritären
Kollektivismus neu erkannt. Es rang sich jene — ursprünglich auch dem
Marxismus eigene — Erkenntnis des freiheitlichen Charakters der
sozialistischen Verkündigung durch!

In dieser geistigen Entwicklung des schweizerischen Sozialismus in
den zwei letzten Jahrzehnten hat die Arbeiterbewegung von Seiten des

Christentums keine Hilfe erhalten. Wenn man an den großen geistigen
Impuls denkt, der seinerzeit von der religiös-sozialen Bewegung
ausgegangen ist, so verwundert der Umstand, daß das Christentum in den
letzten zwei Jahrzehnten so gar nicht auf den Sozialismus gewirkt hat.
Woher kommt das? In Deutschland und in der Schweiz ¦— für andere
europäische Länder fehlen uns genauere Beobachtungen — hat sich ¦—

sagen wir einmal seit 1925 — innerhalb des Protestantismus eine sehr
deutliche antiliberalistische Entwicklung vollzogen. In Deutschland bildete
sich im Laufe der letzten zwanzig Jahre das, was wir unter dem Namen
«Bekenntniskirche» kennen. Der Name sagt genug! Alle Bemühungen
innerhalb des Protestantismus um ein Bekenntnis haben sich je und je
gegen die persönliche Freiheit gerichtet, hatten immer Zwang, Verpflichtung

auf eine bestimmte Dogmatik, geistige Unterdrückung zum Ziel.
Die deutsche «Bekenntniskirche» zeigt das mit aller wünschbaren
Deutlichkeit; sie war — ähnlich der katholischen Kirche — hierarchisch
autoritär organisiert und zeichnete sich lange vor 1933 durch starke
Sympathie für den Nationalsozialismus aus. Pastor Niemöller, der fast
einmal den Ruhm eines Märtyrers für protestantische Freiheit erhalten
hätte, war der «Führer» dieser deutschen Kirchenbewegung; er hat erst
dann den Kampf gegen den Nationalsozialismus für nötig gehalten, als

dieser, zu unumschränkter politischer Macht gelangt, auch vor der Kirche
nicht halt machte und den Absolutismus der Führung der «Bekenntniskirche»

angriff. Zwei autoritäre Systeme können nebeneinander nicht
existieren, immer muß sich das eine dem andern unterordnen; bei der
«Bekenntniskirche» ging es verhältnismäßig lange, bis sie das kapiert
hatte.

Im schweizerischen Protestantismus können wir eine parallele
Entwicklung verfolgen. Sie ist allerdings nicht so deutlich erkennbar wie in
Deutschland, denn die Autonomie der Gemeinden in unserer
evangelischprotestantischen Landeskirche hat die gröbsten Auswirkungen dieser
neuen Orthodoxie vorerst zu verhindern gewußt. Aber die theologische
Reaktion hat doch ganz fürchterlich gehaust. Sie hat erstens eine ganze
junge Generation von Theologen zu erfassen vermocht, hat zweitens einen
großen Teil der älteren Pfarrer in ihren Bann gezogen und hat drittens
diejenigen, welche, äußerlich wenigstens, dem freigesinnten Protestantismus

treu geblieben sind, mutlos gemacht. So kommt es beispielsweise,
daß, als vor kurzem in einer größeren Industriegemeinde der Ostschweiz
ein orthodoxer Pfarrer gewählt worden war und man sich nachträglich
an ein Kirchenreglement erinnerte, welches vorschreibt, daß zwei Pfarrer
der positiven und zwei Pfarrer der freigesinnten theologischen Richtung
angehören müßten, die Orthodoxen erklären konnten, es sei ja längst kein
freigesinnter Pfarrer mehr dagewesen! Diese Feststellung war richtig,

353



denn die beiden Liberalen waren kennzeichnenderweise im Laufe der
Jahre eben auch zu Orthodoxen geworden. Symptome des gewaltigen
Aufstieges der Orthodoxie sind außer dem Überhandnehmen der Zahl
orthodoxer Pfarrer das Wiederauftauchen der Forderung nach einem
Bekenntnis; die Schaffung eines musikalisch zwar guten, geistig jedoch
ganz rückwärts gewendeten Probebandes für ein neues Gesangbuch; eine
immer fortschreitende versöhnliche Haltung gegenüber dem Katholizismus;

und ¦— last, not least — die Eroberung unserer protestantischen
Fakultäten durch die Vertreter der neuen Orthodoxie (z. B. Karl Barth).

Folge dieser geistigen Entwicklung des schweizerischen Protestantismus
ist: die Kirche hat immer weniger Beziehung zu den gesellschaftlichen,
wirtschaftlichen und politischen Vorgängen. Während des letzten
Weltkrieges und in den Nachkriegsjahren fanden innerhalb der Kirche und
des Kreises theologischer Studenten noch lebendige Auseinandersetzungen
über gesellschaftliche und politische Fragen statt. Sie sind längst
verstummt! In der ganzen Zeit der Weltwirtschaftskrise beispielsweise ist
von der protestantischen Kirche — wenn wir von einzelnen persönlichen,
lokalen Bemühungen absehen — nichts gegen die unerhört unchristliche
gesellschaftliche Erscheinung der Arbeitslosigkeit gesagt und geleistet
worden. Die christliche Kirche war keine Kraft gegen Krieg und Faschismus;

dort, wo sie sich im Sinn der neuen Orthodoxie entwickelte, war
sie vielmehr Teil des Faschismus!

Und das kommt nicht von ungefähr! Man muß das Wesen der Orthodoxie

kennen, um das erst zu verstehen! Und hier ist nun allen denen,
die hören wollen, ein Rüstzeug in die Hand gegeben, nämlich das Buch
eines in unser Land vertriebenen deutschen Philosophen und Pfarrers,
Kuno Fiedler 1). Dies Buch «Schrift und Schriftgelehrte» ist ein unerhört
kraftvoller und beweiskräftiger Angriff auf Orthodoxie und Orthodoxe.
Die Botschaft des Christentums (die Botschaft vom «Reich Gotes auf
Erden», wie sich Ragaz ausdrückt) liegt diesem Angriff zugrunde, sie

wird, allen theologischen Beiwerks entkleidet, der Orthodoxie gegenübergestellt.

Kuno Fiedler legt zuerst deutlich klar, wie es die Orthodoxie aller
Zeiten verstanden hat, die Bibel zu vergötzen; zu diesem Zweck gibt er
eine Übersicht über die Entstehung der Bibel und eine Wertung ihrer
einzelnen Teile. «Die Schrift sagt sehr viel», erklärt er, «aber wer irgend
etwas nur deshalb, weil die Schrift es sagt, schon für maßgeblich hält,
der ist nicht etwa besonders fromm, sondern nur besonders urteilslos.»
Die Bibel legt nach Kuno Fiedler eine Wegrichtung für die Erkenntnis
Gottes fest; darum ist aber noch nicht alles wahr, was in der Bibel steht,
und die Wegrichtung wird ganz sicher in jedem Fall verfälscht, in dem
einzelne Stellen der Bibel zu absoluter Wahrheit erhoben werden. Und
das tut die Orthodoxie, mehr noch: sie erhebt die Bibel, die nicht mehr
ist als «eine Sammlung menschlicher Zeugnisse von Gott», zur «Heiligen
Schrift», vergötzt so die Bibel und verursacht einmal mehr alle Folgen

1 Kuno Fiedler: «Schrift und Schriftgelehrte.» Eine kleine Rüstkammer.
Verlag Paul Haupt, Bern 1942. 248 Seiten. Brosch. Fr. 4.80.

354



eines jeden Götzendienstes: Taubheit, Aberglaube, Wahrheitsfeindschaft,
Freiheitsfeindschaft, sittliche Trägheit. usw. Kuno Fiedlers Buch gibt
weiter eine in ihrer Art erstmalige Analyse der Orthodoxie und der
Orthodoxen. Da wird gezeigt, wie die Orthodoxie gerade mit ihrer autoritären

Auffassung und Auswertung der Bibel in Widerspruch steht — zur
Bibel selbst. Wo das Alte und das Neue Testament ihren Höhepunkt
erreichen, nämlich bei Jeremias und bei Jesus, wird dieses Vergötzen der
Schrift in aller Deutlichkeit abgelehnt. Allen Sünderinnen und Sündern
vergibt Jesus, setzt sich mit ihnen an den Tisch, hält sie des Glaubens
für fähig nur gegen eine Sorte von Mitmenschen braucht er
unversöhnliche Worte — gegen die Schriftgelehrten, die Orthodoxen seiner Zeit,
die «Heuchler», die «übertünchten Gräber», die «Schlangen», das
«Otterngezüchte»! Fiedler weist nach, wie durch die Orthodoxie, welche an Stelle
der schlichten und unmißverständlichen Forderungen Christi den Glauben
an Dogmen (einen rein äußerlichen und darum unfruchtbaren Glauben)
setzt, das Leben in zwei Sphären getrennt wird, die immer entfernter nur
miteinander zu tun haben: in eine diesseitige, der der schwache Mensch
nur sehr unvollkommen gegenübersteht, und eine geistige, deren er durch
den «rechten Glauben» teilhaftig werden kann. Währenddem bei der
religiös-sozialen Bewegung das «Reich Gottes auf Erden» Mittelpunkt der
sehr ernsten, persönlich und gesellschaftlich verpflichtenden Verkündigung

ist, sind für die Orthodoxie die Dinge dieser Welt von sekundärer
Bedeutung!

Damit ist erklärt, warum sich die Kirche dann, wenn sie sich geistig
im Sinne der Orthodoxie entwickelt, fortbewegt von den gesellschaftlichen
und politischen Erscheinungen. Einmal ist es das «Bekenntnis», einmal
das «Wort allein», einmal der Probeband für ein Gesangbuch, um die
der Streit geht, nie aber die Nöte unseres äußeren und inneren Lebens.
Vor allem kommt die Kirche nicht mehr zu einer mannhaften Stellungnahme

zu den großen, entscheidenden Fragen der Gegenwart; sie schweigt,
wo es sich um Gut und Böse, um Recht und Unrecht, um Gewalt und
Menschlichkeit, um Menschenrecht und Menschenvernichtung handelt.
Darum erfährt auch der Sozialismus bei seiner Entwicklung von einem
dogmatischen Kollektivismus zu einer freiheitlichen, persönlichen,
föderalistischen, genossenschaftlichen Haltung von der Kirche keine
Unterstützung.

Man lasse sich nicht täuschen! Was nützt es schon, wenn ein orthodoxer

Theologe gelegentlich soziales Empfinden an den Tag legt! Der Not
der Arbeitslosigkeit kann man ja auch durch Rüstung und Kriege
begegnen, die Zerstörung der Familien kann man mit Ehestandsdarlehen
und mit Zeugungswochen bekämpfen, die Freudlosigkeit des
proletarischen Daseins kann man mit «Kraft durch Freude» übertönen für
einen orthodoxen Theologen besteht kein innerer Zwang, einer freiheitlichen

Arbeiterbewegung zur Seite zu stehen; er kann einer um die
menschliche Freiheit ringenden sozialistischen Bewegung nicht helfen!
Nicht allein deshalb kann er es nicht, weil die Orthodoxie jenes
freigesinnte und unkomplizierte Erfassen der christlichen Lehre, welches
modern denkenden Sozialisten eigen ist, ablehnt. Sondern auch deshalb

355



nicht, weil — wie Fiedler zeigt — den «Schriftgelehrten» Empfänglichkeit

für Religion überhaupt fremd ist. An die Stelle der sittlichen
Forderung tritt das Dogma. Die Orthodoxie ist darum ¦—• so unverständlich
das zuerst auch scheinen mag — eine verhältnismäßig populäre Sache,
sie mußte in den Zeiten der Reaktion und seelischen Depression zwischen
den beiden heltkriegen Erfolg haben! Je absurder das Dogma ist, das

man den Menschen zu glauben auferlegt, um so fester wird es in Krisenzeiten

«geglaubt», denn solcher Glaube ist Sklavenart und entbindet von
der mühseligen Nachfolge Christi.

Gerät so das Christentum unter dem Einfluß der Orthodoxie letztlich
in Gegensatz zu jeder freiheitlichen Bewegung, so wäre es doch ein
Irrtum, zu glauben, man könne den Orthodoxen ohne weiteres an seiner
politischen Haltung erkennen. Der Orthodoxe kann — Fiedler legt
besonderes Gewicht darauf, das nachzuweisen — Reaktionär oder
Kommunist, Nationalsozialist oder Demokrat, Faschist oder Liberaler sein,

wenn er vorwiegend auch zu autoritären gesellschaftlichen Systemen neigt.
Er hat die Haltung, welche ihm gerade nützt; so ist es auch zu erklären,
daß man heute in der Schweiz seine prominentesten Führer ihren Namen
unter die Forderung nach der Freiheit des Wortes setzen sieht; doch
täusche man sich nicht, für die Freiheit des Wortes wehrten sich diese
Menschen erst, als sie von der Unterdrückung selbst betroffen waren!
Hätten Faschismus und Zensur nur ihre Gegner getroffen, sie rührten
bis auf diesen Tag keinen Finger! Wie lange ist Karl Barth doch
Professor des Dritten Reiches gewesen — er wäre es auch geblieben, hätte
sich der Staat nicht auch in seine «theologische Existenz» eingemischt!

Orthodoxie hat mit Religion nichts gemein, sie hat darum — Fiedler
widmet dem ein ganzes Kapitel! — auch mit Moral nichts gemein! Nicht
daß sie nicht wüßte, daß die Schrift diese oder jene Sünden verbietet;
das «Du sollst nicht...» kennen die Orthodoxen recht gut; keine Beziehung
aber haben sie zur Lehre Christi, welche die Menschen aufruft, zu bauen
und mitzuarbeiten an einem kommenden Reich der Liebe und der Brüderlichkeit

unter den Menschen! So kommen sie z. B. zu der Behauptung,
der zürnende Rachegott werden den Menschen trotz allem gnädig sein,

einzig und allein, weil Christus für sie sein unschuldig Blut vergossen
habe, und darum gelte es, an «das Kreuz» u. a. m. zu glauben. Nichts
unchristlicher als solche Theologie; sie kann sich mit jeder Abscheulichkeit
unter den Menschen abfinden, auch mit Faschismus und Krieg, welche

ja ihr wichtigstes Anliegen, eben den «Glauben», nicht berühren! —
Gegenkraft gegen die protestantische Orthodoxie — es gibt auch

eine katholische, jüdische, mohammedanische usw. — war der
protestantische Liberalismus, welcher in der Schweiz eine hoffnungsvolle
Entwicklung nahm, bis er sich — zu eng verbunden mit dem herrschenden

und in seiner Herrschaft immer stärker bedrohten, darum selbst
immer weniger liberalen Besitzbürgertum — in Mutlosigkeit verlor; den

Kampf wieder aufgenommen hat — nun mit einer sehr antikapitalistischen
Haltung, und darum auch so grenzenlos gehaßt! — die «Religiös-soziale
Bewegung» von Leonhard Ragaz. In dem Maß, als der Einfluß dieser

Bewegungen auf die Kirche in den letzten zwei Jahrzehnten zurückging, in

356



dem Maß hörte die Befruchtung der sozialistischen Bewegung durch das

Christentum auf; was bedeutet es schon, daß da einige orthodoxe
Protestanten Mitglieder der Partei waren, sie wirkten doch in keiner Weise! —

Immer noch stehen da und dort Sozialdemokraten in den kirchlichen
Behörden. Welches ist ihre Aufgabe? Sie müssen unbedingte Gegner der
Orthodoxie sein! Ragaz hat darauf seit langem hingewiesen, ohne großen
Erfolg leider! Vielleicht ist das Buch von Kuno Fiedler so geschrieben,
daß es Gehör findet! Es ist sehr scharf — für empfindliche Seelen
vielleicht zu scharf —¦ formuliert; vielleicht aber wird man gerade deshalb
verstehen! Man dient weder der Kirche noch der Religion, wenn man sich
der orthodoxen Mode, der dialektischen Theologie Karl Barths anschließt.
Man dient damit aber auch gar nicht dem Brefreiungskampf des arbeitenden

Volkes! Denn wenn aus dem Christentum neue starke Kräfte des

Rechts und der Freiheit fließen sollen, dann muß es selbst erst befreit
werden von Dogma und Schriftgelehrsamkeit. Und wenn sich heute die
«Schriftgelehrten» gelegentlich wieder an die sozialistische Arbeiterbewegung

heranpirschen, so vergesse man doch nie, wie wir von diesen Leuten
verlassen und verraten waren, als der Faschismus über die Leichen
unserer Treuesten hinwegschritt und in Ländern wie der Schweiz besondere
seelische Tapferkeit verlangt war!

Sicherheit im Urteil über Pfarrer, die gewählt, und über Lehren, die
verkündet werden sollen, wird der Sozialist, welcher in der Kirche wirkt,
daraus gewinnen, daß er in den letzten zwei Jahrzehnten des Leidens
und der Erniedrigung neu und für sein ganzes Leben gelernt hat, daß der
Sozialismus eine Verkündigung der Freiheit des Menschen ist, daß er
somit demokratisch ist (oder nicht ist), und daß er der Freiheit des Geistes
und des Gewissens ganz dienen muß (auch im Bereich der Kirche)!

Nehru oder Gandhi?
Von Dr. Hermann Paul.

Kein Zweifel, daß das Mißlingen der indischen Mission Stafford
Cripps' in breitesten Kreisen Englands schwere Enttäuschung
hervorgerufen hat. Eine Enttäuschung, die, wenn wir ehrlich sein wollen, nicht
nur von Englands Alliierten geteilt wird. Denn, wenn England auch seit
den Tagen der Englisch-Indischen Handelskompagnie durch seine
kapitalistisch-imperialistische Ausbeutungspolitik an der breiten Bevölkerung
Indiens schweres Unrecht verübt hat, so hat es sich doch auch seit den
letzten Menschenaltern als Anreger und Träger gewaltiger Fortschritte
für den seit Jahrtausenden in politischer, sozialer und geistig-sittlicher
Agonie liegenden «Subkontinent» und sein erstaunliches Völkergemisch
erwiesen. Jene Schweizerin, die sich trotz mancher Enttäuschungen ihrer
«Indischen Ehe» das tiefste Einfühlungsvermögen in die Seele Indiens
bewahrt und namentlich auch in ihrem Buche «Schleier vor Indiens
Frauengemächern» alle echten Kulturüberlieferungen und ihre sich
ankündigende Renaissance begeistert gepriesen hat: Frieda Hauswirth,

357


	Sozialismus und Christentum

