
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 21 (1941-1942)

Heft: 10

Buchbesprechung: Die Gesellschaftskrise der Gegenwart [Röpke, Wilhelm]

Autor: Gitermann, V.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROTE REVUE
SOZIALISTISCHE MONATSSCHRIFT
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schwelt

21. JAHRGANG - JUNI 1942 - HEFT 10

„Die Gesellschaftskrise der Gegenwart"
Bemerkungen zu einem Buch von Wilhelm Röpke

Von Prof. Dr. V. Gitermann

Unlängst ist im Eugen-Rentsch-Verlag unter obigem Titel ein Werk
herausgekommen, welches in der bürgerlichen Presse lebhaften Anklang
zu finden scheint1. Der Verfasser, ein in Genf am «Institut Universitaire
de Hautes Etudes Internationales» wirkender Nationalökonom, nimmt
gleichzeitig an zwei Fronten den Kampf auf: einerseits wendet er sich

gegen jene «verhängnisvollen Irrwege», die der wirtschaftliche Liberalismus

der letzten zwei Jahrhunderte gegangen sei, anderseits gegen die
Tendenz zum «Kollektivismus», welche in unserer Zeit immer mächtiger
hervortrete. Als Ausweg aus dem Dilemma zwischen Liberalismus und
Kollektivismus empfiehlt der Autor — unter dem etwas farblosen Schlagwort

des «Dritten Weges» — eine den Kapitalismus im wesentlichen
konservierende Sozialpolitik, gekennzeichnet etwa durch Sanierung des

selbständigen Rauern- und Handwerkertums, Entproletarisierung und
Dezentralisierung der Industrie, gesunde Konkurrenzregelung und Rekämpfung
der Privatmonopole sowie durch liberale Neuordnung der weltwirtschaftlichen

Reziehungen.
Man muß Prof. Röpke von vornherein zugute halten, daß er den

Gefahren ungewollter oder gar böswilliger Mißdeutung in besonders hohem
Grade ausgesetzt ist, weil er eine reichlich komplizierte Position zu
verteidigen unternimmt. Freilich weist die von ihm bezogene Stellung eine
so große Fülle mit «wenn» und «aber» verklausulierter Thesen auf, daß

er sich nicht beklagen darf, wenn der kritische Leser, auch ohne an der
anständigen Gesinnung des Autors zu zweifeln, doch mit geschärfter
Aufmerksamkeit, ja beinahe mit Mißtrauen innerhalb des vorgetragenen
Ganzen nach Widersprüchen und Schwächen zu forschen beginnt. Zwar
bezeichnet Röpke seine Arbeit als gleichsam nur provisorische «Zwischenbilanz;

dieses Zugeständnis enthebt ihn aber keineswegs der Verpflichtung
zu sauberer Begriffsbildung und logischer Konsequenz. Sowohl das bürger-

1 Wilhelm Röpke, Die Gesellschaftskrise der Gegenwart. 410 Seiten. Eugen-
Rentsch-Verlag, Erlenbach-Zürich 1942. In Leinen Fr. 12.—.

337



liehe wie auch das sozialistisch gesinnte Publikum kann sich in zahlreichen
Einzelheiten — die einen da, die andern dort — von Röpke bestätigt
fühlen. Aus dem großen Reservoir von Kenntnissen, Lesefrüchten und
Gedanken, das der Autor aufgeschleust hat, läßt sich Wasser nahezu auf
jede Mühle leiten, woraus sich, zumal in der geistig verworrenen Situation
unserer Zeit, nicht unbedenkliche Folgen ergeben können. Um so größeres
Gewicht hätte Röpke, zwecks Vermeidung eines unbestimmt schillernden
Gesamteindrucks, darauf legen sollen, seinen eigentlichen Standpunkt
präzis, unzweideutig und widerspruchsfrei herauszuarbeiten. Er mag nach
solcher Klarheit gestrebt haben; sie zu erreichen, ist ihm nicht gelungen.

Im ersten Teile seines Buches versucht Röpke, eine «Diagnose» der
heutigen Weltkrise — unter Berücksichtigung ihrer geistes-, sozial- und
wirtschaftsgeschichtlichen Ursachen — zu entwickeln. Was die Darstellung
der geistesgeschichtlichen Momente anbelangt, so reichen die Ausführungen

Röpkes an jene Erkenntnisse, die wir etwa Karl Löwith («Von Hegel
bis Nietzsche») zu verdanken haben, bei weitem nicht heran. Das Geistesund

Kulturgeschichtliche tritt meist nur als nebensächlich-dekoratives
Beiwerk in Erscheinung, und keine der Formulierungen, die Röpke auf
diesem Gebiete findet, erweist sich als einprägsam. Auf dem Terrain der
sozialpolitischen Probleme, für die der Verfasser in erster Linie zuständig
ist, erregt der Mangel an sorgfältig abgewogenen Definitionen gleich zu
Anfang ein gewisses Unbehagen, das sich mit fortschreitender Lektüre
verstärkt. An verschiedenen Stellen seines Buches (so auch S. 13/14)
scheint Röpke die Notwendigkeit exakter Begriffsumschreibung direkt
bestreiten zu wollen, mit der Begründung, daß eine Verständigung aller
«Gutwilligen und Klarblickenden» ohnehin möglich sei. «Außerhalb der
Ekstase des Massenrausches», meint er, «wissen die Menschen schließlich
sehr wohl, was gesund und krank, stark und dekadent, gerecht und
ungerecht, legitim und illegitim, der Natur des Menschen angemessen und
unangemessen ist, und wenn sie es noch nicht wissen, so werden sie früher
oder später darauf kommen, wenn sie erwacht und reif geworden sind.»
Darüber, daß die ganze Geschichte der Philosophie gerade hinsichtlich
solcher Fragen die erheblichsten Meinungsverschiedenheiten (auch außerhalb

aller Massenräusche) aufzuweisen hat, setzt sich Röpke kühn hinweg.
Als ob es eine erkenntniskritische Besinnung nie gegeben hätte,
unterscheidet Röpke mit souveräner Willkür «echte» und «unechte» Gemeinschaft,

«vital-anthropologisches» und ungerechtfertigtes Privateigentum,
«gesunde» und «entartete» Wirtschaftspolitik, «ewige» und «zeitgebundene»

Gesetze des menschlichen Gesellschaftslebens usw., ohne die Grundlagen

und Voraussetzungen seiner höchst subjektiven Werturteile auch
nur anzudeuten. Weiter kann ein Schriftsteller seine methodologische
Unbekümmertheit auf dem Gebiete der Terminologie und in der apodiktischen

Erledigung fundamentaler Vorfragen schon gar nicht mehr treiben.
Röpke wendet sich immer wieder gegen «jene Vermassung, Verklumpung,
Mechanisierung, Atomisierung und Proletarisierung, die der Fluch des

Abendlandes geworden sind», ohne beispielsweise den Begriff der
«Vermassung» soziologisch zu bestimmen und erkenntnistheoretisch zu prüfen.
Was Röpke «Vermassung» nennt, ist möglicherweise gar kein spezifischer,

338



objektiver Tatbestand unserer Epoche, sondern ein subjektives Gefühl,
mit dem privilegierte Schichten aller Zeiten auf soziale Umschichtungsvorgänge,

z. B. auf die Zersetzung einer traditionellen und die Bildung
einer neuen Elite, zu reagieren pflegen. Welche Sorgfalt und welchen
Scharfsinn hätten wohl Max Weber, Georg Simmel, Ernst Troeltsch und
sogar Werner Sombart der Untersuchung solcher Fragen gewidmet! Große
Partien des Röpkeschen Buches wirken eben nur als polemisch- feuille-
tonistische Expektorationen. Wie kommt der Autor übrigens dazu,
ungeachtet seines scharfen Kampfes gegen alle «Vermassung» der
Lebensformen, gegen die Degeneration der Familie usw., auf S. 328 die
vermehrte Errichtung von «Volksspeisehäusern» zu empfehlen? Daß Röpke
auch mit historischem Material gelegentlich sehr eigenwillig umspringt,
sei nur nebenbei angemerkt; so wenn er etwa erklärt, daß das 18.
Jahrhundert «ein natürliches Verhältnis zum Kinde» gehabt habe und von
«Erziehung zur Altklugheit» sowie von verhängnisvoller Verwischung der
Rangstufen des Alters durchweg frei» gewesen sei. Es genügt, eine Reihe
von Kinderbildnissen aus dem 18. Jahrhundert zu betrachten, — u. a. etwa
jenes bekannte Gemälde von Haberkorn, welches den 6jährigen Gotthold
Ephraim Lessing als «Gelehrten» und seinen 3jährigen Bruder Theophil
als «Pastor» darstellt —, um Röpkes Neigung zu leichtfertigen
Verallgemeinerungen richtig einzuschätzen.

Widerspruchsvoll und unklar verhält sich Röpke auch zu geschichts-
philosophischen Problemen. Niemand wird ihm das Recht streitig machen,
die Annahme einer Zwangsläufigkeit des sozialen Geschehens, über die
man in guten Treuen verschiedener Meinung sein kann, abzulehnen.
Röpke macht von diesem Recht einen sehr ungenierten Gebrauch, indem
er die Verfechter des historischen Determinismus — es gehören bedeutende

Geister aller Jahrhunderte zu dieser Richtung — kurzerhand als
«faselnde Schwachköpfe» abtut (S. 184). Röpke will nämlich plausibel
machen, daß die Gegenwartskrise des Kapitalismus durchaus nicht etwa
aus einer unabwendbaren immanenten Gesetzlichkeit seines Systems habe
hervorgehen müssen, daß vielmehr eine (leider nur versäumte) Möglichkeit

vorhanden gewesen sei, diese Krise zu verhüten. Die «mißratene»
Form der Marktwirtschaft, welche tatsächlich nun einmal vorliege, meint
Röpke, sei «das Werk der Geschichte, wie sie die Menschen gestaltet
haben, während sie auch anders hätten handeln können»; sie sei «das
Werk einer vorliberalen, feudalen Gesellschaft und schließlich im weitern
Verlaufe das Werk schlecht beratener Gesetzgeber und Juristen».
Derselbe Röpke hatte aber in der Einleitung (S. 9) den Standpunkt vertreten:
«Da nichts ohne zureichenden Grund geschieht (sie!), muß für diese

Katastrophe doch wohl eine Deutung und Erklärung möglich sein, die
tiefere Gründe anzugeben weiß als Zufall, Dummheit und Bosheit.» Was
soll man nun dazu sagen? Ist das «Mißraten» der liberalen Marktwirtschaft

auf Einwirkungen früherer, feudaler Zustände zurückzuführen,
dann ist das Fiasko des Kapitalismus eine Folge zwangsläufiger historischer
Kontinuität, und die «faselnden Schwachköpfe» haben recht. Hätte aber
die Generation, welche den modernen Kapitalismus konstituierte, trotz
dem Erbe der Vergangenheit auch anders handeln können, als sie tat-

339



sächlich handelte, und schlug sie einen falschen Weg nur deshalb ein,
weil sie sich in ihrer Politik von «schlecht beratenen Gesetzgebern und
Juristen» leiten ließ, dann geht die zuletzt eingetretene Katastrophe auf
Zufall oder Dummheit zurück, und sie entbehrt also doch eines tieferen,
eines zureichenden Grundes.

Unstimmigkeiten dieser Art kommen bedauerlicherweise nicht etwa
bloß vereinzelt vor. Der Raum, auf den sich selbst eine ausführliche
Rezension beschränken muß, gestattet bei weitem nicht, alle Stellen
erschöpfend anzuführen, welche zueinander in Widerspruch stehen und
eben dadurch den leicht obenhin streifenden feuilletonistischen Stil des

Röpkeschen Buches charakterisieren. Nur ein paar Exempel nicht zu
Ende gedachter Formulierungen seien zitiert.

Prof. Röpke schreibt der reinen Marktwirtschaft (S. 170) die schöne
Fähigkeit zu, außer materiellen Gütern auch «immaterielle Leistungen»
zu produzieren, nämlich «Freiheit, politische Entgiftung des Wirtschaftslebens,

Sauberkeit und Frieden». Praktisch trete uns die Marktwirtschaft
im «mißgestalteten» historischen Kapitalismus allerdings nicht rein,
sondern verfälscht entgegen, so daß sie die erwähnten immateriellen Werte
nicht absolut verwirklichen konnte. Immerhin sei sie der Erreichung
jener Ideale «näher gekommen als irgendein anderes Wirtschaftssystem
vorher und nachher». Ob diese Behauptung den Tatsachen entspricht,
bleibe dahingestellt. Peinlich ist bloß, daß Prof. Röpke, als er diese
These zu Papier brachte, einen andern Abschnitt seines eigenen Buches
offenbar nicht mehr gegenwärtig hatte, der auf S. 86 zu lesen steht. Dort
wird nämlich ausgeführt, daß die Konkurrenz «eine moralisch-soziologisch

nicht ungefährliche Anordnung darstellt, die daher in Schranken
gehalten und überwacht werden muß, wenn sie den sozialen Körper
nicht vergiften soll». Die vom 19. Jahrhundert gehegte Meinung, «daß
die auf Konkurrenz und Arbeitsteilung beruhende Marktwirtschaft eine
ausgezeichnete moralische Erziehungsanstalt sei und durch den Appell
an den Egoismus die Menschen zu Frieden, Anstand und allen bürgerlichen

Tugenden anhalte», wird auf S. 86 von Prof. Röpke als
«Verblendung» bezeichnet, also entschieden abgelehnt. Die Marktwirtschaft
sei kein «Moralanreicherer», sondern — «was man immer hätte wissen
können!» — ein «Moralzehrer» und folglich auf das Vorhandensein von
«Moralreserven außerhalb der Marktwirtschaft» angewiesen Wer hat
nun recht in Sachen Röpke kontra Röpke? Produziert die reine
Marktwirtschaft, an sich betrachtet, Sauberkeit, Anstand, Entgiftung und Frieden,

und werden diese segensreichen Wirkungen durch die verunreinigte
Form des Kapitalismus nur abgeschwächt, — oder ist es Verblendung,
an solche Illusionen zu glauben, weil doch die Marktwirtschaft, ganz im
Gegenteil, dazu neige, den sozialen Körper zu vergiften und die in ihm
vorhandenen Moralreserven aufzuzehren? Was gilt denn da eigentlich?
Wer erklärt mir, Oerindur, diesen Zwiespalt der Natur?

Auf S. 303 bekennt sich Prof. Röpke zur Überzeugung, daß man das

richtige Funktionieren der Wirtschaft nicht von einer in Wirklichkeit
kaum zu erwartenden ethisch-intellektuellen Vollkommenheit der Staats-

340



organe abhängig machen dürfe. Das Wirtschaftssystem müsse sozusagen
ein «unzerbrechliches Spielzeug sein, das nicht kaputt zu machen ist, ¦—
fool proof, wie der drastische englische Ausdruck lautet». Darin (das
heißt in dieser Unzerbrechlichkeit) liege «die nicht zu schlagende Stärke
der Marktwirtschaft». Sehr schön. Aber derselbe Prof. Röpke sagt auf
S. 85, die Marktwirtschaft sei «in Wahrheit ein höchst zerbrechliches
Kunstprodukt der Zivilisation». Ebenso lesen wir auf S. 357, freier Markt
und Leistungswettbewerb seien «ein außerordentlich gebrechliches und
von vielen Bedingungen abhängiges Kunstprodukt», das nicht nur «eine
hohe Wirtschaftsethik», sondern auch einen Staat voraussetze, der die
Regeln des Wirtschaftskampfes bestimme und ihre Innehaltung mit un-
nachsichtlicher, aber unparteiischer Strenge überwache Auch hier
bin ich im Zweifel, welchen Röpke ich ernst nehmen soll: denjenigen,
der die Stärke der Marktwirtschaft darin erblickt, daß sie einem
unzerbrechlichen Spielzeug gleiche und ethischer Vollkommenheit der
Staatsorgane nicht bedürfe, oder denjenigen, der sie als höchst zerbrechliches
Kunstprodukt auffaßt, dessen Schwäche durch erhabene Unparteilichkeit
staatlicher Überwachung kompensiert werden müsse.

Angesichts solcher Fälle, in denen Röpke auf eine bestimmte Frage,
gleichsam zur Auswahl, zwei diametral entgegengesetzte Antworten
erteilt, ist es begreiflicherweise nicht leicht, zu erfassen, was er mit seinem
Buche eigentlich will. Wenn ich seine Absicht recht verstehe, trachtet
er in erster Linie nach einer Rehabilitierung des kapitalistischen
Wirtschaftssystems. Er gibt zwar zu, daß dieses System eine Menge von
«Fehlkonstruktionen, Widersprüchen und Entartungserscheinungen» in sich
schließe, welche schon an sich ausgereicht haben müßten, den Kapitalismus

«in eine ernste Krise zu treiben» (S. 35/36). Doch bemüht er sich,
sozusagen zur Entlastung des Hauptangeklagten, eine möglichst große
Mitschuld an der Misere unserer Zeit andern, außerwirtschaftlichen
Faktoren zuzuschreiben. Die ausführlichen Plädoyers, welche diese These
erhärten sollen, wirken freilich nicht recht überzeugend.

Röpke unterscheidet mit Nachdruck zwischen der abstrakt-theoretischen

Konzeption des liberalen Kapitalismus und seiner konkreten,
historischen Erscheinungsform, welche durch die Einwirkung
wesensfremder Kräfte «verfälscht» oder «verunreinigt» sei. Auf Konto dieser
verunreinigenden Momente will Röpke die bedauerliche «Entartung» der
modernen Gesellschaft buchen. Mit einer verhängnisvollen Fehlentwicklung

ist der Kapitalismus, nach Röpke, schon dadurch belastet worden,
daß er das «Erbe der Feudalzeit» übernommen hat: die herausfordernde
Ungleichmäßigkeit der Einkommens-, Vermögens- und Machtverteilung
sowie die mit Gewalt oder List operierende Ausbeutung. Feudal-absolutistische

Privilegien und Monopole haben dem modernen Kapitalismus
«von vornherein einen falschen Start gegeben». Das Feudaleigentum an
Grund und Boden habe die Vernichtung des Bauernstandes, damit aber
auch Proletarisierung, Fabrikelend und Ausbeutung verschuldet. Vom
Gift der feudalen Gesellschaft sei der Kapitalismus infiziert und auf den
falschen Weg der überdimensionierten, monopolistischen « Mammutindustrie

» gedrängt worden. Das Hineinragen des Feudalismus in den

341



Kapitalismus sei dafür verantwortlich zu machen, daß die liberale
Wirtschaft entartete.

Röpke versteht es, diese Argumentation in bestechender Form
vorzutragen. Einer ernsthaften Prüfung hält sie jedoch nicht stand. Ursprünglich

wies die feudale Gesellschaft patriarchalische Verhältnisse auf, für
die gerade Prof. Röpke eine besonders lebhafte Sympathie bekundet.
Durch die Einwirkungen des Kapitalismus sind die patriarchalischen,
«gesunden» Beziehungen zwischen den Grundherren und dem Landvolk
zersetzt worden. Durch die Vorteile der kapitalistischen Produktionsweise

sind die Gutsherren bewogen worden, ihre Bauern dem Elend, der
Proletarisierung preiszugeben. Es geht also nicht an, die «Verantwortung»
des Kapitalismus dem Feudalismus in die Schuhe zu schieben. Überdies
ist es auch falsch, zu behaupten, daß das Monopol dem Kapitalismus
wesensfremd sei. Auf S. 281 bemerkt Röpke, die Misere des Kapitalismus
bestehe «nicht darin, daß die einen Kapital haben, sondern darin, daß
die andern es nicht haben und daher Proletarier sind». Damit gibt er zu,
daß der Kapitalbesitz an sich ein Klassenmonopol darstellt. Als Professor
der Nationalökonomie weiß Röpke unzweifelhaft, daß eine Gesellschaft,
in der jedermann «Kapital» besäße und selbständig produzieren könnte,
keine kapitalistische Gesellschaft wäre. Die ursprüngliche Kapitalakkumulation

und die Proletarisierung ganzer Volksschichten war für den Aufbau
des Kapitalismus eine conditio sine qua non. Der Kapitalismus hat diese
Grundlagen seines Systems teils durch feudale Machthaber schaffen lassen,
teils selbst hervorgebracht; er hat aus allen Methoden der Akkumulation
und der Proletarisierung Nutzen gezogen, und er darf sich folglich nicht
damit «entschuldigen», daß sein reines Wesen durch «feudales Gift
infiziert» worden sei. Die Neigung zur Ausbildung von Monopolen ist ein
aus dem Charakterbilde des Kapitalismus nicht wegzudenkender Zug,
der durch das Walten der freien Konkurrenz nicht aufgehoben, sondern
nur noch schärfer ausgeprägt wird. Röpke befindet sich im Irrtum, wenn
er glaubt, daß die wirtschaftliche Entwicklung des Deutschen Reiches

«ganz anders, und zwar weit monopolfreier» verlaufen wäre, wenn seinerzeit

das Reichsgericht den Kartellen die juristische Legitimation
verweigert hätte. Röpke muß ja selbst zugeben, daß in den Vereinigten
Staaten das Antimonopolgesetz von 1890 sich als wirkungslos erwiesen
hat, weil der Monopolismus durch immer höher getriebene Zölle indirekt
gefördert worden sei. Welhalb hätte auf ähnlichem Umweg nicht auch
das deutsche Kapital monopolistische Positionen erlangen können?

Im fernem bemüht sich Röpke, den Kapitalismus dadurch zu
entlasten und reinzuwaschen, daß er den «Schuldanteil» außerökonomischer,
insbesondere politischer Faktoren hervorhebt: Kriege, Revolutionen,
Inflationen und Deflationen hätten auf die Wirtschaft destruktiv oder
verwirrend eingewirkt. «Man soll unser Wirtschaftssystem», ruft Röpke aus,
«nicht zum Prügelknaben für die Sünden der Politik machen.» Gewiß ist
die Zahl jener staatlichen oder kriegsbedingten Eingriffe nicht gering,
aus denen sich Schädigungen der Wirtschaft ergeben haben. Unbestreitbar

ist anderseits aber auch, daß der Kapitalismus sich zur Befriedigung
seines Profitstrebens politischer und militärischer Machtmittel bedient

342



und schon deshalb für die Entstehung der Kriege (samt ihren Folgen)
einen überaus üppigen Nährboden darstellt. Anläßlich der deutschen
Strafexpedition nach China —¦ im Anschluß an den Boxeraufstand des

Jahres 1900 — schrieb Moltke: «Wenn wir ganz ehrlich sein wollen, ist
es Geldgier, die uns bewogen hat, den großen chinesischen Kuchen
anzuschneiden. Wir wollen Geld verdienen, Bahnen bauen, Bergwerke in
Betrieb setzen Darin sind wir keinen Deut besser als die Engländer
in Transvaal.» Die Beziehungen der Völker werden offenbar durch
Ausdünstungen der kapitalistischen Wirtschaftsordnung vergiftet, und der
Ausbruch von Kriegen, Revolutionen, Währungserschütterungen usw.
steht mit dieser Tatsache in sehr engem kausalem Zusammenhang. Die
Apologeten des Kapitalismus haben deshalb kein Recht, für die
ökonomische Wirrnis der Gegenwart politische und militärische Konflikte
verantwortlich zu machen, als ob diese Katastrophen über den unschuldigen

Kapitalismus ohne dessen Zutun, aus heiterem Himmel
hereingebrochen wären. Röpkes wiederholt vorgebrachte Beteuerung, daß das

kapitalistische Wirtschaftssystem keinen «Kollaps» erlitten, sondern einen
«stetigen Fortschritt» zu verzeichnen gehabt hätte, wenn 1914 keine
«außerökonomische Belastung» eingetreten und «wenn schließlich dieser
neue Weltkrieg nicht gekommen wäre», wird höchstens bei naiven
Gemütern verfangen.

In zweiter Linie trachtet Röpke danach, das Ideal des Sozialismus zu
diskreditieren oder, genauer gesagt, als längst diskreditiert hinzustellen.
Daß das sozialistische Gedankengut mit einer komplizierten und durchaus
nicht leicht zu nehmenden Problematik belastet ist, wird ein ernsthafter
Sozialist nie bestreiten. Gegen die Methoden aber, welche Röpke in
seiner antisozialistischen Polemik anwendet, legen wir, weil sie
wissenschaftlich unzulässig sind, Verwahrung ein.

Wie Röpke sehr zutreffend hervorhebt, ist die Gesellschaftskrise der
Gegenwart u. a. auch durch eine Verwilderung der Sprache
gekennzeichnet. Dieses Übel, welches vorwiegend durch propagandistischen
Mißbrauch des Wortes erzeugt worden ist, kann man nur dadurch überwinden,
daß man jeden Begriff peinlich genau definiert, bevor man sich seiner
in einer auf Ermittlung der Wahrheit gerichteten Diskussion bedient.
Es darf daher billigerweise erwartet werden, daß Röpke sich darüber
ausspreche, was er unter «Sozialismus» verstanden wissen wolle, zumal
gerade diese Vokabel auf den Schallplatten der Demagogie so schonungslos

abgenutzt und entstellt worden ist. Leider müssen wir feststellen, daß

Röpke seinem Buch eine konsequent eingehaltene Definition des Sozialismus

überhaupt nicht zugrunde gelegt hat. Dieser Mangel ist um so mehr
zu bedauern, als der Verfasser (S. 39) hervorhebt, welch große
Verwirrung dadurch angerichtet werde, daß man heutzutage Ausdrücke wie
Planwirtschaft und Sozialismus «in gedankenloser Unbestimmtheit» zu
gebrauchen sich angewöhnt habe. «Wir sollten vielmehr dahin kommen»,
ermahnt uns Röpke, «den Ausdruck Sozialismus in seiner alten Schärfe
und Begrenzung anzuwenden.» Jedermann wird diesen Vorsatz, sich um
eine logisch saubere Terminologie zu bemühen, nur billigen können. Es

wirkt dann freilich geradezu überraschend, mit welcher Leichtigkeit

343



Prof. Röpke sich über die von ihm selbst aufgestellte formale Norm
hinwegsetzt. Man traut seinen Augen nicht, jvenn man auf S. 162 jenen Satz

liest, in dem von «allen sozialistischen Staaten der Gegenwart» die Rede
ist. Gemeint sind, außer Rußland, die totalitär regierten Länder
insgesamt. Ist das, mit Verlaub, der Begriff des Sozialismus «in seiner alten
Schärfe und Begrenzung»?

Es handelt sich dabei keineswegs um eine zufällige, absichtslose
Ungenauigkeit der Formulierung. Prof. Röpke ist allen Ernstes der
Auffassung, daß er die verschiedenen Wirtschaftssysteme der Russen, der
Deutschen, der Italiener usw. unter den Begriff des «Sozialismus»
subsumieren dürfe. Das geht aus einer Definition hervor, die Röpke auf
S.37/38 gibt. Dort wird der Sozialismus umschrieben «in dem Sinne, wie
er sich nun einmal historisch entwickelt hat und zu respektieren ist,
nämlich im Sinne einer totalen, Markt, Konkurrenz und Privatinitiative
aufhebenden Planwirtschaft». Daß wirklicher Sozialismus vor allem die
Aufhebung des kapitalistischen Privateigentums an den Produktionsmitteln

in sich schließt, will der Autor hier offenbar nicht zur Kenntnis
nehmen. Und weshalb wohl? Weil er eben durch diese Weglassung eines
wesentlichen Merkmals sich die illegitime Möglichkeit verschafft, sowohl
das russische als auch das deutsche, italienische Wirtschaftsregime (nebst
andern) in ein und denselben Topf zu werfen. Das Resultat dieser
Manipulation ist eine bedenkliche «Vermassung» auseinanderzuhaltender
Erscheinungen. Wenn Röpke «Sozialismus» sagt, meint er in Tat und
Wahrheit einen Sammelbegriff beliebiger Gesellschaftsformen, in denen
die freie Marktwirtschaft eliminiert ist. Diesen Sammelbegriff bezeichnet
er oft auch mit dem Wort «Kollektivismus». Die so geschaffene Konfusion
wird noch dadurch vermehrt, daß Röpke zwischen der Idee des Sozialismus

einerseits und den konkreten Zuständen «kollektivistischer» Länder
anderseits keinen Unterschied gelten läßt. Summarisch bucht er alle
Widersprüche und Unvollkommenheiten, welche man in den «sozialistischen

Staaten der Gegenwart» (also auch in den faschistischen Diktaturstaaten)

beobachten könne, unbedenklich zu Lasten des Sozialismus
schlechthin. Auf die theoretisch immerhin denkbare Frage, ob es heute
schon einen gesellschaftlichen Zustand gebe, für dessen praktische
Erfahrungen man die sozialistische Idee verantwortlich machen dürfe, tritt
Röpke überhaupt nicht ein. Den Kapitalismus behandelt er dagegen, wie
wir sahen, mit wesentlich größerer Nachsicht. Mängel und
Störungserscheinungen des Kapitalismus führt er gern, zur Entlastung des von
ihm verteidigten Systems, auf die Einwirkung fremder Faktoren zurück,
so zum Beispiel auf die «Erbschaft des Feudalismus», auf die
«außerwirtschaftliche Belastung» durch Kriege und Revolutionen usw. Röpke
verwahrt sich ausdrücklich dagegen, daß man die «reine» kapitalistische
Wirtschaft mit ihrer empirischen Erscheinungsform vermenge, weil diese
letztere «verfälscht» und «entartet» sei. Man dürfe, meint er, «das
Beiwerk mit dem Wesen nicht verwechseln». Monopole, Mammutindustrien,
Aktien- und Holdinggesellschaften, Massenfabrikation, Proletariat,
Reklame usw. seien nicht als wesentliche, sondern als akzidentielle Merkmale

des Kapitalismus zu bewerten. Es fällt Prof. Röpke nicht ein, «Bei-

344



werk» und «Wesen» analog auch in bezug auf den Sozialismus auseinanderzuhalten.

Das Motiv dieser ungleichen Behandlung beider Begriffe wird
auf S. 40 eingestanden, wo es heißt: «Der Sozialismus möge hier als

Beispiel stehen für alles, was uns, wenn es sich um die einzuschlagende
Therapie handelt, als Irrweg erscheint. ..»

Angesichts der so offenkundig tendenziösen Einstellung Röpkes zu den
Fragen des Sozialismus brauchen wir uns mit ihm auf dieser Ebene nicht
weiter auseinanderzusetzen.

Es bleibt uns noch übrig, die «Therapie» zu erörtern, welche Röpke
zwecks Heilung und Überwindung der heutigen Gesellschaftskrise
anwenden will. Die vom Verfasser für sein Programm gewählte Bezeichnung

— «Dritter Weg»2 — soll zum Ausdruck bringen, daß die Menschheit
keineswegs vor die unausweichliche Alternative gestellt sei, entweder
zum «hoffnungslos diskreditierten Liberalismus des 19. Jahrhunderts»
zurückzukehren oder das Joch eines totalitären Kollektivismus (welcher
Prägung auch immer) auf sich zu nehmen. Röpke will uns vielmehr davon
überzeugen, daß es sowohl notwendig als auch möglich sei, durch
Einführung einer «unverfälschten», das heißt von allen Entartungserscheinungen

der letzten zwei Jahrhunderte befreiten kapitalistischen
Marktwirtschaft «den zeitlosen Liberalismus der Persönlichkeitskultur» zu
verwirklichen. Es schwebt ihm ein «ökonomischer Humanismus» vor. Durch
«angemessene Ausgewogenheit zwischen Freiheit und Bindung» will er
eine «von der Erbsünde der Gewalt und Ausbeutung erlöste,
nichtkollektivistische und nicht-feudal-mittelalterliche Gesellschaft»
konstituieren (S. 41—43). Gleichzeitig ist aber «an der bürgerlich-liberalen
Wirtschaftsverfassung in allem Wesentlichen festzuhalten» (S. 79).

Die Zauberformel Röpkes, die sich in ästhetisch gebildeten,
kultivierten Kreisen des Bürgertums so lebhaften Beifalls erfreut, weil sie
den Wunschträumen dieser Gesellschaftsschicht entgegenkommt, lautet
also ganz einfach: Wir verzichten auf eine fundamentale Umgestaltung
der Gesellschaftsordnung, wir beschränken uns auf eine Säuberung des

Kapitalismus von verunreinigenden Schlacken, und nichtsdestoweniger
werden wir die Früchte einer Revolution (Erlösung von Gewalt und
Ausbeutung) ernten können.

Wer etwa auf den Gedanken kommen sollte, dieses Programm für
eine «verstiegene Utopie» zu halten, wird von Röpke (S. 46/47)
dahingehend belehrt, «daß es unter den geistig und wirtschaftlich führenden
Ländern des euro-amerikanischen Kulturkreises ja tatsächlich Länder
gibt, in denen das meiste dessen, was wir für dringend geboten halten,
bereits in mehr oder weniger vollkommener Weise vorhanden ist und eine
geradezu herausfordernde Gesundheit bewiesen hat». In höchstem Maße

2 Der von Röpke hinsichtlich dieser Bezeichnung geltend gemachte
Prioritätsanspruch bedarf einer Nachprüfung. Franz Oppenheimer hat schon 1933 eine
Broschüre publiziert unter dem Titel: «Der dritte Weg — weder so, noch so»,
wodurch er ausdrücken wollte, daß die Menschheit keineswegs vor der Alternative

stehe, zwischen Kapitalismus und Kommunismus wählen zu müssen.

345



treffe diese Feststellung auf die Schweiz zu. Wir werden somit bei der
Verwirklichung des Röpkeschen Programms, im Vergleich zu andern
Nationen, nur minimale Anstrengungen zu machen haben, worin viele
Leser, mit Hinblick auf die Dinge, die da kommen werden, einen
wohltuenden Trost erblicken mögen. —¦ Nebenbei bemerkt: Obwohl das meiste
dessen, wofür unser Autor sich einsetzt, in verschiedenen Ländern
«bereits vorhanden» sein und einer strotzenden Gesundheit sich erfreuen
soll, erhebt Röpke (S. 40/41) dennoch Anspruch darauf, einen «neuen
Typus der Wirtschaftspolitik» zu vertreten, «der in keines der bisher
üblichen Schemata hineinpaßt und gerade dadurch für sich einnimmt».

Der erste Schritt auf dem vielversprechenden «Dritten Weg» muß, nach
Röpke darin bestehen, daß man die Wirtschaft von allen Eingriffen des

Staates befreit, die die Preismechanik lahmlegen und die durch
Konkurrenz bewirkte Selbststeuerung des Marktes aufheben. Röpke
unterscheidet «konforme» und «nichtkonforme» Interventionen der staatlichen
Wirtschaftspolitik. Nichtkonform sind solche Zwangsmaßnahmen der
öffentlichen Gewalt, die das automatische Spiel von Nachfrage und
Angebot beeinträchtigen, so daß der Markt die Zwangsmaßnahme nicht
assimilieren und sein neues Gleichgewicht nicht finden kann. (Beispiele:
Devisenzwangswirtschaft, Ansetzung von Maximalzinsen für Wohnungen
usw.) Schaltet der Staat durch nichtkonforne Intervention die bisher
vom freien Markt besorgte Regulierung aus, so sieht er sich bald zu
weiteren Verordnungen genötigt, und er wird auf eine Bahn gedrängt,
welche im totalitären Kollektivismus enden muß. Konforme Interventionen

dagegen führen ins Wirtschaftsleben nur neue «Daten» ein, die
vom Mechanismus des freien Marktes eingeordnet und assimiliert werden
können. (Beispiele: Schutzzölle, Währungsabwertung.) Röpke bekämpft
die nichtkonformen Interventionen als gesellschaftsschädlich; er lehnt
auch jene Theorie des «Laissez-faire» ab, welche fordert, daß der Staat
sich überhaupt aller Interventionen enthalte; Röpke gibt den konformen
Eingriffen grundsätzlich entschieden den Vorzug. Ihrer hat sich der
Staat zu bedienen, um durch «soziale Betreuung» die «Gesundheit der
Gesellschaft» zu erhalten, das heißt den Kapitalismus vor «Entartung»
und vor «Fehlleistungen» zu behüten. Zwischen dem Profitinteresse
jedes einzelnen Produzenten und dem Interesse der Gesamtheit besteht,
wie Röpke zugibt, eine gefährliche Disharmonie, welche eines der schwersten

Gebrechen unserer Zivilisation darstellt, weil sie «die Herzen
verhärtet und die Köpfe dumm macht». Durch die Konkurrenz werden
die Unternehmer gezwungen, ihren eigenen Vorteil ausschließlich «auf
dem Umweg über die Förderung der Gesamtinteressen» zu verfolgen,
— dies jedoch nur unter der Voraussetzung, daß die Konkurrenz «fair,
lauter und unverfälscht» sich abspiele (S. 199/200). An sich besitze die
Konkurrenz, «als soziologisch-moralisch gefährliches Prinzip, das eher
auflöst als verbindet», diese Lauterkeit nicht. Infolgedessen bedarf sie
eines «kräftigen politisch-moralischen Rahmens, eines starken und über
den hungrigen Interessentenhaufen stehenden Staates, einer hohen
Wirtschaftsmoral» usw. (S. 286). Der starke Staat muß den Mut haben zu
regieren, das heißt mit der ganzen Kraft seiner Autorität «in voller

346



Unparteilichkeit und Unbestechlichkeit für die strikteste Einhaltung der
Spielregeln und der sportlichen Fairneß» zu sorgen (S. 304). Alle
Monopolstellungen und Privilegien, einschließlich der auf dem Patentrecht
beruhenden, sind, da sie sich mit Fairneß in freier Konkurrenz nicht
vereinbaren lassen, aufzuheben. Staatliche Begünstigungen (wie Schutzzölle

und Subventionen aller Art) müssen verschwinden, weil sie «nach
unabänderlichen soziologischen Gesetzen zur offenen oder versteckten
Korruption führen». Wirtschaftszweige, in denen Monopole unvermeidlich

sind, — Verkehrsanstalten, Elektrizitätswerke, viele Gebiete der
Rohstoffproduktion — gehören in den Besitz der öffentlichen Hand, da

Privatmonopole unerträglich seien. Im übrigen aber müsse sich der
Staat ökonomischer Betätigung enthalten und sich mit der Rolle eines
«robusten Schiedsrichters» begnügen. Wie die Verkehrspolizei sich darauf

beschränke, den Fahrern die Beobachtung bestimmter Vorschriften
zur Pflicht zu machen, jedem Einzelnen es jedoch überlasse, ob und wie
und wohin er fahren wolle, so müsse auch das Organ der Wirtschaftspolitik

lediglich auf die Rahmenbedingungen der ökonomischen Aktivität
der Menschen einwirken (S. 292—294). Krisenbetroffenen

Wirtschaftszweigen solle der Staat keineswegs durch «Erhaltungsintervention»,
welche auf die Dauer wirtschaftspolitischer Armenunterstützung

gleichkomme, sondern nur durch «Anpassungsintervention» zu Hilfe
kommen, so zum Beispiel durch Beratung und Subventionierung bei
der Umschulung konkurrenzunfähig gewordener Produzenten, bei der
Verbesserung der Absatzorganisation und ähnlichem (S. 296—299).

Ferner muß der Staat, wenn er sich die Richtlinien des «Dritten
Weges» zu eigen macht, durch konforme Intervention alle
Entartungserscheinungen des Kapitalismus ausmerzen. Die so überaus weit getriebene

Arbeitsteilung der modernen Wirtschaft hat eine «wachsende
Anonymität aller gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Beziehungen» zur
Folge gehabt und «die Menschen, denen man Fairneß schuldet, in immer
blassere Ferne gerückt». Deshalb ist eine «Rückbildung» der Arbeitsteilung

und eine Verstärkung der Selbstversorgung sowie der «einfachen
lokalen Kundenbeziehungen (Handwerk)» vorzunehmen (S. 207). Man
muß «einen Teil der alten Gemütlichkeit» wieder herstellen; dann werde
«das Pflanzland hinter dem Hause Wunder tun» (S. 208—209). Die
industrialisierte Landwirtschaft («Weizenfabriken») soll zugunsten bäuerlicher

Betriebe, deren Größe die Arbeitskraft des Familienverbandes nicht
überschreite, in den Hintergrund treten, was auch die Agraringenieure
dazu sagen mögen, deren technisch-rationalistisches Denken sich um
Kunstdünger, Traktoren und Höchsterträge bewege, dagegen vom
sozialbiologischen Wert eines regenerierten Bauernstandes nichts wisse (Seite
317). Die bäuerliche Welt stellt die letzte große Insel dar, die noch nicht
von der Flut der «Vermassung» ergriffen worden ist; diesen Bereich
einer vital befriedigenden Existenzform müsse man nicht nur erhalten,
sondern erweitern, damit unsere kranke Gesellschaft gesunde (S. 319).
Die Schaffung einer starken, menschenreichen Landwirtschaft bäuerlichen

Stiles ist das oberste Ziel einer weitblickenden Politik (S. 330).
In ähnlicher Weise soll auch das Handwerk sowie der Kleinhandel ge-

347



fördert und gepflegt werden, nicht im Sinne zünftlerischer Privilegie-
rungsbestrebungen der Vergangenheit, sondern im Sinne der Entwicklung

praktisch möglicher Qualitätsüberlegenheit gegenüber der
industriellen Massenerzeugung. Was die Industrie anbelangt, so sieht der
«Dritte Weg» für sie eine möglichst weitgehende «Entproletarisierung
und Dezentralisierung» vor. Arbeiter sollen (nach dem Vorbild der Firma
Bally in Schönenwerd) mit Bau- und Pflanzland ausgestattet, also «bäuerlich

verwurzelt» werden. Entpersönlichende und mechanisierende
Produktionsmethoden (laufendes Band, Taylorsystem usw.) sind zu beseitigen,

die Fabriken des Kasernencharakters zu entledigen, die Arbeiter
psychisch an der Produktionsaufgabe und finanziell am Produktionseigentum

(etwa durch Klein-Aktien) zu beteiligen. Die Ausbildung von
Großbetrieben («Mammutindustrie») ist zu bekämpfen, die Kapitalversorgung

der kleineren Betriebe zu verbessern. «Wirkliche Sozialpolitik
ist gleichbedeutend mit einer Politik des Abbaues des Proletariats»
(S. 353). Der Arbeiter soll befähigt werden, beim Eintritt einer Krise
den Stoß aufzufangen. Er soll «im Notfall seine Mittagsmahlzeit aus dem

Garten, seine Abendmahlzeit aus dem Zürichsee holen und seinen
Kartoffelvorrat sich im Herbst beim Roden auf dem brüderlichen Anwesen
verdienen» können (S. 355). Nicht plötzlich, sondern nur durch einen
«langen Umstimmungsprozeß» kann der «Dritte Weg» sein großes
Gesamtziel erreichen: eine freie, gerechte, entmasste und entproletarisierte
Gesellschaft (S. 313). Durch geeignete Mittel (zum Beispiel durch scharfe
Erbschaftsbesteuerung) soll der Staat auf einen Ausgleich schroffer
Besitzesunterschiede hinwirken. Freilich besteht die soziale Gerechtigkeit
keineswegs in einer Gleichheit der ökonomischen Position aller Individuen,

sondern nur in einer Gleichheit der Bedingungen wirtschaftlichen
Wettbewerbs («Startgerechtigkeit»). Analoge Prinzipien sollen auch der
«Internationalen Neuordnung» zugrunde gelegt werden, deren Problematik

jedoch von Röpke nur auf knapp zwölf Seiten flüchtig skizziert
wird. Im wesentlichen empfiehlt er die Rückkehr zu einer liberalen
Weltwirtschaft mit erträglichen Zöllen, Meistbegünstigung, Politik der
offenen Tür, internationalem Währungssystem und ohne «Großräume».

Röpkes «Dritter Weg» ist, wie man sieht, zu einem großen Teil mit
romantischen Vorsätzen und weltfremden Simplifikationen gepflastert.
Vor mehr als hundert Jahren hätte sein Programm, wenn es befolgt
worden wäre, die «Entartung» des Kapitalismus vielleicht etwas verlangsamen

können. Heute ist es gewiß zu spät, eine «Rückbildung» der dem
Kapitalismus über den Kopf wachsenden Produktivkräfte als «Therapie»
zu empfehlen. Es gibt kein Zurück von den Kolossalprojekten des Faust
zum idyllischen Dasein von Philemon und Baucis. Von den Illusionen
eines John Ruskin, eines Wiliam Morris dürfen wir uns nicht aufs neue
verblenden lassen. Röpke verlangt, daß wir in gewissen Fällen auf die
weitere Verwendung der Maschine verzichten sollen (S. 78). Schon die
Erfahrungen, welche von verzweifelten Maschinenstürmern in der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts gemacht worden sind, sollten uns aber
endgültig darüber belehrt haben, daß es unmöglich ist, die Entwicklung der
Technik aufzuhalten, um eine «gesunde» soziale Struktur zu konser-

348



vieren. Schöpferische Politik kann nur darin bestehen, daß man jeder
neuen technischen Entwicklungsstufe eine entsprechende neue
Gesellschaftsordnung verleiht, die die Menschenrechte in größmöglichem
Umfang zu gewährleisten hat. Der heutige Stand der Produktivkräfte
verlangt nach einem neuen System der Verteilung des Sozialproduktes. Die
«historische Interferenz», welche zwischen Erzeugungs- und Verbrauchsorganisation

entstanden ist, bildet die wesentliche Ursache aller sozialen

Erkrankungen unserer Zeit. Einer zweckmäßigen Koordination von
Erzeugung und Verbrauch stehen die kapitalistischen Eigentumsverhältnisse

im Wege. Schon Heinrich Pestalozzi hat sich zur Überzeugung
bekannt, daß das Eigentum nicht absolut, sondern nur insofern «heilig»
sei, als es dem Wohl der Allgemeinheit diene oder doch zum mindesten
nicht entgegenwirke. Simonde de Sismondi schrieb 1837: «Wir steuern
darauf los, jede Art von Eigentum von jeder Art von Arbeit zu trennen,
alle patriarchalischen Beziehungen zwischen Arbeitnehmer und Arbeitgeber

zu lösen und dem ersteren jede Art von Anteil an dem Profit des

letzteren zu nehmen. Ohne Zweifel wird einmal die Zeit kommen,
in der unsere Enkel uns als nicht weniger barbarisch verurteilen, weil
wir den arbeitenden Klassen keine andere Sicherheit boten, als jene
Völker, welche sie zu Sklaven machten». Und 1850 stellte Rodbertus fest,
man dürfe «sich vor dem Geständnis nicht länger sperren», daß in der
volkswirtschaftlichen Organisation «ein Fehler verborgen» sei. Vom
rechtlichen Standpunkte aus, lehrte er, bleibe «nur noch die Aufhebung
des (privaten) Grund- und Kapitaleigentums übrig». Allerdings käme
«diese letzte Sühnung eines alten Unrechts» erst in Frage, wenn einmal
eine Organisationsform gefunden sei, welche die dem Kapital obliegenden
Funktionen abzunehmen und auf andere Weise zu besorgen imstande
wäre. — Das 20. Jahrhundert verfügt nun über eine solche neue
Organisationsform: die sozialistische Gemein- und Planwirtschaft. Die
Schlußfolgerung, welche sich daraus ergibt, ist evident.

Aber Röpke sträubt sich gegen diese Schlußfolgerung. Rückschrittlich

erscheint seine Position sogar im Vergleich mit Sismondi und
Rodbertus. Obwohl er glaubt, am «entarteten» Kapitalismus schärfste Kritik
zu üben, erreicht er die genannten Klassiker, die vor hundert Jahren
schrieben, nicht einmal in dieser Hinsicht. Röpkes Forderung, daß man
seine Gesinnung nicht unritterlich verdächtigen möge, respektieren wir.
Gleichgültig aber, ob er es gewollt hat oder nicht, — sein «Programm»
ist reaktionär, trotz fortschrittlicher und sogar radikaler Verbrämung.
Aus diesem innersten Widerspruch erklären sich ja auch die formalen
Widersprüche im Detail, an denen Röpkes Buch so auffallend reich ist.
Weil er unausweichlichen Konsequenzen um jeden Preis doch entrinnen
will, läßt sich Röpke zu gewaltsamen Argumentationen verleiten, nach
Art jener «Epizyklentheorie», welche vor einem halben Jahrtausend von
verzweifelten Anhängern des ptolemäischen Weltbildes gegen die Wahrheit

des kopernikanischen Systems ins Feld geführt worden ist. Ebenso
aussichtslos klammert sich nun in Röpkes Buch der untergehende
Kapitalismus noch an eine vermeintliche Lösung, an die Fata Morgana des

«Dritten Weges».

349



Die sozialistische Idee als zweckmäßigste Überwindung der heutigen
Gesellschaftskrise anzuerkennen, weigert sich Röpke, mit der (von
Nietzsche formulierten) Begründung, Sozialismus sei «die zu Ende
gedachte Tyrannei». Wenn ein Staat im Bereiche der Wirtschaft total sei,
werde er es zwangsläufig auch im politischen und geistigen Bereiche sein.
Der Sozialismus müsse deshalb den Staat zum «Leviathan» machen, und
er könne «nicht anders als freiheitvernichtend» wirken. Er erziehe die
Menschen zum Ideal der «komfortablen Stallfütterung» ohne eigene
Verantwortung und lasse die wahre Wohltätigkeit verkümmern. Die sozialistische

Planwirtschaft treibe die «Vermassung» zur äußersten Konsequenz

(Sozialismus «Proletarismus»); sie politisiere die Wirtschaft,
welche unter der Herrschaft der freien Konkurrenz doch «politisch
neutralisiert» sei. Jeder Kollektivismus verfälsche die Willensäußerungen
der Konsumenten, behandle sie als «lästige Figuren» und errichte eine
«ökonomische Despotie». Die Bevölkerung habe sich derjenigen
Verwendung der Produktivkräfte zu unterwerfen, welche die den Staat
beherrschende Gruppe anzuordnen für gut befinde. So werde der Staat
seine autoritären Entscheidungen nur zu oft unter dem Druck einer
interessierten Minderheit treffen. Eine demokratische Methode zur
Abwehr behördlicher Willkür und zur Sicherung der individuellen Freiheitssphäre

sei undenkbar. Der unter den gegenwärtigen Verhältnissen
entstehende Kriegssozialismus sei zwar unentbehrlich und habe als
Ausnahmezustand seine Berechtigung; doch müsse er nach Friedensschluß
überwunden werden.

Darin stimme ich mit Röpke überein, — und ich habe diese
Auffassung 1938 in meiner «Historischen Tragik der sozialistischen Idee»

dargelegt —, daß unter sozialistischen Eigentums- und Produktionsverhältnissen

die Gefahr eines gruppenegoistischen Mißbrauchs der
planwirtschaftlichen Macht unleugbar bestehen werde. Jede menschliche
Gesellschaftsform wird, so glaube ich, mit analogen Gefahren zu rechnen
und sie immerfort zu bekämpfen haben. Völlig unverständlich ist mir
aber, wie Röpke dazu kommt zu behaupten, daß es nur unter
privatkapitalistischen Verhältnissen möglich sein soll, den in der Gesellschaft
sich regenden Korruptionstendenzen einen ausreichenden moralischen
Widerstand, einen «Terror der Anständigkeit» entgegenzusetzen. Röpke
weiß, welch giftige Dünste dem System der freien Konkurrenz entsteigen;
doch tröstet er sich und seine Leser damit, daß es möglich sein werde,
alle korrumpierenden Sonderinteressen im Zaum zu halten. Der «starke
Staat» werde die Ausübung seiner schiedsrichterlichen Überwachungstätigkeit

einem Beamtentum anvertrauen, welches «mit höchstem Berufsethos

und ausgesprochenem Korpsgeist erfüllt» sein werde. Um
illegitime Einflüsse auszuschalten und die Objektivität aller Entscheidungen

zu gewährleisten, empfiehlt Röpke, in erster Linie die Gerichte mit
der staatlichen Wirtschaftspolitik zu beauftragen, da sie «die letzte
Zitadelle der Staatsautorität und des Vertrauens zum Staate» darstellen.
Im übrigen setzt Röpke große Hoffnungen auf die menschliche Vernunft
sowie auf ein «elementares Gefühl für Anstand, Gerechtigkeit, Ordnung,
Gemeinschaft, Ritterlichkeit und Verträglichkeit» (S. 307). Mit Waffen

350



dieses Kalibers will Röpke die monopolistischen Bastionen der «Mammutindustrie»

und des Finanzkapitals zertrümmern, um für die «Fairneß»
des «Dritten Weges» Raum zu schaffen. Durchschlagenden Erfolg
verspricht er sich offenbar auch von seinem «besonders dringenden Appell
an alle Reichen», die er auffordert, «gelassen und unabhängig über den

engen Bezirk ihrer Sonderinteressen hinauszublicken auf das große
Ganze, mit kühlem Verstände, gutem Willen und ohne Interessenphrasen».

Denn «richesse oblige». Tatsächlich müsse man deshalb «dahin
kommen, daß ein reicher Mann sich geniert, wenn er wirtschaftliche
Meinungen vertritt, die seinen Sonderinteressen parallel laufen, und
nicht nur den andern, sondern vor allem sich selbst dabei verdächtig
vorkommt (S. 210). Der Mensch, belehrt uns Röpke, sei weder Engel
noch Bestie; es schlummern verschiedene Kräfte in seinem Wesen, und
es komme darauf an, die sittlich guten Tendenzen zu aktivieren.
Dagegen ist nichts einzuwenden. Warum aber gilt diese «optimistische»
Anthropologie, nach Röpke, nur unter der Voraussetzung, daß uns
die freie Marktwirtschaft erhalten bleibe? Unter sozialistischen
Verhältnissen verschwindet offenbar das «elementare Gefühl» für moralische

Werte, der menschliche Charakter zeigt nur noch seinen bestialischen

Aspekt, und es tritt die «pessimistische» Anthropologie in Kraft.
Eben diesem anthropologischen Dualismus Röpkes vermag ich ganz und

gar nicht zu folgen. Wenn moralische Kräfte imstande sein sollen, im
kapitalistischen System die Korruption zu bändigen, dann werden sie

dieser Aufgabe im Rahmen der sozialistischen Wirtschaft erst recht
gewachsen sein. Daß die sozialistische Ordnung die moralischen Reserven
der Gesellschaft zersetze, hat Röpke nicht dargetan. Wohl aber hat er
diesen Beweis hinsichtlich des Systems der freien Marktwirtschaft
erbracht. Warum also sollte der sozialistische Funktionär über ein
geringeres Berufsethos verfügen, als der bürgerlich-liberale? Man mag an
der moralischen Integrität und Unanfechtbarkeit jeder Bürokratie
grundsätzlich zweifeln; die Art aber, wie Röpke sein diesbezügliches Urteil
differenziert, entbehrt jeder einleuchtenden Begründung.

Wir schließen mit der bedauerlichen Feststellung, daß das besprochene

Buch, weit davon entfernt, die Problematik unserer Zeit zu klären,
sowohl durch innere Widersprüche als auch durch tendenziöse Stellungnahme

verwirrend wirkt, den Weg zum Verständnis der sozialpolitischen
Situation der Gegenwart verbaut und daher geeignet erscheint, das

staatsbürgerliche Wollen der Leser, wenn auch ohne böswillige Absicht,
zu desorientieren.

Sozialismus und Christentum
Von Franz Schmidt

Wir möchten das Erscheinen eines sehr wichtigen theologischen (in
Wirklichkeit nicht-theologischen) Buches zum Anlaß nehmen, wieder
einmal die Frage Sozialismus und Christentum, welche früher in unseren

351


	Die Gesellschaftskrise der Gegenwart [Röpke, Wilhelm]

