
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 21 (1941-1942)

Heft: 3

Buchbesprechung: Die Tragödie des deutschen Geistes : zu Karl Löwith: "Von Hegel bis
Nietzsche"

Autor: Bondy, François

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


anderen Begriffen, unterschiedslos gleichgesetzt wird, durch Sozialismus

ersetzen, denn es ist dies heute übliche Wort, das sich mit dem

von Marx verwandten Begriff Kommunismus deckt.

Die Tragödie des deutschen Geistes
Zu Karl Löwith: «Von Hegel bis Nietzsche» (Europa-Verlag, Zürich)

Von Frangois Bondy
In seinem Werk «Von Hegel bis Nietzsche» hat Karl Löwith «eine

philosophische Geschichte des 19. Jahrhunderts nach systematischen
Gesichtspunkten» geben wollen. Und zwar ist sein wesentlicher Gesichtspunkt

der Zerfall der «bürgerlich-christlichen Welt» oder vielmehr die

Zersetzung des christlich-humanistischen Denkens, denn wenn Löwith
auch bestreitet, eine «Geistesgeschichte im üblichen Sinne des Wortes
zu geben >, so beschränkt er sich doch auf eine ausschließliche Darstellung
von Denksyslemen und weist nur von ferne auf die Zusammenhänge mit
dem gesamten Zeitgeschehen. So erscheint — auch wenn Löwith dies nicht
wollte — die ganze nachhegelsche Philosophie als eine Auseinandersetzung

mit Hegel und nicht als eine Antwort auf neue Fragen, die nach
Hegels Tod die veränderten Zeiten aufgeworfen, Antworten, die zwar
in der Form von Hegels überragendem Denkgebäude ausgehen, aber im
Inhalt von neuen Faktoren bestimmt werden, eben von einer neuen
Wirklichkeit, die Hegel erst ahnen, aber nicht erkennen konnte.

Von diesem, wie uns scheint, grundlegenden Mangel lassen sich
einzelne Schwächen des Buches begreifen, vor allem der Hang zur Symmetrie

», wonach jeder nachhegelsche Denker als die verkörperte
Weiterentwicklung eines Aspekts der hegelschen Philosophie auftritt und so

eine, auch im einzelnen symmetrisch durchgeführte Analogie zum Beispiel
zwischen Marx und Kierkegaard erwiesen wird, weil Marx den Geist ganz
in gesellschaftliche Theorie und Praxis aufgehen läßt, Kierkegaard ihn
vollkommen auf die einsame Innerlichkeit des unvermittelt vor Gott
stehenden Individuums zurückzieht.

ftun ist es gewiß, daß zeitgenössische Denker — auch wenn sie sich
weltenweit voneinander entfernt wähnen — für uns Spätere ein gewisses
«Air de famille» besitzen, so wie unser Ohr für den gemeinsamen Stil
einer musikalischen Epoche — etwa Schütz und Bach — empfindlicher
ist als das der Zeitgenossen, die vor allem die Verschiedenheiten
wahrnahmen. Dieses philosophische «Zusammenklingen» kann aber nicht
erklärt werden vom gemeinsamen gedanklichen Ausgangspunkt: Hegel,
sondern vom gesamten politisch-ökonomisch-kulturellen Geschehen ilirer
eigenen Zeit. Diese Zeit ist ja jeweils als Ganzes in Auseinandersetzung
mit der ihr vorhergehenden Epoche zu sehen, die sich für die Denker
nur deshalb als Auseinandersetzung mit Hegel abspielen konnte, weil
Hegel die großartigste gedankliche Synthese dieser Epoche gab.

Das eigentliche unausgesprochene Thema des Buches ist der Riß, den

112



die Französische Revolution und ihre europäischen Folgen durch das

ganze Geistesleben gezogen hat, der Einbruch «plebejischer» Massen und
nationalstaatlicher «totaler» Kriege in ein scheinbar gesittetes,
aristokratisch-kosmopolitisches Europa. Eine Kluft hat sich aufgetan, die schon
in Rousseau geistig vorweggenommen ist.

Löwith zeigt sehr schön, wie bedeutend das Erlebnis der Französischen
Revolution für Goethe und Hegel wurde, wie Goethe insbesondere sich
viele Jahre lang mühte — und vergebens mühte, dieses Erlebnis künstlerisch

zu meistern («Die natürliche Tochter»), um sich schließlich auf die
Naturanschauung und Klassik zurückzubesinnen, wo er gegen den
anstürmenden «Zeitgeist» einen festen Halt fand. Hegel anderseits erscheint
als der eigentliche Denker der Restauration, jener Zeit, die nie so viel
die Geister beschäftigte wie gerade heute (man denke nur an die Taylle-
randliteratur der letzten Jahre von Duff Cooper bis Ferrero).

Die Restauration, das bedeutet eine — wenn auch provisorische —
Versöhnung zwischen der aristokratischen Legitimität und den
Forderungen des Bürgertums. Der europäisch-übernationale Geist ist bei der
Heiligen Allianz aufgehoben, die ein soziales Prinzip — die legitime
Monarchie — auf gesamt-europäischem Boden verteidigt und im großen
ganzen vierzig Jahre Frieden zwischen den Großmächten bewahrt, und
ihr Gegenspieler ist ein ebenfalls übernationaler europäischer Liberalismus

und Kommunismus.
Hegel, der in seinen Jugendschriften noch die aufgetane Kluft

kompromißlos in ihrer Tragik ermißt, wird der bedeutendste und konsequenteste

Denker der «Überbrückung». Philosophie und christliches Dogma,
Metaphysik und geschichtliches Werden — diese Widersprüche sucht er
nicht oberflächlich zu verkleistern, sondern will sie aufheben dadurch,
daß er sie als Widersprüche versteht und ihre Bewegung selbst darstellt.

Für Goethe und Hegel — diese letzten und größten, wenn auch
widerspruchsvollen und nicht ungebrochenen Vertreter der christlich-humanistischen

Welt — bedeutet die Julirevolution 1830 eine Art Weltuntergang,
einen neuen Ausbruch aller Widersprüche, um deren Bewältigung sie
jahrzehntelang gerungen hatten.

Die Julirevolution bildet — Goethe empfand das in aller Schärfe —
den Auftakt einer revolutionären Epoche, heute können wir sagen, einer
Epoche von revolutionären, gegenrevolutionären und kriegerischen
Erschütterungen, die seit 1848 bis in unsere Tage vergebens um die
Integrierung der neuen nationalen und sozialen Mächte in ein gemeinsames
Europa ringt.

Löwith hat versäumt, die Denker in ihrer Auseinandersetzung mit
dieser neuen, stürmischen Zeit zu zeigen oder in ihrer Abkehr von ihr.
Im wesentlichen scheint ihm, daß sie alle bis Nietzsche, ja bis Heidegger
und Ernst Jünger von eben den Werten des Christentums und der Klassik
zehren, die sie in Frage stellen oder vernichten. In Nietzsche kulminiert
diese In-Frage-Stellung aller Werte und überschlägt sich zu einer neuen
Religion: die ewige Wiederkehr des Gleichen. Nietzsche hat — noch
jenseits der erlebten Erschütterungen — den Ausbruch des entfesselten
Nihilismus, der Barbarei geahnt. Er hat in eine noch tiefere Kluft ge-

113



blickt als Hegels Jugendfreund Hölderlin, und an der illusionslosen,
wahrheitsfanatischen Erkenntnis ist auch sein großer Geist zerbrochen.

Diese Tragödie des deutschen Denkens «von Hegel bis Nietzsche»
schildert Löwith um so eindringlicher, da er selbst sie nicht in sich
überwunden hat. Er sieht keine Zukunft jenseits des Nihilismus, den er jetzt
als totalen Aktivismus entfaltet erlebt. An eine Auferstehung des christlichen

Humanismus — in dem alle geistigen Werte, an denen wir zehren,
aufbewahrt sind — glaubt er nicht, und ebensowenig an Marxens
«Selbstbefreiung der entfremdeten Menschheit». Sein in Vor- und Nachwort
angedeuteter Standpunkt ist die Ewigkeit, das heißt, die Bewahrung eines
Absoluten gegen Zeit und Geschichte und die Preisgabe aller Hoffnungen
und Illusionen in ihr.

Diese Ewigkeit aber — und dies ist Löwith wohl kaum bewußt
geworden —, sie ist nichts anderes als der geistige Ort eines St. Augustinus,
der erst in Verzweiflung und Resignation, dann triumphierend das
weltüberlegene Sein in Gott dem leidvollen Fluß der Zeit entgegenstellt. Doch
hat sich die Geschichte, dieses eigentliche «Sein in der Zeit», seit Augustinus

schon mehr als einmal (man denke an die Renaissance) als der
Ort bewährt, in dem die Menschheit fruchtbare Weiterentwicklung, der
Geist höhere Entfaltung fanden, und es ist daher weiser, auf die werdende
Geschichte zu blicken, als auf die abstrakte Ewigkeit.

114


	Die Tragödie des deutschen Geistes : zu Karl Löwith: "Von Hegel bis Nietzsche"

