
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 21 (1941-1942)

Heft: 2

Artikel: Zum Werdegang eines Dichters : vom Nihilismus zum Humanismus?

Autor: Spectator

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-334255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-334255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Werdegang eines Dichters
Vom Nihilismus zum Humanismus?

Von Spectator.
I. Herold der Vernichtung

«Blut und Boden», ein unbestimmbares, mystisches Etwas also, ist
das Dogma des Nationalsozialismus. «Dynamik», fieberhaftes Tun, ist
Ausdruck seines Wesens. Soweit die Lehre sich auf Theorie und theoretische

Begründung einläßt, ist das entweder eine Konzession an einen
noch vorhandenen Geisteszustand oder ein Mittel zur Werbung und
Tarnung. Bei allen jüngeren von ihm im zartesten Alter erfaßten Menschen
kann der Nationalsozialismus auf theoretische Rechtfertigung verzichten
und tut es mit Erfolg.

Aber es gibt auch einen Kreis von Anhängern dieser «dynamischen
Bewegung», der, zwischen den Generationen der ganz Jungen und der
«Verbrauchten» stehend, in dieser geistigen Leere kein volles Genügen
findet und auch für die «Dynamik», die er bejaht, eine geistige
Rechtfertigung braucht und sucht. Er hatte sie gefunden in einem schon 1932
erschienenen Buch von Ernst Jünger, betitelt: «Der Arbeiter. Herrschaft
und Gestalt.»

Das Werk ist eine Apotheose der Vernichtung und der Todessehnsucht.

Es ist das Brevier des Nihilismus. Man höre nur Jünger selbst!
Der Motor, das «Symbol unserer Zeit», ist nach ihm das «kühne Spielzeug

eines Menschenschlages, der sich mit Lust in die Luft zu sprengen
vermag und der in diesem Akt noch eine Bestätigung der Ordnung
erblickt». Die Wollust der Zerstörung und Selbstvernichtung paart sich in
diesem Buch mit der Wollust des fraglosen Gehorchens — «ein Höchstmaß

an Aktion bei einem Mindestmaß an Warum und Wofür»; der
Lobpreis des Mordes (speziell der Femenmorde) — «Sanktionen durch Sprengstoff

und Blut» als Offenbarung der der «Untrüglichkeit und Treffsicherheit

eines geheimsten Instinkts» — verbindet sich mit der Begeisterung
für eine «tüchtige Reserve von Analphabeten», deren uns «das Zeitalter
der allgemeinen Bildung» bedauerlicherweise beraubt habe. Die «Gestalt»
des Arbeiters, die Jünger sich sehnsuchtsvoll zusammendichtet, ist der
entpersönlichte, gesichtslose, typisierte und standardisierte, jederzeit
ersetzbare Roboter. Als gefühlloses Werkzeug in der Hand einer
«aristokratischen» Gruppe von Befehlshabern ist er bestimmt zum Einsatz in
den «Arbeitsgang einer Kette von Kriegen und Bürgerkriegen». Freiheit,
Selbstbestimmungsrecht? Dieser «Arbeiter» hat «seine höchste Freiheit
im Untergang zu sehen»!

Mit diesem Buch hatte sich Ernst Jünger zum anerkannten Repräsentanten

und Wortführer seiner vom Nihilismus des Nazitums angezogenen
Generation der um die Jahrhundertwende Geborenen gemacht. (Er selbst
gehört zum Jahrgang 1895.) Erst auf dem Hintergrund dieses Werkes,
von dem mit den knappen Hinweisen ein Begriff gegeben werden sollte,
ist die Bedeutung einer neuen, romanhaften Dichtung des gleichen Autors
zu erfassen.

58



IL «Auf den Marmorklippen» — Die Umkehr

Das neue Buch Ernst Jüngers trägt den Titel: «Auf den
Marmorklippen» (Hanseatische Verlagsanstalt AG., Hamburg-Wandsbeck) und
ist sieben Jahre nach dem erwähnten, also im Jahre 1939, erschienen.
Die Handlung spielt sich in einer Phantasielandschaft ab. «Auf den

Marmorklippen», hoch über dem alltäglichen Leben, hausen der mit
Namen nicht genannte Erzähler und sein Bruder Otho, der Sammlung
und Ordnung von Pflanzen hingegeben, um aus ihnen den geheimen,
kosmischen Plan mehr zu erahnen als zu erkennen. Von oben sehen die
Brüder herab auf die «Marina», einen See, an dessen Ufern ein
hochkultiviertes Volk lebt. Im Norden ihrer «Rautenklause» breiten sich
gewaltige Wälder aus, und darin haust als unumschränkter Herr und
Gebieter der «Oberförster», ein Dämon der Vernichtung, der alles mögliche
Gesindel um sich versammelt, das er mit eiserner Faust beherrscht, um
mit seiner Hilfe schließlich die «Marina» in Mord und Brand zu
vernichten, dabei aber selbst seinen Untergang findend. Sein Besieger,
Biedenholz genannt, ist eine Art Condottiere, ein Truppenführer, der
geschickt abwartend zwischen den Parteien laviert, bis er schließlich die
Herrschaft an sich reißen kann. Die Brüder, die an dem Kampf gegen
das «Oberförster»-GesindeI teilgenommen haben, werden gerettet und
kehren zurück «in den Frieden des Vaterhauses». Damit schließt, ohne
Schlußfolgerung, ohne Antwort auf die Frage «Was nun?», das Buch.

Um den Gang der hier aufs kürzeste zusammengedrängten Handlung
rankt sich eine Fülle von Gedanken, Sentenzen und Gesichten, von
Landschaftsbildern, Porträten von Personen und ihrer Geistesart. Das alles ist
Symbol und Allegorie — das Buch ist damit über und über befrachtet —,
und diese dienen als

Ausgangspunkt zu Beichten und Bekenntnissen

in mehr oder weniger durchsichtiger Verhüllung. Die weltanschauliche
Wandlung, die sich in dem Dichter vollzogen hat und der er in diesem
Werk Ausdruck verleiht, ist das weitaus Bemerkenswerteste an dem Buch,
das aber auch als künstlerische Leistung Beachtung verdient. Die
Wahrscheinlichkeit, daß auch der Teil seiner Generation, deren Repräsentant
Ernst Jünger war, von ähnlicher Wandlung im Fühlen und Denken
ergriffen ist, daß der Dichter also auch jetzt wieder als ihr Wortführer zu
gelten hat, ist groß. Zu warnen ist jedoch, solche Besinnung und Umkehr
in Hinsicht auf ihre politische Wirksamkeit zu überschätzen. Von dem
Geist, den Ansichten und Meinungen, die symbolisch «getarnt» in dem
Buch Ernst Jüngers zutage treten und ihm den Charakter eines
Rechenschaftsberichts geben, werden besser als jede Interpretation einige Zitate
zeugen. Schlagend tritt der

Gegensatz zur nihilistischen Geisteshaltung

der früheren Jahre darin hervor, daß das Buch mit einem Hymnus an
das Leben beginnt. Doch ist die neue Lust am Dasein auch weiterhin
düster überschattet von der Lebensangst, die in dem Buch von 1932 sich
in rasende Vernichtungswut überschlug. Jetzt aber meint der Dichter,

59



daß ihm und seinem Bruder «mit unsern Studien zugleich» die Kräfte
gewachsen seien,

«den heißen Lebensmächten standzuhalten und sie zu bändigen, so

wie man Rosse am Zügel führt».
Nicht mehr die Vernichtung, sondern die lebendig-organische Ordnung
wird gesucht. Bezeichnenderweise aber wird zum Lehrmeister der bis

zur Pedanterie streng klassifizierende Linnaeus (Linne) gewählt, er, der
«mit dem Marschallstab des Wortes in das Chaos der Tier- und Pflanzenwelt

getreten war». Ihm wird gehuldigt. Denn
«wunderbarer als alle Reiche, die das Schwert erstritt, währt seine

Herrschaft über Blütenwiesen und die namenlosen Regionen des

Gewürms»1.

Der neu erwachten
Liebe zum Leben

kann begreiflicherweise die Menschenverachtung, welche die blutrünstige
«Gestalt des Arbeiters» schuf, nicht standhalten. Nicht, als ob sie ganz
geschwunden wäre. Aber die Erkenntnis bricht sich doch Bahn, daß
Menschen nicht Automaten, nicht einzig Mittel zum Zweck, sondern daß
sie «Optimaten»2 sind, wie «Bruder Otho» sie nennt, «um anzudeuten,
daß alle zum eingeborenen Adel dieser Welt zu zählen sind», daß ihnen
allen «Fürsten-Rechte» zuerkannt werden müssen! Unzweideutiger noch
tritt die veränderte Gesinnung zutage in der Absage an den Orden der
Kriegerzunft — «Mauretania» genannt —, dem der Erzähler und sein
Bruder früher angehört hatten, dem sie aber nun den Rücken kehren,
weil ihnen «die Gabe» versagt geblieben war, «auf das Leben der Schwachen

und Namenlosen herabzusehen, wie man vom Senatorensitz in die
Arena blickt». Mehr noch: es stößt sie ab, daß alle Mauretanier «im Lauf
der Zeit den automatischen Charakter» annehmen (den Jünger einst so
sehr gepriesen hatte!), und sie erkennen, daß die Mauretania «von Grund
aus böse war». Hand in Hand mit dieser Absage an den kaum zu
verkennenden Militarismus geht die Kritik an den «alten Kennern der Macht»
und die Abweisung ihres Ziels, «die Tyrannis wieder aufzurichten, die
seit Anbeginn in ihrem Herzen lebt». Der Gewaltanbeter von einst
verabscheut nun «die Sümpfe und dunklen Gründe, aus denen blutige
Tyrannis droht». Denn selbst den «Kern von roher Ehre, der die Gewalt
gemildert hatte», sieht er nun verloren, und bestehen blieb einzig «die
reine Untat».

Es ist — nie zu vergessen! — ein Zeitgemälde, das der Dichter in
symbolisches Gewand kleidet. So ist es denn auch gar nicht zu mißdeuten,
wenn er den

Rechtszerfall
ringsherum schildert, von den Taten spricht, «die das Land erregten und
nach dem Richter schrien», aber «kaum noch Sühne fanden». Oder wenn
er feststellt:

1 Die Hervorhebungen in diesem und den folgenden Zitaten vom Referenten.
2 «Zu den Besten gehörig.» Nie Nobiles, der Amts-Adel, in der Römischen

Republik.

60



«Es konnte die Verwirrung nur vermehren, daß auch Söhne von
Notablen und junge Leute, die die Stunde einer neuen Freiheit
gekommen glaubten, an diesem Treiben sich beteiligten.»
Von ihren und der Literaten «qualmigen Ideen» spricht er, von den

Geistern, die «vom Zauber barbarischer Idole unterjocht» wurden, und

von allgemeiner Verblendung und gegenseitigem Haß, der zu Mord und
Totschlag auf den Straßen führte.

«In diesen Kämpfen, die zu Menschenjagden, Hinterhalten und
Mordbrand führten, verloren die Parteien jedes Maß. Bald hatte man
den Eindruck, daß sie sich kaum noch als Menschen sahen, und ihre
Sprache durchsetzte sich mit Wörtern, die sonst dem Ungeziefer galten,
das ausgerottet, vertilgt und ausgeräuchert werden soll. Den Mord
vermochten sie nur auf der Gegenseite zu erkennen, und dennoch war
bei ihnen rühmlich, was dort als verächtlich galt.»

In dieser Welt, durchsetzt von Zeichen des Niedergangs, dazwischen
freilich «auch heitere Tage eingesprengt waren», «in denen alles wie
früher schien», findet

der «Oberförster»

das Feld, auf dem sein Weizen blüht. Ihm ging, so heißt es, «eine Wolke
von Furcht voraus»:

«Die Furcht verhüllte ihn, und ich bin überzeugt, daß darin seine

Kraft weit mehr als in ihm selbst zu suchen war.»

Und dann seine Methode!
«Gerade hierin lag ein meisterhafter Zug des Oberförsters: er gab

die Furcht in kleinen Dosen ein, die er allmählich steigerte und deren
Ziel die Lähmung des Widerstandes war. Die Rolle, die er in diesen
Wirren, die sehr fein in seinen Wäldern ausgesponnen wurde, spielte,
war die der Ordnungsmacht, denn während seine niederen Agenten,
die in den Hirtenbünden saßen, den Stoff der Anarchie vermehrten,
drangen die Eingeweihten in die Ämter und Magistrate, ja selbst in
die Klöster ein und wurden dort als starke Geister, die den Pöbel zu
Paaren treiben würden, angesehen. So glich der Oberförster einem
bösen Arzte, der zunächst die Leiden fördert, um sodann dem Kranken
die Schnitte zuzufügen, die er im Sinne hat.»
Und dann:

«Wohl gab es in den Magistraten Köpfe, die dieses Spiel
durchschauten, doch fehlte ihnen, es zu hindern, die Gewalt.»
Denn Biedenhorn, der Führer der bewaffneten Macht, der Söldnertruppe,

über Nacht «zu hoher Geltung aufgestiegen», dachte nicht daran,
«auf eine Wendung einzuwirken, die ihm so günstig war; vielmehr begann
er den Schwierigen zu spielen und hielt die Truppen zurück, wie Geld,
das man auf Zinsen legt» «Voll jener jovialen List des Nordens, die
man leicht unterschätzt, verhandelte er mit den Kapitänen des
«Oberförsters» und schob «ihnen und ihrem Waldgesindel die Aufsicht über
die ländlichen Bezirke zu».

61



«Damit begann der Schrecken ganz und gar zu herrschen und nahm

die Maske der Ordnung an.»

So breitete sich mit Hilfe «Biedenhorns» das Waldgelichter, «ein
Rotwelsch sprechend, das von allen Zungen das Übelste sich angelegt hatte
und wie aus blutigem Kot gebacken war», immer mehr aus. Es wuchs
die Macht ihres «Boß», des «Oberförsters». Und nicht nur auf seinem

engeren Gebiet, sondern «auch draußen in der Welt».

«Wo immer die Gebäude, wie Menschenordnung sie errichtet,
brüchig wurden, schoß seine Brut wie Pilzgeflecht hervor.»

Schien aber diese Methode zu plump, so dienten in den «Wald-
genisten» aufgewachsene «Weiber von erlesener Schönheit» dem
Oberförster «als Lockvögel feinster Sorte, wo immer in der Welt er in
Geschäfte verwickelt war».

Namen und neu geprägte Begriffe aus der Zeitgeschichte drängen
sich dem Leser bei dieser Schilderung ganz von selbst auf. Noch unheimlicher

aktuell wird die Dichtung dadurch, daß der Autor all diese Übel
als eine

Folge des vorhergegangenen Feldzuges

anspricht, eines Feldzuges, an dem er und sein Bruder zwar teilgenommen
hatten, jedoch nur, «um unsere Lehenspflicht zu leisten». Und noch
überraschender, ja erschütternder bei dem Träger des Ordens pour le merite,
der Jünger ist:

«Doch wie man seinem Arme leichter als dem Herzen gebieten
kann, so lebte unser Sinn bei jenen Völkern, die ihre angestammte
Freiheit so wacker gegen jede Übermacht verteidigten, und wir
erblickten in ihrem Siege mehr als Waffenglück.»

Welch einen Weg muß der Dichter innerlich zurückgelegt haben, um
— nach seiner schmetternden Fanfare auf alles vernichtenden Krieg und
Bürgerkrieg, auf Weltherrschaft durch rücksichtslose Gewalt zu diesem
nachträglichen Geständnis zu gelangen! Es ist doch wohl mehr als nur
ein Zufall, daß zwischen dem Feldzug und dieser Stellungnahme in dem
Roman ein Zeitraum von sieben Jahren liegt — genau die Spanne
zwischen dem Werk vom «Arbeiter» und dem neuen der «Marmorklippen».

Doch auch die ausdrückliche Desavouierung früherer Ansichten fehlt
nicht. Wird doch bekannt, daß der Sinn des Zurückgekehrten (zu sich
selbst Zurückgekehrten?!) nach einem Leben stand, «das von Gewalt
gereinigt war», und daß die Bewohner der «Marmorklippen» sich immer
fester entschlossen, «allein durch reine Geistesmacht zu widerstehen».

Denn:

«Nach Alta Plana (das heißt nach dem Feldzug) glaubten wir
erkannt zu haben, daß es Waffen gibt, die stärker sind als jene, die
schneiden und durchbohren, doch fielen wir zuweilen wie Kinder in
jene frühe Welt, in welcher der Schrecken allmächtig ist, zurück. Wir
kannten noch nicht die volle Herrschaft, die dem Menschen
verliehen ist.»

62



Erschlossen wird ihnen diese durch das Eindringen «in das Mysterium
der Blumen» — Hinweis auf das vegetative Dasein? —, vor allem aber —
man beachte: Betonung der Ratio, der (einstmals so verpönten) Vernunft!
— durch ihre «Arbeit an der Sprache».

«... denn wir erkannten im Wort die Zauberklinge, vor deren
Strahl die Tyrannenmacht erblaßt. Dreieinig sind das Wort, die Freiheit

und der Geist.»

Doch selbst die Einsicht, «daß die Vernichtung in den Elementen
nicht Heimstatt findet und daß ihr Trug sich auf der Oberfläche gleich
Nebelbildern kräuselt, die der Sonne nicht widerstehen», hindert

Rückfälle

in die Düsternis der Todessehnsucht nicht. So wird gelegentlich wieder
die «Sicherheit im Nichts» gepriesen — ein deutlicher Anklang an das

Nirwana der Buddhisten oder an Schopenhauer, den Vermittler
ostasiatischer Philosophie —, und gerade der Schluß des Romans, etwa das

letzte Viertel, ist durchtränkt von einer pervers-ästhetischen Lust am

«Purpurmantel der Vernichtung», von Schwärmerei über «Schönheit des

Untergangs». Ja, in der Schilderung von «Köppels-Bleek», einer Folter-
und Mordhöhle im Reich des «Oberförsters», ist ein Zug sadistischer
Phantasie und der Freude an grausiger Brutalität gar nicht zu
verkennen. So wenig diese, für die richtige Beurteilung des Ganzen
unentbehrliche Seite übersehen oder übergangen werden darf, sie ändert
nichts am Grundwesen des Romans, dessen Kern eine klare Absage an
die Vergangenheit ist. Heißt es doch zum Beispiel deutlich: «So bringt
der Untergang der Ordnung niemandem Heil. Und auf die eben erwähnte
Schilderung von «Köpelsp-Bleek» folgt die beziehungsreiche Verurteilung
mit den Worten:

«So sind die Keller, darauf die stolzen Schlösser der Tyrannis
sich erheben und über denen man die Wohlgerüche der Feste sich
kräuseln sieht: Stankhöhlen grauenhafter Sorte, darinnen auf alle
Ewigkeit verworfenes Gelichter sich an der Schändung der Menschenwürde

und Menschenfreiheit schauerlich ergötzt.»

Aber auch die «feinere» Form der Tyrannis findet bei dem Dichter
keine Anerkennung mehr. Den «Schwärmer von Macht und Übermacht»,
den «Schüler vom alten Pulverkopf» lehnt der Ernst Jünger von 1939,
selbst doch einst ein Schüler und begeisterter Gefolgsmann Nietzsches
(der mit dem «Pulverkopf» gemeint ist), als Utopisten ab. Der
«Übermensch» in Gestalt der «blonden Bestie» ist ihm nicht mehr ein
erstrebenswertes Ziel der Menschheit. Im Gegenteil! Er leugnet, wozu er
sich sieben Jahre früher noch inbrünstig bekannt hat, nämlich «daß es
auf Erden seit Anbeginn zwei Rassen gebe, die Herren und die Knechte;
und Adelszeichen ist ihm nicht mehr, «den Boden für Sklaven und
Sklavenheere zu schaffen», nein, das Vorrecht derer von «edlem Blute»
ist, sich «als ritterliche Führer im Freiheitskampf bewaffnet zu erheben».
«Denn nur wer «die Achtung vor sich selbst verloren hat», hält «das
hohe Leben, die Freiheit und die Menschen-Würde selbst» für «eitlen

63



Firlefanz», bekennt der Dichter. Und von Ehrfurcht für den gemarterten,
dem «Oberförster» im Waffenkampf zwar unterlegenen, durch sittliche
Größe dennoch unendlich überlegenen hohen Menschen erfaßt, schwört
er sich zu:

«... in aller Zukunft lieber mit den Freien einsam zu fallen, als

mit den Knechten im Triumph zu gehen.»

III. Die Bedeutung der Wandlung

Dichter sind, bewußt oder unbewußt, Deuter ihrer Zeit, Künder
kommender Dinge. So hat Ernst Jünger mit seinem Werk aus dem Jahre
1932 den Nationalsozialismus als Nihilismus in reinster Ausprägung der
Welt vor Augen gestellt, ohne daß sie auf ihn hörte. Es mußte erst der
enttäuschte Parteigänger Rauschning kommen und «seine» allzu späte
«Entdeckung» so anspruchsvoll-pomphaft und geschäftstüchtig verkünden,

um sie zum Aufhorchen zu bringen. So ist auch das neue Buch
Jüngers vor allem

als politisches Faktum bedeutsam,
auch wenn er seinem Bruder Otho die Worte in den Mund legt, «daß

vor Tauben zu musizieren ein schlechtes Handwerk sei», oder wenn er
weiter klagt: «Wir lebten in Zeiten, in denen der Autor zur Einsamkeit
verurteilt ist.» Unumgänglich für die Wertung ist ein Blick auf

die Form und die sprachliche Gestaltung
des Romans; denn: wie der Stil, so der Mensch. Auch dabei ist besonders
aufschlußreich ein Vergleich zwischen den beiden hier erwähnten Werken.
Schon in dem Buch vom «Arbeiter» mußte die außergewöhnliche, nicht
nur im Vergleich zum nationalsozialistischen «Schrifttum» außergewöhnliche

Sprachbegabung Jüngers auffallen. Aber damals verführte sie ihn
dazu, mit seinem Werkzeug, dem Wort, zu jonglieren, unter einem
hochgetürmten Wust von pompösen Phrasen das Unklare, Unausgegorene
seiner Gedanken zu verdecken, sich vor präziser Erklärung und
Begriffsbestimmung in einen Gallimathias hochtrabender Redensarten zu flüchten,
so daß sein Werk an die «hochherrschaftlichen» Fassaden der Wilhelminischen

«Baukunst» und der Dichter selbst, ganz wider seinen Willen,
an den verhaßten Typ des «Kaffeehausliteraten» erinnerte. Demgegenüber

zeichnet sich das neue Werk aus durch die kraftvolle Bändigung
und Beherrschung der Sprache, durch die Klarheit und dichterische
Schönheit der meisten Bilder, die nur selten noch von expressionistischen
Übersteigerungen überwuchert werden. In solchen Stilrückfällen offenbart
sich die auch sprachlich noch nicht überwundene innere Zwiespältigkeit,
die uns schon inhaltlich-sachlich entgegengetreten ist. Sie erhält, zumal
in Erinnerung an die letzten, oben zitierten Worte, eine bemerkenswerte
Illustration durch die dem Buch vorangestellte Notiz: «Begonnen Ende
Februar 1939 in Überlingen am Bodensee. Beendet am 28. Juli 1939 in
Kirchhorst bei Hannover. Durchgesehen im September 1939 beim Heer.>
Solcher

Widerspruch zwischen Bekenntnis und Tat

64



ist nicht allzu überraschend. Wohl konnte die Trostlosigkeit des Nur-
vernichtens, die dem früher gepriesenen Nihilismus eigen war, einer im
Grunde produktiven Natur, wie Jünger sie ist, auf die Dauer nicht
genügen. Wohl mußte ihm, einer ausgeprägten Individualität, die
Selbstvernichtung alles Persönlichen irgendeinmal als widersinnig zum Bewußtsein

kommen, und der mühsame Versuch, sie als Hingabe an eine größere
Gemeinschaft zu tarnen, als Selbstbetrug offenbar werden. Doch statt
den Weg zurück zu finden, der nur der Weg der entschlossen-tätigen
Opposition sein konnnte, ergreift der Mann Jüngers des Romans von 1939

von neuem die Flucht — diesmal in die Selbstisolierung, wie das der
Titel des Buches — «Auf den Marmorklippen» — deutlich symbolisiert.
Ist das nicht eine typische Seite im Charakter des deutschen Menschen,
diese Abwendung vom tätigen Leben? Dem Schreibenden taucht jedenfalls

— trotz manchen Unterschieden der Zeit und bei allen
Unterschieden der Größe der Persönlichkeiten wie des Werks — die Erinnerung

an Schiller auf, an seine Flucht in «die Ideale», ins unverbindliche
«Reich der Gedanken»!

In anderer Beziehung — und da ganz unzweideutig — repräsentiert
Jünger auf seine Weise einen bestimmten Typus des zeitgenössischen,

ganz besonders wieder des deutschen Menschen. Er gehört zu den

seelisch Kranken
einer bestimmten Generation, jener, die vom Kriegserlebnis nicht
loskommt. Es sind das gerade die Geistigeren, Menschlicheren, die als Jünglinge

zum mörderischen Erlebnis des Krieges verdammt wurden (auch
wenn sie «freiwillig» an ihm teilnahmen) und mit ihm nicht mehr fertig
werden. Ein anderer «Fall», den gegenüberzustellen aufklärend wirken
mag, ist Erich Remarque. An dichterischer Begabung Jünger zweifellos
unterlegen, hat er doch — im Gegensatz zu Jünger — im natürlichen Haß

gegen den Krieg einen sittlich-festen Standpunkt gefunden, auf dem er
stehen kann. Doch auch er findet nicht zurück in die Gemeinschaft der
Welt; immerhin aber in eine Gruppengemeinschaft, in die der
Kriegskameraden. Während Jünger, ein Einsamer, die Anlehnung, die er nicht
entbehren kann, schließlich doch nur wieder bei dem «Orden» findet,
aus dem er ausgetreten war, beim Heer.

In dem ganz anderen Verhalten Jüngers stoßen wir wieder auf einen
typischen, auch in der Schwärmerei für reine «Dynamik» sich enthüllenden

Zug. Er offenbart sich als Schwäche, als die

Schwäche des Unentschlossenen,

des in Wahrheit Unselbständigen, Müden, Unaktiven. Weil er sich Zwang
antun, seine Natur vergewaltigen muß, darum die Übersteigerung, wie sie
im Buch vom «Arbeiter» zutage trat, darum diese krampfhafte Gebärde
der Kraft, nicht die Kraft selbst. Es handelt sich, wie eine moderne
Psychologie das nennt, um eine «Überkompensation», die wohl zu
einmaligen großartigen Leistungen führen kann, die sich dem tieferen Blick
jedoch als Taten der Verzweiflung, in allem Siegerglanz als gefährliche
Schwäche enthüllen. Ihnen fehlt die männliche Stärke der Nachhaltigkeit.

Die «Weckamine», die neumodischen Aufpeitschungsmittel, scheinen

65



uns nur das gröbere, materielle Symbol dieser krankhaften geistigen
Aufpeitschung. Und noch in der Idee des «Blitzkrieges» sehen wir diesen

Zug, dem etwas Weibisches eignet, uns entgegentreten. «Blitzenergie»

gegen nachhaltige, unerschütterliche Willenskraft, wie sie uns am ehesten

im englischen Volkscharakter und seinem gegenwärtig hervorragendsten
Repräsentanten, Winston Churchill, typisch verkörpert scheint — steht
in diesem Zeichen nicht auch der zeitgeschichtliche Weltkampf?

So wird Jüngers symbolisches Buch selbst zum Symbol. Denn Jünger
ist, wenn auch ein Einsamer, so doch kein Einzelner. Was in seinem neuen
Buch an Verkrampftem, Krankhaftem immer wieder durchbricht, sei's

sachlich-inhaltlich, sei's stilistisch, ist keine individuelle Erscheinung. Und
darf man wohl auf ihn das Dichterwort anwenden: «Welch edler Geist
ward hier zerstört!», so gilt es auch im großen und ganzen für seine
Generation. Doch ist vielleicht das letzte Wort über sie noch nicht
gesprochen. Wieder halten wir uns an das Bekenntnisbuch des Dichters
Jünger und stellen der Trostlosigkeit der «Rückfälle» den Trost der
Wahrheiten entgegen, zu denen er sich durchgerungen. Noch hat er sich
nicht zur vollen Klarheit durchgekämpft; noch viel weniger zu dem im
Letzten einzig Entscheidenden, zur Tat; weder in der Dichtung noch im
Leben. Noch umgeistern ihn Lebensangst und Todessehnsucht, noch
ergreift er die Flucht ins Metaphysische hier, in die Zwangsordnung dort.
Aber seine grundsätzliche Absage an Militarismus und Gewalt, sein
menschlicher Schauder vor der Bestialität, zu der nach Grillparzers Wort
die Menschheit, von der Nationalität herkommend, «fortgeschritten» ist,
sie negieren sein früheres Weltbild von Grund aus. Und zu dieser Negation

kommt als positive Ergänzung die absolute

Anerkennung der früher verleugneten Werte:

der Freiheit, des Rechts auf Persönlichkeit und vor allem der Zeugung,
des schöpferisch-schaffenden Prinzips als der Grundlage der wahren
Ordnung. (Im Gegensatz zum zerstörenden, dessen «Ordnung» nur das Chaos
sein kann.)

Noch ist es erst ein rückwärts tastendes Suchen nach den einst
verworfenen Kulturwerten der christlichen Vergangenheit und ihrer
weltlichen Ausprägung in der Charte der Menschenrechte, in den Grundlehren

der Französischen Revolution, den unvergänglichen Ideen der
Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit. Noch mußte in der Überschrift
zu dieser Untersuchung ein Fragezeichen gesetzt werden; denn nur die
Möglichkeit, vom Nihilismus zum Humanismus zurückzufinden, ist den
von dieser Zeitkrankheit erfaßten Menschen gegeben oder wenigstens
dem besseren Teil von ihnen. Aber die gewaltigen Erschütterungen,
denen sie, denen unsere Welt ausgesetzt ist, mögen wohl, das Erdreich
sprengend, die erst zögernd sickernden Quellen freilegen und zum
machtvollen, befruchtenden Strom vereinigen. Denn der Mensch, wer immer er
sei, ist nicht nur aus sich selbst, er ist auch «das Produkt seiner
Verhältnisse».

66


	Zum Werdegang eines Dichters : vom Nihilismus zum Humanismus?

