Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 21 (1941-1942)

Heft: 2

Artikel: Zum Werdegang eines Dichters : vom Nihilismus zum Humanismus?
Autor: Spectator

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-334255

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-334255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Werdegang eines Dichters

Vom Nihilismus zum Humanismus?

Von Spectator.

I. Herold der Vernichtung

«Blut und Boden», ein unbestimmbares, mystisches Etwas also, ist
das Dogma des Nationalsozialismus. «Dynamik», fieberhaftes Tun, ist
Ausdruck seines Wesens. Soweit die Lehre sich auf Theorie und theore-
tische Begriindung einldBt, ist das entweder eine Konzession an einen
noch vorhandenen Geisteszustand oder ein Mittel zur Werbung und Tar-
nung. Bei allen jiingeren von ihm im zartesten Alter erfalliten Menschen
kann der Nationalsozialismus auf theoretische Rechtfertigung verzichten
und tut es mit Erfolg.

Aber es gibt auch einen Kreis von Anhidngern dieser «dynamischen
Bewegung», der, zwischen den Generationen der ganz Jungen und der
«Verbrauchten» stehend, in dieser geistigen Leere kein volles Geniigen
findet und auch fiir die «Dynamik», die er bejaht, eine geistige Recht-
fertigung braucht und sucht. Er hatte sie gefunden in einem schon 1932
erschienenen Buch von Ernst Jiinger, betitelt: «Der Arbeiter. Herrschaft
und Gestalt.»

Das Werk ist eine Apotheose der Vernichtung und der Todessehn-
sucht. Es ist das Brevier des Nihilismus. Man hore nur Jiinger selbst!
Der Motor, das «Symbol unserer Zeit», ist nach ithm das «kiihne Spiel-
zeug eines Menschenschlages, der sich mit Lust in die Luft zu sprengen
vermag und der in diesem Akt noch eine Bestitigung der Ordnung er-
blickt». Die Wollust der Zerstorung und Selbstvernichtung paart sich in
diesem Buch mit der Wollust des fraglosen Gehorchens — «ein Hochst-
mall an Aktion bei einem Mindestmall an Warum und Wofiir»; der Lob-
preis des Mordes (speziell der Femenmorde) — «Sanktionen durch Spreng-
stoff und Blut» als Offenbarung der der «Untriiglichkeit und Treffsicher-
heit eines geheimsten Instinkts» — verbindet sich mit der Begeisterung
fiir eine «tiichtige Reserve von Analphabeten», deren uns «das Zeitalter
der allgemeinen Bildung» bedauerlicherweise beraubt habe. Die «Gestalt»
des Arbeiters, die Jiinger sich sehnsuchtsvoll zusammendichtet, ist der
entpersonlichte, gesichtslose, typisierte und standardisierte, jederzeit er-
setzbare Roboter. Als gefiihlloses Werkzeug in der Hand einer «aristo-
kratischen» Gruppe von Befehlshabern ist er bestimmt zum Einsatz in
den «Arbeitsgang einer Kette von Kriegen und Biirgerkriegen». Freiheit,
Selbstbestimmungsrecht? Dieser «Arbeiter» hat «seine hochste Freiheit
im Untergang zu sehen»!

Mit diesem Buch hatte sich Ernst Jiinger zum anerkannten Repriisen-
tanten und Wortfiithrer seiner vom Nihilismus des Nazitums angezogenen
Generation der um die Jahrhundertwende Geborenen gemacht. (Er selbst
gehort zum Jahrgang 1895.) Erst auf dem Hintergrund dieses Werkes,
von dem mit den knappen Hinweisen ein Begriff gegeben werden sollte,
ist die Bedeutung einer neuen, romanhaften Dichtung des gleichen Autors
zu erfassen.

58



II. «Auf den Marmorklippen» — Die Umkehr

Das neue Buch Ernst Jiingers trigt den Titel: «Auf den Marmor-
klippen» (Hanseatische Verlagsanstalt AG., Hamburg-Wandsbheck) und
ist sieben Jahre nach dem erwihnten, also im Jahre 1939, erschienen.
Die Handlung spielt sich in einer Phantasielandschaft ab. «Auf den
Marmorklippen», hoch iiber dem alltdglichen Leben, hausen der mit
Namen nicht genannte Erzihler und sein Bruder Otho, der Sammlung
und Ordnung von Pflanzen hingegeben, um aus ihnen den geheimen,
kosmischen Plan mehr zu erahnen als zu erkennen. Von oben sehen die
Briider herab auf die «Marina», einen See, an dessen Ufern ein hoch-
kultiviertes Volk lebt. Im Norden ihrer «Rautenklause» breiten sich ge-
waltige Wilder aus, und darin haust als unumschrinkter Herr und Ge-
bieter der «Oberforster», ein Dimon der Vernichtung, der alles mogliche
Gesindel um sich versammelt, das er mit eiserner Faust beherrscht, um
mit seiner Hilfe schlieBlich die «Marina» in Mord und Brand zu ver-
nichten, dabei aber selbst seinen Untergang findend. Sein Besieger,
Biedenholz genannt, ist eine Art Condottiere, ein Truppenfiihrer, der
geschickt abwartend zwischen den Parteien laviert, bis er schlieflich die
Herrschaft an sich reilen kann. Die Briider, die an dem Kampf gegen
das «Oberforsters-Gesindel teilgenommen haben, werden gerettet und
kehren zuriick «in den Frieden des Vaterhauses». Damit schlieBt, ohne
SchluBfolgerung, ohne Antwort auf die Frage «Was nun?», das Buch.

Um den Gang der hier aufs kiirzeste zusammengedringten Handlung
rankt sich eine Fiille von Gedanken, Sentenzen und Gesichten, von Land-
schaftsbhildern, Portriten von Personen und ihrer Geistesart. Das alles ist
Symbol und Allegorie — das Buch ist damit iiber und iiber befrachtet —,
und diese dienen als

Ausgangspunkt zu Beichten und Bekenntnissen

in mehr oder weniger durchsichtiger Verhiillung. Die weltanschauliche
Wandlung, die sich in dem Dichter vollzogen hat und der er in diesem
Werk Ausdruck verleiht, ist das weitaus Bemerkenswerteste an dem Buch,
das aber auch als kiinstlerische Leistung Beachtung verdient. Die Wahr-
scheinlichkeit, dall auch der Teil seiner Generation, deren Reprisentant
Ernst Jiinger war, von dhnlicher Wandlung im Fiihlen und Denken er-
griffen ist, dafl der Dichter also auch jetzt wieder als ihr Wortfiihrer zu
gelten hat, ist groB. Zu warnen ist jedoch, solche Besinnung und Umkehr
in Hinsicht auf ihre politische Wirksamkeit zu iiberschiitzen. Von dem
Geist, den Ansichten und Meinungen, die symbolisch «getarnt» in dem
Buch Ernst Jiingers zutage treten und ihm den Charakter eines Rechen-
schaftsberichts geben, werden besser als jede Interpretation einige Zitate
zeugen. Schlagend tritt der

Gegensatz zur nihilistischen Geisteshaltung

der fritheren Jahre darin hervor, daB das Buch mit einem Hymnus an
das Leben beginnt. Doch ist die neue Lust am Dasein auch weiterhin
diister iiberschattet von der Lebensangst, die in dem Buch von 1932 sich
in rasende Vernichtungswut iiberschlug. Jetzt aber meint der Dichter,

59



daB ihm und seineimn Bruder «mit unsern Studien zugleich» die Krifte
gewachsen seien,
«den heilen Lebensmichten standzuhalten und sie zu bandigen, so
wie man Rosse am Ziigel fiithrt».
Nicht mehr die Vernichtung, sondern die lebendig-organische Ordnung
wird gesucht. Bezeichnenderweise aber wird zum Lehrmeister der bis
zur Pedanterie streng klassifizierende Linnaeus (Linné) gewihlt, er, der
«mit dem Marschallstab des Wortes in das Chaos der Tier- und Pflanzen-
welt getreten war»., Ihm wird gehuldigt. Denn
«wunderbarer als alle Reiche, die das Schwert erstritt, wahrt seine
Herrschaft iiber Bliitenwiesen und die namenlosen Regionen des
Gewiirms»l.

Der neu erwachten
Liebe zum Leben

kann begreiflicherweise die Menschenverachtung, welche die blutriinstige
«Gestalt des Arbeiters» schuf, nicht standhalten. Nicht, als ob sie ganz
geschwunden wire. Aber die Erkenntnis bricht sich doch Bahn, daf
Menschen nicht Automaten, nicht einzig Mittel zum Zweck, sondern dal}
sie «Optimaten»® sind, wie «Bruder Otho» sie nennt, «um anzudeuten,
daBl alle zum eingeborenen Adel dieser Welt zu zihlen sind», dal ihnen
allen «Fiirsten-Rechte» zuerkannt werden miissen! Unzweideutiger noch
tritt die verdnderte Gesinnung zutage in der Absage an den Orden der
Kriegerzunft — «Mauretania» genannt —, dem der Erzihler und sein
Bruder frither angehort hatten, dem sie aber nun den Riicken kehren,
weil ihnen «die Gabe» versagt geblieben war, «auf das Leben der Schwa-
chen und Namenlosen herabzusehen, wie man vom Senatorensitz in die
Arena blickt». Mehr noch: es stoBt sie ab, dal alle Mauretanier «im Lauf
der Zeit den automatischen Charakter» annehmen (den Jiinger einst so
sehr gepriesen hatte!), und sie erkennen, daB die Mauretania «von Grund
aus bose war». Hand in Hand mit dieser Absage an den kaum zu ver-
kennenden Militarismus geht die Kritik an den «alten Kennern der Macht»
und die Abweisung ihres Ziels, «die Tyrannis wieder aufzurichten, die
seit Anbeginn in ihrem Herzen lebt». Der Gewaltanbeter von einst ver-
abscheut nun «die Stimpfe und dunklen Griinde, aus denen blutige
Tyrannis droht». Denn selbst den «Kern von roher Ehre, der die Gewalt
gemildert hatte», sieht er nun verloren, und bestehen blieb einzig «die
reine Untat».

Es ist — nie zu vergessen! — ein Zeitgemilde, das der Dichter in
symbolisches Gewand kleidet. So ist es denn auch gar nicht zu mildeuten,
wenn er den

Rechtszerfall

ringsherum schildert, von den Taten spricht, «die das Land erregten und
nach dem Richter schrien», aber «kaum noch Siihne fanden». Oder wenn
er feststellt:

! Die Hervorhebungen in diesem und den folgenden Zitaten vom Referenten.
? «Zu den Besten gehorig.» Nie Nobiles, der Amts-Adel, in der Romischen
Republik.

60



«Es konnte die Verwirrung nur vermehren, dall auch Séhne von
Notablen und junge Leute, die die Stunde einer neuen Freiheit ge-
kommen glaubten, an diesem Treiben sich beteiligten.»

Von ihren und der Literaten «qualmigen Ideen» spricht er, von den
Geistern, die «vom Zauber barbarischer Idole unterjocht» wurden, und
von allgemeiner Verblendung und gegenseitigem Hal}, der zu Mord und
Totschlag auf den Strafien fiihrte.

«In diesen Kidmpfen, die zu Menschenjagden, Hinterhalten und
Mordbrand fiithrten, verloren die Parteien jedes Mall. Bald hatte man
den Eindruck, daB sie sich kaum noch als Menschen sahen, und ihre
Sprache durchsetzte sich mit Wartern, die sonst dem Ungeziefer galten,
das ausgerottet, vertilgt und ausgerduchert werden soll. Den Mord ver-
mochten sie nur auf der Gegenseite zu erkennen, und dennoch war
bei ihnen riihmlich, was dort als verdchtlich galt.»

In dieser Welt, durchsetzt von Zeichen des Niedergangs, dazwischen
freilich «auch heitere Tage eingesprengt waren», «in denen alles wie
frither schien», findet

der «QOberforster»

das Feld, auf dem sein Weizen bliiht. IThm ging, so heiit es, «eine Wolke
von Furcht voraus»:

«Die Furcht verhiillte ihn, und ich bin iiberzeugt, da8 darin seine
Kraft weit mehr als in thm selbst zu suchen war.»

Und dann seine Methode!

«Gerade hierin lag ein meisterhafter Zug des Oberforsters: er gab
die Furcht in kleinen Dosen ein, die er allmdhlich steigerte und deren
Ziel die Lihmung des Widerstandes war. Die Rolle, die er in diesen
Wirren, die sehr fein in seinen Waildern ausgesponnen wurde, spielte,
war die der Ordnungsmacht, denn wiahrend seine niederen Agenten,
die in den Hirtenbiinden saflen, den Stoff der Anarchie vermehrten,
drangen die Eingeweihten in die Amter und Magistrate, ja selbst in
die Kloster ein und wurden dort als starke Geister, die den Pobel zu
Paaren treiben wiirden, angesehen. So glich der Oberforster einem
bosen Arzte, der zuniichst die Leiden fordert, um sodann dem Kranken
die Schnitte zuzufiigen, die er im Sinne hat.»

Und dann:

«Wohl gab es in den Magistraten Kopfe, die dieses Spiel durch-
schauten, doch fehlte ihnen, es zu hindern, die Gewalt.»

Denn Biedenhorn, der Fiihrer der bewaffneten Macht, der Séldner-
truppe, iiber Nacht «zu hoher Geltung aufgestiegen», dachte nicht daran,
«auf eine Wendung einzuwirken, die ihm so giinstig war; vielmehr begann
er den Schwierigen zu spielen und hielt die Truppen zuriick, wie Geld,
das man auf Zinsen legt» ... «Voll jener jovialen List des Nordens, die
man leicht unterschétzt, verhandelte er mit den Kapitinen des «Ober-
forsters» und schob «ihnen und ithrem Waldgesindel die Aufsicht iiber
die lindlichen Bezirke zu».

61



«Damit begann der Schrecken ganz und gar zu herrschen und nahm
die Maske der Ordnung an.»

So breitete sich mit Hilfe «Biedenhorns» das Waldgelichter, «ein Rot-
welsch sprechend, das von allen Zungen das Ubelste sich angelegt hatte
und wie aus blutigem Kot gebacken war», immer mehr aus. Es wuchs
die Macht ihres «BoB», des «Oberforsters». Und nicht nur auf seinem
engeren Gebiet, sondern «auch draulen in der Welt».

«Wo immer die Gebiude, wie Menschenordnung sie errichtet,
briichizg wurden, schoB seine Brut wie Pilzgeflecht hervor.»

Schien aber diese Methode zu plump, so dienten in den «Wald-
genisten» aufgewachsene «Weiber von erlesener Schonheit» dem Ober-
forster «als Lockvigel feinster Sorte, wo immer in der Welt er in Ge-
schifte verwickelt wars.

Namen und neu gepriigte Begriffe aus der Zeitgeschichte dringea
sich dem Leser bei dieser Schilderung ganz von selbst auf. Noch unheim-
licher aktuell wird die Dichtung dadurch, daB der Autor all diese Ubel
als eine

Folge des vorhergegangenen Feldzuges

anspricht, eines Feldzuges, an dem er und sein Bruder zwar teilgenommen
hatten, jedoch nur, «<um unsere Lehenspflicht zu leisten». Und noch iiber-
raschender, ja erschiitternder bei dem Tréager des Ordens pour le mérite,
der Jiinger ist:

«Doch wie man seinem Arme leichter als dem Herzen gebietea
kann, so lebte unser Sinn bei jenen Voélkern, die ihre angestammte
Freiheit so wacker gegen jede Ubermacht verteidigten, und wir er-
blickten in ihrem Siege mehr als Waffengliick.»

Welch einen Weg mubBl der Dichter innerlich zuriickgelegt haben, um
— nach seiner schmetternden Fanfare auf alles vernichtenden Krieg und
Biirgerkrieg, auf Weltherrschaft durch riicksichtslose Gewalt zu diesem
nachtriglichen Gestindnis zu gelangen! Es ist doch wohl mehr als nur
ein Zufall, dal zwischen dem Feldzug und dieser Stellungnahme in dem
Roman ein Zeitraum von sieben Jahren liegt — genau die Spanne zwi-
schen dem Werk vom «Arbeiter» und dem neuen der «Marmorklippen».

Doch auch die ausdriickliche Desavouierung fritherer Ansichten fehlt
nicht. Wird doch bekannt, daBl der Sinn des Zuriickgekehrten (zu sich
selbst Zuriickgekehrten?!) nach einem Leben stand, «das von Gewalt
gereinigt war», und dall die Bewohner der «Marmorklippen» sich immer
fester entschlossen, «allein durch reine Geistesmacht zu widerstehen».

Denn:

«Nach Alta Plana (das heiBt nach dem Feldzug) glaubten wir er-
kannt zu haben, dafl es Waffen gibt, die stirker sind als jene, die
schneiden und durchbohren, doch fielen wir zuweilen wie Kinder in
jene frithe Welt, in welcher der Schrecken allmichtig ist, zuriick. Wir
kannten noch nicht die volle Herrschaft, die dem Menschen ver-
liehen ist.»

62



Erschlossen wird ihnen diese durch das Eindringen «in das Mysterium
der Blumen» — Hinweis auf das vegetative Dasein? —, vor allem aber —
man beachte: Betonung der Ratio, der (einstmals so verponten) Vernunft!
— durch ihre «Arbeit an der Sprache».

«...denn wir erkannten im Wort die Zauberklinge, vor deren

Strahl die Tyrannenmacht erblaBt. Dreieinig sind das Wort, die Frei-

heit und der Geist.»

Doch selbst die Einsicht, «daB die Vernichtung in den Elementen
nicht Heimstatt findet und daB ihr Trug sich auf der Oberfliche gleich
Nebelbildern kriuselt, die der Sonne nicht widerstehen», hindert

Riickfalle
in die Diisternis der Todessehnsucht nicht. So wird gelegentlich wieder
die «Sicherheit im Nichts» gepriesen — ein deutlicher Anklang an das

Nirwana der Buddhisten oder an Schopenhauer, den Vermittler ost-
asiatischer Philosophie —, und gerade der Schlul} des Romans, etwa das
letzte Viertel, ist durchtrinkt von einer pervers-isthetischen Lust am
«Purpurmantel der Vernichtung», von Schwirmerei iiber «Schonheit des
Untergangs». Ja, in der Schilderung von «Képpels-Bleek», einer Folter-
und Mordhshle im Reich des «Oberférsters», ist ein Zug sadistischer
Phantasie und der Freude an grausiger Brutalitdt gar nicht zu ver-
kennen. So wenig diese, fiir die richtige Beurteilung des Ganzen un-
entbehrliche Seite iibersehen oder iibergangen werden darf, sie dndert
nichts am Grundwesen des Romans, dessen Kern eine klare Absage an
die Vergangenheit ist. Heilt es doch zum Beispiel deutlich: «So bringt
der Untergang der Ordnung niemandem Heil. Und auf die eben erwihnte
Schilderung von «Kopelsp-Bleek» folgt die beziehungsreiche Verurteilung
mit den Worten:

«So sind die Keller, darauf die stolzen Schlosser der Tyrannis
sich erheben und iiber denen man die Wohlgeriiche der Feste sich
krauseln sieht: Stankhoéhlen grauenhafter Sorte, darinnen auf alle
Ewigkeit verworfenes Gelichter sich an der Schindung der Menschen-
wiirde und Menschenfreiheit schauerlich ergotzt.»

Aber auch die «feinere» Form der Tyrannis findet bei dem Dichter
keine Anerkennung mehr. Den «Schwirmer von Macht und Ubermacht»,
den «Schiiler vom alten Pulverkopf» lehnt der Ernst Jiinger von 1939,
selbst doch einst ein Schiiler und begeisterter Gefolgsmann Nietzsches
(der mit dem «Pulverkopf» gemeint ist), als Utopisten ab. Der «Uber-
mensch» in Gestalt der «blonden Bestie» ist ihm nicht mehr ein er-
strebenswertes Ziel der Menschheit. Im Gegenteil! Er leugnet, wozu er
sich sieben Jahre frither noch inbriinstig bekannt hat, niamlich «daB es
auf Erden seit Anbeginn zwei Rassen gebe, die Herren und die Knechte;
und Adelszeichen ist ihm nicht mehr, «den Boden fiir Sklaven und
Sklavenheere zu schaffen», nein, das Vorrecht derer von «edlem Blute»
ist, sich «als ritterliche Fiihrer im Freiheitskampf bewaffnet zu erheben».
«Denn nur wer «die Achtung vor sich selbst verloren hat», hilt «das
hohe Leben, die Freiheit und die Menschen-Wiirde selbst» fiir «eitlen

63



Firlefanz», bekennt der Dichter. Und von Ehrfurcht fiir den gemarterten,
dem «Oberférster» im Waffenkampf zwar unterlegenen, durch sittliche
GroBe dennoch unendlich iiberlegenen hohen Menschen erfafit, schwort
er sich zu:

« ... in aller Zukunft lieber mit den Freien einsam zu fallen, als
mit den Knechten im Triumph zu gehen.»

III. Die Bedeutung der Wandlung

Dichter sind, bewuBt oder unbewuBt, Deuter ihrer Zeit, Kiinder
kommender Dinge. So hat Ernst Jiinger mit seinem Werk aus dem Jahre
1932 den Nationalsozialismus als Nihilismus in reinster Auspriagung der
Welt vor Augen gestellt, ohne dall sie auf ithn horte. Es mullte erst der
enttduschte Parteiginger Rauschning kommen und «seine» allzu spite
«Entdeckung» so anspruchsvoll-pomphaft und geschiftstiichtig verkiin-
den, um sie zum Aufhorchen zu bringen. So ist auch das neue Buch
Jingers vor allem

als politisches Faktum bedeutsam,

auch wenn er seinem Bruder Otho die Worte in den Mund legt, «dal}
vor Tauben zu musizieren ein schlechtes Handwerk sei», oder wenn er
weiter klagt: « Wir lebten in Zeiten, in denen der Autor zur Einsamkeit
verurteilt ist.» Unumginglich fiir die Wertung ist ein Blick auf

die Form und die sprachliche Gestaltung

des Romans; denn: wie der Stil, so der Mensch. Auch dabei ist besonders
aufschlufireich ein Vergleich zwischen den beiden hier erwihnten Werken.
Schon in dem Buch vom «Arbeiter» muBlte die auBergewohnliche, nicht
nur im Vergleich zum nationalsozialistischen «Schrifttum» aullergewohn-
liche Sprachbegabung Jiingers auffallen. Aber damals verfiihrte sie ihn
dazu, mit seinem Werkzeug, dem Wort, zu jonglieren, unter einem hoch-
getiirmten Wust von pomposen Phrasen das Unklare, Unausgegorene
seiner Gedanken zu verdecken, sich vor priziser Erklarung und Begriffs-
bestimmung in einen Gallimathias hochtrabender Redensarten zu fliichten,
so dal} sein Werk an die <hochherrschaftlichen» Fassaden der Wilhelmi-
nischen «Baukunst» und der Dichter selbst, ganz wider seinen Willen,
an den verhalliten Typ des «Kaffeehausliteraten» erinnerte. Demgegen-
iiber zeichnet sich das neue Werk aus durch die kraftvolle Biindigung
und Beherrschung der Sprache, durch die Klarheit und dichterische
Schonheit der meisten Bilder, die nur selten noch von expressionistischen
Ubersteigerungen iiberwuchert werden. In solchen Stilriickfillen offenbart
sich die auch sprachlich noch nicht iiberwundene innere Zwiespiltigkeit,
die uns schon inhaltlich-sachlich entgegengetreten ist. Sie erhilt, zumal
in Erinnerung an die letzten, oben zitierten Worte, eine bemerkenswerte
[llustration durch die dem Buch vorangestellte Notiz: «Begonnen Ende
Februar 1939 in Uberlingen am Bodensee. Beendet am 28. Juli 1939 in
Kirchhorst bei Hannover. Durchgesehen im September 1939 beim Heer.>
Solcher

Widerspruch zwischen Bekenntnis und Tat

64



ist nicht allzu iiberraschend. Wohl konnte die Trostlosigkeit des Nur-
vernichtens, die dem frither gepriesenen Nihilismus eigen war, einer im
Grunde produktiven Natur, wie Jiinger sie ist, auf die Dauer nicht ge-
niigen. Wohl muBte ihm, einer ausgepridgten Individualitit, die Selbst-
vernichtung alles Personlichen irgendeinmal als widersinnig zum BewuBt-
sein kommen, und der miihsame Versuch, sie als Hingabe an eine groBere
Gemeinschaft zu tarnen, als Selbstbetrug offenbar werden. Doch statt
den Weg zuriick zu finden, der nur der Weg der entschlossen-titigen
Opposition sein konnnte, ergreift der Mann Jiingers des Romans von 1939
von neuem die Flucht — diesmal in die Selbstisolierung, wie das der
Titel des Buches — «Auf den Marmorklippen» — deutlich symbolisiert.
Ist das nicht eine typische Seite im Charakter des deutschen Menschen,
diese Abwendung vom titigen Leben? Dem Schreibenden taucht jeden-
falls — trotz manchen Unterschieden der Zeit und bei allen Unter-
schieden der GroBle der Personlichkeiten wie des Werks — die Erinne-
rung an Schiller auf, an seine Flucht in «die Ideale», ins unverbindliche
«Reich der Gedanken»!

In anderer Beziehung — und da ganz unzweideutig — reprisentiert
Jiinger auf seine Weise einen bestimmten Typus des zeitgendssischen,
ganz besonders wieder des deutschen Menschen. Er gehort zu den

seelisch Kranken

einer bestimmten Generation, jener, die vom Kriegserlebnis nicht los-
kommi. Es sind das gerade die Geistigeren, Menschlicheren, die als Jiing-
linge zum morderischen Erlebnis des Krieges verdammt wurden (auch
wenn sie «freiwillig» an ihm teilnahmen) und mit ibm nicht mehr fertig
werden. Ein anderer «Fall», den gegeniiberzustellen aufklirend wirken
mag, ist Erich Remarque. An dichterischer Begabung Jiinger zweifellos
unterlegen, hat er doch — im Gegensatz zu Jiinger — im natiirlichen Hal}
gegen den Krieg einen sittlich-festen Standpunkt gefunden, auf dem er
stehen kann. Doch auch er findet nicht zuriick in die Gemeinschaft der
Welt; immerhin aber in eine Gruppengemeinschaft, in die der Kriegs-
kameraden. Wihrend Jiinger, ein Einsamer, die Anlehnung, die er nicht
entbehren kann, schlieBlich doch nur wieder bei dem «Orden» findet,
aus dem er ausgetreten war, beim Heer.

In dem ganz anderen Verhalten Jiingers stollen wir wieder auf einen
typischen, auch in der Schwirmerei fiir reine «Dynamik» sich enthiillen-
den Zug. Er offenbart sich als Schwiche, als die

Schwiche des Unentschlossenen,

des in Wahrheit Unselbstiandigen, Miiden, Unaktiven. Weil er sich Zwang
antun, seine Natur vergewaltigen mulB}, darum die Ubersteigerung, wie sie
im Buch vom «Arbeiter» zutage trat, darum diese krampfhafte Gebirde
der Kraft, nicht die Kraft selbst. Es handelt sich, wie eine moderne
Psychologie das nennt, um eine «Uberkompensation», die wohl zu ein-
maligen groBartigen Leistungen fiihren kann, die sich dem tieferen Blick
jedoch als Taten der Verzweiflung, in allem Siegerglanz als gefahrliche
Schwiiche enthiillen. Thnen fehlt die minnliche Stirke der Nachhaltig-
keit. Die «Weckamine», die neumodischen Aufpeitschungsmittel, scheinen

65



uns nur das grébere, materielle Symbol dieser krankhaften geistigen Auf-
peitschung. Und noch in der Idee des «Blitzkrieges» sehen wir diesen
Zug, dem etwas Weibisches eignet, uns entgegentreten. «Blitzenergie»
gegen nachhaltige, unerschiitterliche Willenskraft, wie sie uns am ehesten
im englischen Volkscharakter und seinem gegenwirtig hervorragendsten
Reprisentanten, Winston Churchill, typisch verkorpert scheint — steht
in diesem Zeichen nicht auch der zeitgeschichtliche Weltkampf?

So wird Jiingers symbolisches Buch selbst zum Symbol. Denn Jiinger
ist, wenn auch ein Einsamer, so doch kein Einzelner. Was in seinem neuen
Buch an Verkrampftem, Krankhaftem immer wieder durchbricht, sei’s
sachlich-inhaltlich, sei’s stilistisch, ist keine individuelle Erscheinung. Und
darf man wohl auf ihn das Dichterwort anwenden: «Welch edler Geist
ward hier zerstort!», so gilt es auch im grofen und ganzen fiir seine
Generation. Doch ist vielleicht das letzte Wort iiber sie noch nicht ge-
sprochen. Wieder halten wir uns an das Bekenninisbuch des Dichters
Jiinger und stellen der Trostlosigkeit der «Riickfdlle» den Trost der
Wahrheiten entgegen, zu denen er sich durchgerungen. Noch hat er sich
nicht zur vollen Klarheit durchgekampft; noch viel weniger zu dem im
Letzten einzig Entscheidenden, zur Tat; weder in der Dichtung noch im
Leben. Noch umgeistern ihn Lebensangst und Todessehnsucht, noch er-
greift er die Flucht ins Metaphysische hier, in die Zwangsordnung dort.
Aber seine grundsitzliche Absage an Militarismus und Gewalt, sein
menschlicher Schauder vor der Bestialitit, zu der nach Grillparzers Wort
die Menschheit, von der Nationalitit herkommend, «fortgeschritten» ist,
sie negieren sein fritheres Welthild von Grund aus. Und zu dieser Nega-
tion kommt als positive Ergidnzung die absolute

Anerkennung der friiher verleugneten Werte:

der Freiheit, des Rechts auf Personlichkeit und vor allem der Zeugung,
des schopferisch-schaffenden Prinzips als der Grundlage der wahren Ord-
nung. (Im Gegensatz zum zerstorenden, dessen «Ordnung» nur das Chaos
sein kann.)

Noch ist es erst ein riickwirts tastendes Suchen nach den einst ver-
worfenen Kulturwerten der christlichen Vergangenheit und ihrer welt-
lichen Ausprdgung in der Charte der Menschenrechte, in den Grund-
lehren der Franzésischen Revolution, den unverginglichen Ideen der
Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit. Noch muBte in der Uberschrift
zu dieser Untersuchung ein Fragezeichen gesetzt werden; denn nur die
Moglichkeit, vom Nihilismus zum Humanismus zuriickzufinden, ist den
von dieser Zeitkrankheit erfaliten Menschen gegeben oder wenigstens
dem besseren Teil von ihnen. Aber die gewaltigen Erschiitterungen,
denen sie, denen unsere Welt ausgesetzt ist, mogen wohl, das Erdreich
sprengend, die erst zogernd sickernden Quellen freilegen und zum macht-
vollen, befruchtenden Strom vereinigen. Denn der Mensch, wer immer er
sei, ist nicht nur aus sich selbst, er ist auch «das Produkt seiner Ver-
hiltnisse».

66



	Zum Werdegang eines Dichters : vom Nihilismus zum Humanismus?

