
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 20 (1940-1941)

Heft: 11

Artikel: Marsilius von Padua

Autor: Gitermann, Valentin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-333938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-333938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marsilius von Padua
Von Valentin Gitermann.

Marsilius von Padua (gest. etwa 1342) war Mediziner, Theologe
und Jurist. 1313 amtete er als Rektor der Universität Paris. Seit
1326 weilte er, als politischer Emigrant, am Hofe Ludwigs des Bayern
in Deutschland. Durch sein staatsrechtliches Werk «Defensor pacis»
(Der Verteidiger des Friedens, geschrieben in den Jahren 1324/26) hat
Marsilius von Padua nicht nur in zeitgenössische politische Konflikte
bedeutsam eingegriffen, sondern vor allem auch einen überaus wichtigen
Beitrag zur Grundlegung der demokratischen Staatsauffassung geleistet.
Es lohnt sich deshalb, zumal in der Schweiz, die Erinnerung an seine
Ideen aufzufrischen und in Ehren zu halten.

Die in Form des Lehenswesens konstituierte Gesellschaftsordnung
des Früh- und Hochmittelalters ist vom 12. Jahrhundert an durch die
Bildung eines neuen sozialen Standes, des Bürgertums, allmählich
zersetzt worden, Handwerker und Kauf leute machten sich — erst in Italien,
dann aber auch nördlich der Alpen — durch gewaltsame Aufstände
von der Hörigkeit frei und begründeten unabhängige Stadtstaaten. Im
Zusammenhang mit dieser ökonomischen und politischen Sprengung
des Feudalsystems entstand, zwecks Rechtfertigung der kommunalen
Revolutionen, das Bedürfnis nach einer neuen, bürgerlichen
Staatstheorie, Ihre Bildung setzte etwa mit William von Occam ein und wurde
von Marsilius von Padua, Machiavelli, Locke, Rousseau weitergeführt.

Marsilius von Padua geht in seinen grundsätzlichen Betrachtungen
von der Frage aus, worin der eigentliche Zweck des Staates bestehe.
Er erblickt ihn in der «transquillitas», in der Ruhe, im wohlgeordneten
Zusammenleben der Menschen; denn das größte Übel, unter dem die
Gesellschaft leiden könne, sei der Hader, Die Ursachen des Haders
hat schon Aristoteles in klassischer Weise geschildert und auf soziale
Unterschiede oder Gegensätze zurückgeführt. Seither sind aber, meint
Marsilius, neue Momente hinzugekommen, die den Frieden der Gesellschaft

untergraben: der Imperialismus der Kirche, die falschen
Machtansprüche der Päpste. Um den übertriebenen Aspirationen des Klerus
zu begegnen, unterzieht Marsilius die Probleme der staatlichen Gemeinschaft

einer eingehenden Würdigung.
Die Menschen sollen «gut leben», erstens im irdischen Sinn dieses

Ausdrucks, zweitens aber auch gut leben mit Hinblick auf das Jenseits,
Die Frage der Heilsgewißheit regelt die Religion. Mit der zweckmäßigen
Ordnung der irdischen Existenz hat sich der Staat zu befassen. Um
diese Aufgabe erfüllen, das heißt, um die Bedürfnisse der Menschen
möglichst gut befriedigen zu können, braucht die Gesellschaft sechs
«Organe»: Ackerbau, Handwerk und Handel, Kriegswesen, Priesterstand

und Gericht. Die Angehörigen der drei ersten Stände bilden die
«multitudo vulgaris» (das gewöhnliche Volk), während die Mitglieder
der übrigen Gruppen in die «honorabilitas» (die vornehme Oberschicht)
einzureihen sind. Den Priestern liegt es ob, die Menschen zur Mäßi-

387



gung anzuhalten, damit sie die Seligkeit durch unsittlichen Lebenswandel

nicht verscherzen. Die Priester haben zu lehren, was man
glauben, was tun, was unterlassen soll, um des besseren Jenseits gewiß
zu sein. Die weltliche Ordnung hat der Staat zu wahren. Er bedient
sich dabei gesetzgebender (legislativer) und gesetzausführender
(exekutiver) Behörden, Die Legislative ist die Trägerin der obersten
staatlichen Macht. Wie wird sie konstituiert, von wem bezieht sie ihren
Auftrag, ihre Legitimation? Der mittelalterlichen Auffassung, daß die
Staatsgewalt «von Gottes Gnaden» sei, vermag sich Marsilius von Padua
nicht vorbehaltlos anzuschließen. Äußerst selten geschehe es, meint er,
daß die Legislative unmittelbar von Gott eingesetzt werde, wie es zum
Beispiel bei den Juden des Alten Testaments der Fall war, Gewöhnlich
wird die Staatsgewalt unmittelbar durch menschlichen Willen errichtet,
obwohl dahinter, als entferntere Ursache, auch Gott stehe. Die
Menschen aber errichten den Staat entweder durch Gewalt oder durch
Übereinkunft, durch Vertrag, Errichtung des Staates durch Gewalt
führt zur Tyrannei. Die beste Art, einen Staat zu konstituieren, liegt
in der Wahl durch das Volk, in der Demokratie.

Die Staatsgewalt soll in erster Linie als Gesetzgeberin tätig sein,
Marsilius unterscheidet moralische und rechtliche Gesetze, das heißt
einerseits Gebote, anderseits verbindliche, durch Strafandrohung
sanktionierte Vorschriften. Der Zweck der Gesetze liegt in der Gerechtigkeit

und in der Sicherung des Allgemeinwohls. Die Behauptung und
Festigung der Staatsgewalt darf niemals als Selbstzweck ihrer Betätigung

aufgefaßt werden. Wohl aber ist ihr aufgegeben, die üblen
Leidenschaften der Menschen zu beherrschen, die Willkür zu bekämpfen und
die Unbildung auszurotten.

Wer hat das Recht, Gesetze zu erlassen? — Das Volk, Ihm steht
diese Befugnis zu, weil es, als Allgemeinheit, das Allgemeinwohl am
besten beurteilen kann. Läge die legislative Gewalt in den Händen nur
weniger, so wäre sie der Gefahr gruppenegoistischen Mißbrauchs in viel
stärkerem Maße ausgesetzt. Überdies wird das Volk den Gesetzen, die
es sich selbst gegeben hat, besser gehorchen, und die Mehrheit, welche
das Gesetz beschließt, wird auch die überwiegende Macht besitzen, um
seine Befolgung zu erzwingen. Dem Einwand, daß die Menge dumm,
ungebildet und lasterhaft sei, begegnet Marsilius mit dem rationalistischen,

sokratisch anmutenden Argument, daß jeder in seinem eigenen
Interesse das Allgemeinwohl bejahen müsse und folglich auch staatstreu

sein werde.
Wer hat das Recht, die Exekutive zu bestellen? — Wiederum das

Volk. Ihm steht es zu, die Regierung zu wählen und nötigenfalls auch
wieder abzusetzen, Der Regierung liegt es ob, die Gesetze zu verwirklichen,

auf Grund der Gesetze zu handeln und auch zu richten. (Der
Gedanke, daß das Gericht eine besondere Staatsgewalt bilde, liegt
Marsilius von Padua noch fern.) Die Exekutive soll aus einer oder
aus mehreren Personen bestehen, nicht aus dem ganzen Volk, Doch
darf die Exekutive nichts tun, was nicht aus dem Volkswillen fließt.

Nimmt der Staat die Form der Monarchie an, so ist die Wahl-

388



monarchie der Erbmonarchie vorzuziehen. Wenn der Sohn des Königs
als Nachfolger sich eignet, kann er ja gewählt werden. Die
Wahlmonarchie besitzt also die Vorteile der Erbmonarchie, ohne an ihre
Nachteile gebunden zu sein, Zudem wird das Volk durch das Prinzip
der erblichen Königswürde seiner Souveränität beraubt. Aus diesen
Ausführungen des Marsilius gehen seine Sympathien für die Republik
deutlich genug hervor,

An diese Betrachtungen über den Staat knüpft Marsilius von Padua
eine polemische Analyse der kirchlichen Gewalt. Die Kirche besitzt,
seiner Auffassung nach, keine zwingende Macht. Sie hat lediglich den
Auftrag, die Menschen zu belehren und zu beraten. Sie ist ein «Arzt
der Seele». Richten darf die Kirche nicht, das steht Christus allein zu.
Dementsprechend fordert Marsilius in Glaubenssachen die Gewissensfreiheit.

Begrenzt ist sie nur durch die Rücksicht auf die öffentliche
Ordnung, Ketzer dürfen höchstens durch die Staatsgewalt verbannt
werden, keineswegs aber wegen ihrer ketzerischen Anschauungen an
sich, sondern ausschließlich wegen daraus sich ergebender Störung des
ordre public. Der römische Bischof (der Papst) ist andern Inhabern
der bischöflichen Würde durchaus nicht übergeordnet. Denn Petrus
hatte auch keinen Vorrang gegenüber den andern Aposteln, und es ist
überhaupt fraglich, ob er je in Rom gewesen sei. Die Kirche denkt sich
Marsilius als eine demokratische Institution, Die Wahl der Bischöfe
hat durch die Gesamtheit der Gläubigen zu erfolgen, ebenso nötigenfalls

auch ihre Absetzung, Das Prinzip der Demokratie ergebe sich aus
dem Vorbild des Urchristentums, es entspreche aber auch den Geboten
der Vernunft. Durch das Kirchenvolk sollen auch die Konzilien gewählt
werden, in denen Marsilius eine Art religiöser Weltparlamente erblickt.
Dem Konzil, als dem Träger der Souveränität des Kirchenvolkes, ist
auch die Wahl des Papstes zu übertragen.

Es liegt auf der Hand, daß die Lehren des Marsilius von Padua
Postulate der Reformation, ja sogar der Aufklärung vorwegnehmen.
Daß die katholische Kirche den «Defensor pacis» als ketzerisch
verdammte, ist verständlich. Den dadurch ausgelösten Verfolgungen entzog
sich Marsilius durch die Flucht nach Deutschland, wo Ludwig der Bayer
weitherzig genug war, ihm Asyl zu gewähren.

Aus der Arbeit eines Bildungsausschusses
Edwin Hardmeier, Winterthur

Einige Abstimmungsergebnisse aus den letzten Jahren, vor allem
das Schicksal der kantonalzürcherischen Altersversicherung, die
Ausgangspunkt hätte sein können zu einem großen Sozialwerk im
Fortschrittskanton Zürich, erschrecken uns und geben uns Anlaß, unsere
Arbeit zu überdenken. Wie kommt es, daß die Arbeiterschaft der
starken Arbeiterkreise Zürichs, die bisher die rote Mehrheit in dieser
Stadt getragen und gesichert haben, bei dieser Abstimmung derart ver-

389


	Marsilius von Padua

