
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 19 (1939-1940)

Heft: 8

Artikel: Ein deutscher Gelehrter verteidigt den Liberalismus

Autor: A.Z.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-333846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-333846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In einem späteren Artikel dieser Zeitschrift soll die äußere wie die
innere Entwicklung des Verbandes schweizerischer Konsumvereine kurz
dargestellt und zum Stand der schweizerischen Konsumgenossenschaftsbewegung

kritisch Stellung genommen werden.

Ein deutscher Gelehrter verteidigt
den Liberalismus

Von A. Z.

Zu einer Zeit, wo die deutschen Lobredner des Totalitarismus nicht
nur Fichte und Kant, sondern auch Plato und Aristoteles, ja selbst
einen Jean Jacques Rousseau für ihre Ideen ins Feld führen, erscheint
es an sich schon verdienstvoll, daß einmal von streng wissenschaftlicher

Warte aus der Versuch unternommen wird, das Problem der
Beziehungen zwischen Individuum und Gemeinschaft, wie es seinen
Niederschlag in den Lehren des Altertums bis zur Gegenwart gefunden
hat, zur übersichtlichen Darstellung zu bringen. Das hat Karl Diehl,
ein heute hochbetagter deutscher Gelehrter, in einer vor kurzem im
Verlag von Gustav Fischer, Jena, erschienenen Arbeit, betitelt: «Der
Einzelne und die Gemeinschaft», mit großem Fleiß getan. Allerdings
hat er seine Untersuchung von vornherein ungebührlich eingeschränkt.
Unter den mannigfaltigen Gesichtspunkten, unter denen das Problem
eigentlich allein erschöpfend zu beleuchten wäre, bezieht er nur
denjenigen der Sozialökonomik und läßt alle andern auf der Seite liegen
oder flicht sie doch nur ganz gelegentlich in die Betrachtungen ein.
Wissenschaftlich ist eine solche Einengung des Themas unmöglich zu
rechtfertigen. Politische Systeme lassen sich nicht wie eine Maschine
auseinandernehmen, sondern müssen als Ganzes gewogen und bewertet
werden. Soweit die Vergangenheit in Betracht kommt, hält sich Diehl
denn auch kaum an die sich auferlegte Beschränkung. Diese beachtet
er eigentlich nur dort, wo er auf den Faschismus und den
Nationalsozialismus zu sprechen kommt, weshalb die Darstellungen, die Diehl
von diesen Systemen gibt, auch notwendigerweise schief geraten
müssen. Aber das ist wohl der Zoll, den ein Mann der Wissenschaft,
der in Deutschland heute lehren und Bücher erscheinen lassen will, dem
herrschenden Regime darbringen muß. Die politischen Umstände
verbieten dem Wissenschafter, die ganze Wahrheit zu sagen, und zwar
gerade dort, wo es um Fragen von höchster aktueller Bedeutung geht.
Die Beschränkung des Themas entspringt also reinen Zweckmäßigkeitsüberlegungen,

die jenseits der Wissenschaft liegen. Aber Diehl geht in
seinem offensichtlichen Kompromiß zwischen Wissenschaft und
Nationalsozialismus auch nicht so weit, um jegliche Reserve diesem gegenüber

zu unterdrücken. Denn ist die Darstellung, die er vom
Nationalsozialismus gibt, auch lückenhaft und darum falsch, so schart sich Diehl
doch auch nicht unter dessen Lobredner, sondern erkühnt sich sogar
zu der Feststellung, daß «die Zeit noch zu kurz» sei, um endgültig ein

317



Urteil abgeben zu können. «Alles ist noch im Flusse der Entwicklung,
und es muß die endgültige Form der Wirtschaftsverfassung im
allgemeinen und der einzelnen wichtigsten Erwerbszweige gefunden
werden.» Diehl signalisiert sogar zwei Gefahren:

«1. daß trotz aller in der Wirtschaftsverfassung und in staatlichen Gesetzen
festgelegten Befugnisse des Staates zu Eingriffen in das Wirtschaftsleben

es einzelnen Interessenten und Interessentengruppen gelingt, ihre
Interessen so durchzusetzen, daß private Wirtschaftsmächte gegen das
Gemeinschaftsinteresse die Oberhand gewinnen;

2. muß die nicht minder große Gefahr vermieden werden, daß durch ein
Übermaß von staatlichen Reglementierungen, Vorschriften und
Kontrollen die private Unternehmerinitiative gelähmt oder erstickt wird.
Damit würde der wichtigste Motor des wirtschaftlichen Fortschritts
ausgeschaltet.»

Gemessen an der Tausendjährigkeit, die die Totalitätsregime
voreilig für sich in Anspruch nehmen, gehört zu einem solchen ausweichenden

Urteil bereits Mannesmut, der bekanntlich nie die stärkste Seite
deutscher Professoren war. Diehl tut sogar noch ein übriges, indem er
seine Untersuchungen in ein Zitat von Kant ausklingen läßt, dessen
aktueller Warnungsgehalt nicht zu überhören ist: «Wenn man den
Bürger hindert, seine Wohlfahrt auf alle ihm selbst beliebige Art, die
nur mit der Freiheit anderer zusammen bestehen kann, zu suchen, so
hemmt man die Lebhaftigkeit des durchgängigen Betriebes und hiermit
wieder die Kraft des Ganzen.»

Nach Diehl teilen sich die Gesellschaftssysteme in drei große
Gruppen. Das entscheidende Kriterium für ihn ist die Stellung zum
Privateigentum. Demnach gebe es eine individualistische Gruppe, die
das Privateigentum einzelner an den Wirtschaftsmitteln fordere; eine
kollektivistische, die an die Stelle des Privateigentums an den
Wirtschaftsmitteln das Gemeineigentum treten lassen wolle; und drittens
eine universalistische Gruppe, die eine Synthese zwischen Individualismus

und Kollektivismus vertrete. Diehl gelangt zu dieser Einteilung,
weil jede andere Unterscheidung in die Irre führe. So erscheint der
Liberalismus bei ihm nur als «eine Unterart des Individualismus». Für
eine streng wissenschaftliche Unterscheidung sei der Begriff des
Liberalismus auch um so weniger verwertbar, als es sich bei ihm um einen
Mantelbegriff handle, der vieles an sich Unvereinbare und sogar
Gegensätzliche umschließe. Um zu konkreteren Begriffsabgrenzungen zu kommen,

müsse man darum eine Zerlegung vornehmen, wobei sich verschiedene

Formen und Arten des Liberalismus ergäben: 1. der politische
Liberalismus, 2. der ökonomische Liberalismus, und 3. der religiöse
Liberalismus. In der Tat wird durch diese Konkretisierung mit einem
Wust von Irrtümern aufgeräumt, der durch den schlagwortartigen
Gebrauch des Begriffs Liberalismus namentlich in letzter Zeit
aufgeschichtet worden ist. Insbesondere fällt damit die irrige Vorstellung
dahin, als ob der Liberalismus nur eine Erscheinung des neunzehnten
Jahrhunderts sei, während dessen Ideen in Wirklichkeit, wie Diehl
überzeugend nachweist, eine jahrtausendalte Geschichte haben und

318



selbst dort herumschwirren, wo die Totalitären von heute sie am wenigsten

vermuten. Allerdings gelangt Diehl auf diese Weise auch dazu,
selbst noch beim Faschismus und Nationalsozialismus liberale Elemente
zu entdecken und so an die Stelle von andern Irrtümern, die er mit
schonungsloser Hand eliminiert, einen neuen, ungleich verhängnisvolleren

Irrtum zu setzen, den Irrtum nämlich, als ob Faschismus und
Nationalsozialismus überhaupt nichts anderes als eine Synthese
zwischen Individualismus und Kollektivismus darstellen. Das ist zweifellos
eine rein gedankliche Konstruktion, die allenfalls gerade noch dadurch
plausibel erscheint, daß Diehl, wie schon bemerkt, bei der Darstellung
des faschistischen und nationalsozialistischen Systems eben von allen
andern Fragen als derjenigen der Sozialökonomik absieht. Aber über
diesen Mangel des Diehlschen Werkes muß man wohl oder übel hinwegsehen,

und man kann das auch um so mehr, als Diehl an andern Stellen
des Buches mit gewissen Theoretikern des Totalismus mutig die Klingen
kreuzt, so daß man bisweilen den Eindruck gewinnt, dieses ganze über
Altertum und Neuzeit ausspannende Werk sei überhaupt nur zu diesem
Zwecke geschrieben.

Das gilt insbesondere von seiner Auseinandersetzung mit Othmar
Spann, dem bei weitem überspanntesten Vertreter derjenigen Gruppe,
die Diehl als die universalistische bezeichnet. Hierbei muß eingeschaltet
werden, daß Diehl dieses Wort in einem andern Sinne verwendet, als
dem allgemeinen Sprachgebrauch entspricht. Mit «universalistisch» soll
kein Höhenflug ins Über- oder Internationale gemeint sein, vielmehr soll
umgekehrt durch ihn der Gedanke des Nationalen hervorgekehrt werden.

Oder wie Diehl den Begriff ausdeutet: «Universalismus in diesem
Sinne bedeutet also, daß der einzelne nur als dienendes Glied der
Gemeinschaft betrachtet werden soll, daß der einzelne in allem, was er
tut und leistet, nur als Teil eines großen Ganzen irgendeiner Gemeinschaft

gilt.» Zwar beruft sich diese Lehre auf Plato, wobei freilich
geflissentlich übersehen wird, daß Plato niemals daran dachte, den Staat
zu dem das Individuum austilgenden Ungeheuer zu machen, das etwa
Universalisten vom Schlage eines Spann vorschwebt. Für Plato war
maßgebend das Gemeinwohl. Nur damit der Staat dieses gewährleisten
könne, forderte er die Abschaffung des Privateigentums sowie
Reglementierungen der mannigfachsten Art, und er ist ein Gegner der
uneingeschränkten Freiheit nur, weil dies im Widerspruch zu dem steht,
was die Vernunft gutheißt. So und nicht anders ist es zu verstehen,
wenn Plato erklärt: «Ich werde meine Gesetze geben im Hinblick auf
das Ganze, also auf das, was für den gesamten Staat und das ganze
Geschlecht das Heilsamste ist, dagegen die Wünsche des einzelnen
billigerweise zurücklassen.» Und noch präziser: «Der Gesetzgeber ist
berufen, für das Gemeinwohl zu sorgen, nicht zugleich aber auch der
besonderen Wohlfahrt jedes einzelnen Rechnung zu tragen.» Der Idealstaat,

wie ihn Plato in seiner «Politeia» geschildert hat, entspricht etwa
dem Bild des sozialistischen Staates, der gerade durch die Verunmög-
lichung von Mißbräuchen der Freiheit durch den einzelnen die Freiheit
für alle verwirklichen will.

319



Ganz anders der Universalismus, wie er seine theoretische Ausarbeitung

durch Othmar Spann gefunden hat. Spann erstrebt nicht die
Bewahrung der Freiheit des Individuums durch den Einbau von
Sicherungen gegen Mißbräuche und Entartungen, sondern er will ihre völlige
Auslöschung, mehr noch: er verneint, daß der einzelne ein Recht auf
Freiheit und damit ein Recht auf eine selbständige Existenz habe. Hier
ein Extrakt der Spannschen Weisheiten: «Wer das wahre Wesen der
Gesellschaft erkennen und den Individualismus überwinden will, muß
den Begriff des absoluten einzelnen in jeder, wenn auch noch so
versteckten Form, vertilgen; denn im Universalismus ist gerade und einzig
der geistige Zusammenhang der einzelnen der Quellpunkt alles geistigen
Lebens.> Ferner: «Universalistisch ist jede Auffassung der Gesellschaft,

welche im geistigen Miteinander der einzelnen ein schöpferisches
Prinzip erblickt und diesem, indem es die einzelnen zum Gliede eines
über sie hinausgehenden Ganzen macht, den logischen Vorrang (die
Priorität) vor den Gliedern zuschreibt.» Der einzelne ist nach Spann
also nur des Ganzen wegen da und hat diesem gegenüber zurückzutreten.

Er ist nichts, und das Ganze ist alles. Nachstehend die
Zusammenfassung, die Spann selber von seinen wissenschaftlichen
Erkenntnissen gibt: «Als Grundtatsache aller gesellschaftlichen Wirklichkeit

und als Grunderkenntnis aller echten gesellschaftlichen Wissenschaft

ergab sich uns immer wieder, daß die Gesellschaft nicht aus der
Anhäufung einzelner besteht, sondern aus Ganzheit; daß nicht die
einzelnen daher das eigentliche Wirkliche seien, sondern das Ganze, und
daß die einzelnen nur insoweit Wirklichkeit und Dasein haben, sofern
sie Glieder des Ganzen sind.»

Ist eine Linie von Plato zu Spann nur zu ziehen, wenn man der
Wahrheit und der Wissenschaft gleichermaßen Gewalt antut, so ist
Spann doch nicht ohne jeglichen Vorläufer. Dieser ist kein anderer als
der Deutsche Adam Müller, den Spann selber zum «größten deutschen
Volkswirtschafter und Gesellschaftslehrer» erhebt und von dem er auch
die Idee des Ständestaates übernommen hat, die von Adam Müller
überhaupt zum erstenmal — allerdings in sehr vagen Strichen —
entwickelt worden ist. Was man nun auch immer von den Lehren dieses
Adam Müller, der am Anfang des vorigen Jahrhunderts Prinzenerzieher
in Weimar war, denken mag, so gewinnt er im Vergleich zu Othmar
Spann direkt das Profil eines nicht nur streng logisch und scharf,
sondern sogar freiheitlich denkenden Menschen. Sein Lehrgebäude, soweit
man von einem solchen sprechen kann, wird entscheidend von drei
Säulen getragen: 1. der Ganzheitsidee, 2. der Gegenseitigkeitsidee, und
3. der Idee des Ständestaates. Für die Ganzheitsidee Müllers ist
folgende Formulierung charakteristisch: «Der Staat ist die innige
Verbindung der gesamten physischen und geistigen Bedürfnisse, des
gesamten physischen und geistigen Reichtums, des gesamten inneren
und äußeren Lebens einer Nation zu einem großen, energischen,
unendlich bewegten und lebendigen Ganzen.» Die von ihm vertretene
Gegenseitigkeitsidee ersetzt die Idee des absoluten und unbedingten
Privateigentums durch den Gedanken des balancierten Eigentums,

320



und die Idee des Ständestaates ergibt sich für Müller als die
praktische Lösung einer gesellschaftlichen Ordnung, die auf der
Ganzheitsidee und der Gegenseitigkeitsidee beruht. Der Plan, den Müller
hierzu liefert, ist zwar reichlich verworren, aber niemals beabsichtigte
er, den Stänndestaat auch zum Grab aller individuellen Freiheit zu
machen. Das Gegenteil ist sogar der Fall. Müller findet höchst bewegte
Worte, in denen er die Freiheit wie nur irgendeiner ihrer glühendsten
Anhänger feiert. Er preist sie als «die Erzeugerin, die Mutter des
Gesetzes»; «In dem tausendfältigen Streit der Freiheit des einen Bürgers
mit der Gegenfreiheit aller übrigen entwickelt sich das Gesetz; in dem
Streit des bestehenden Gesetzes, worin sich die Freiheit der vergangenen

Generation offenbart, mit der Freiheit der gegenwärtigen, reinigt
sich und wächst die Idee des Gesetzes. Die Idee der Freiheit ist die
große, nie nachlassende Zentrifugalkraft der bürgerlichen Gesellschaft,
wodurch die andere, ihr ewig entgegenstrebende Zentripetalkraft
derselben, nämlich die Idee des Rechts, erst wirksam wird.»

Man spürt deutlich das Behagen, mit dem Diehl bei solchen
Verbeugungen vor der Göttin der Freiheit verweilt. Da er ihr selber bei
Strafe des Konzentrationslagers nicht huldigen kann, tritt er im Mantel
eines andern vor sie hin, auch wenn ihn sonst mit diesem nichts
verbindet. Tatsächlich verwirft Diehl die Ganzheitsidee so ziemlich restlos,

sowohl in der Art, wie sie von Müller und noch mehr von Spann
verkündet wird. «Ich halte», erklärt er, «diesen Begriff und die damit
zusammenhängenden Ausführungen für unklar, mystisch, nicht zu Ende
gedacht und irreführend...» So wichtig es ist, bei allen gesellschaftlichen

Untersuchungen nicht vom Einzelindividuum, sondern von der
Gemeinschaft auszugehen, so handelt es sich doch bei dieser Gemeinschaft

um eine reine Idee, um etwas Gedachtes, um etwas Fiktives. Es
soll mit diesem Ausdruck die funktionale Rolle bezeichnet werden, die
dem einzelnen im Rahmen einer Gemeinschaft zukommt. Gänzlich falsch
dagegen ist es, diese Gemeinschaft mit der Etikette «Ganzheit» als eine
Realität aufzufassen, also über die methodologische Bedeutung des
Gemeinschaftsbegriffs mit dem Begriff der Ganzheit eine materielle
Bedeutung der Gemeinschaft und eine historisch-logische Priorität vor
dem einzelnen kennzeichnen zu wollen. Die Gemeinschaft ist ein
Kollektivbegriff, aber keine Kollektivität. Was soll zum Beispiel der Satz
von Spann heißen: «Gesellschaft ist geistige und handelnde Einheit»?
Tatsächlich liegt die Sache umgekehrt: die Gesellschaft ist weder geistig,
noch handelt sie! Geistig sind allein die einzelnen, und allein die
einzelnen können handeln. — Ebenso falsch ist der Satz, der die
Überschrift eines ganzen Abschnitts des Werkes von Spann bildet; «Das
Ganze ist früher als der Teil.» Dieser Satz ist weder historisch noch
logisch richtig, sondern genau das Gegenteil ist der Fall: «Der einzelne
ist früher als das Ganze. Das Ganze kann immer nur eine Idee
darstellen, unter der wir uns das Zusammenwirken vieler einzelner
vorstellen ..» Und weiter: «Mit dieser Auffassung der Ganzheit ist eine
viel zu geringe Bewertung des Individuums und der Persönlichkeit
verbunden. Die Ganzheit wird wie ein Zauberstab aufgefaßt, mit dem alles

321



Gute und Schöne zu beschaffen wäre. Die Ganzheit, die doch schließlich

nur ein Kollektivoegriff ist, wird so zu einem Wirklichen, zu einer
Macht, zu einer sittlichen und politischen Potenz gesteigert. Weil die
Gesellschaft ein Kollektivum ist, kommt ihr als solcher dennoch keine
Realität zu, sondern immer nur den Individuen ...»

Abführend, ja geradezu vernichtend ist Diehls Auseinandersetzung
vor allem mit Othmar Spann, der allerdings auch wohl das abstruseste
Zeug zusammengeschrieben hat, das je einem deutschen Professorenhirn

entsprungen ist, und der so mehr als j eder andere zu der unseligen
geistigen Verwirrung und Verirrung beitrug, die dem Nationalsozialismus

später als theoretisches Sprungbrett zur Macht diente. Alles, was
uns heute an gewissen Reden wie eine von der Vernunft völlig losgelöste
Sprache anmutet, findet sich, in den gleichen schwülstigen Stil
eingepackt, in den grausen Theorien eines Spann. So soll ihm zufolge
Ganzheit von selbst auch Träger und Inkarnation alles Guten sein,

wogegen Diehl mit Recht einwendet: «Mir scheint, daß, wenn man
dieser mysteriösen ,Ganzheit' bestimmte Eigenschaften zuschreiben
wollte, es doch darauf ankomme, von welchen Ideen und Prinzipien
diese Ganzheit durchdrungen ist. Man denke etwa an die Epoche der
großen Französischen Revolution, die durch den Namen Robespierre
gezeichnet ist. Robespierre repräsentierte in seiner Person damals
gewiß die Ganzheit, er war die Inkarnation der Gemeinschaft; kann
man damit sagen, daß in Wirklichkeit auch das Gute verwirklicht
worden sei?»

Auch in einem andern Betracht haben Müller und vor allem Spann
gewissen deutschen Zeitgenossen Vorspanndienste geleistet. Obwohl
Vertreter der Wissenschaft, scheuten sie sich nicht vor persönlichen
Diffamierungen der Gegner. Diehl führt auch hierfür einige Beispiele
mit Entrüstung an. Namentlich Spann bewegt sich mit Vorliebe in diesen
Niederungen. Rousseau bezeichnet er als einen «verdorbenen Charakter»
und «verworrenen Denker», und über Karl Marx findet sich folgende
Bemerkung: «Wie war seine innere Natur? Hier gibt es nur eine
Antwort: Aus Hauß: Glattheit.» Wo heute allein schon die zustimmende
Erwähnung des Namens Karl Marx in Deutschland den Verdacht der
Gestapo weckt, sei die Zurückweisung einer derartigen Verunglimpfung
anerkennend vermerkt.

Offenbar um nun nicht in den Verdacht zu geraten, daß die
vernichtende Kritik an der Spannschen Ganzheitsidee eine mehr oder
weniger verdeckte Auseinandersetzung mit dem Faschismus und
Nationalsozialismus sei, bemüht sich Diehl bei der Darstellung dieser
beiden von ihm als universalistisch klassifizierten Systeme umständlich
um den Nachweis, daß diese keineswegs dem Spannschen Schema
entsprechen, sondern im Gegenteil wichtige liberale Elemente aufweisen.
Diese Ausführungen wirken etwas bemühend. Es stimmt wohl, daß
sowohl in Italien als in Deutschland das Privateigentum aufrechterhalten
ist, wenigstens im juristischen Sinne. Stellt man aber die Frage nach
der freien Verfügungsgewalt des einzelnen über sein Eigentum, dann
wird eine klare Antwort schon sehr viel schwieriger. Gerade diese Frage

322



umgeht Diehl, wie er auch gar nicht weiter untersucht, welch andere
Rechte dem Individuum in sonstiger Hinsicht noch verblieben sind.
Außerdem passiert ihm dabei noch das Mißgeschick, daß er sich, soweit
Deutschland in Betracht kommt, zum größten Teil auf Äußerungen
eines Mannes stützt, dem gerade deretwegen nur eine kurze Gastrolle
auf der Bühne des Dritten Reiches beschieden war, nämlich jenes Rudolf
Brinkmann, der Schacht im Reichsbankpräsidium ablöste, um schon
kurz darauf wieder in der Versenkung zu verschwinden. Unter solchen
Umständen überrascht es nicht, wenn Diehl es als unzutreffend zurückweisen

zu können glaubt, daß man den Nationalsozialismus als
antiliberal bezeichnet, und erklärt: «Es kann beim Nationalsozialismus von
einer Ablehnung aller Lebensäußerungen des Liberalismus nicht die
Rede sein.»

Geradezu überraschend wirken heute Zitate, die Diehl im gleichen
Bemühen im Hinblick auf den italienischen Faschismus anführt. Hier
nur eine ganz gedrängte Blütenlese aus Reden und Aufsätzen Mussolinis:

«Wenn ihr den Staat retten wollt, dann müßt ihr den kollektivistischen
Staat abschaffen und zu dem Staat der Manchester-Ideale zurückkehren.»
(21. September 1920.)

«Wir erklären auf Grund der neuesten sozialistischen Literatur, daß die
wirkliche Geschichte des Kapitalismus erst jetzt beginnt.» (21. Sept. 1920.)

«In wirtschaftlicher Hinsicht sind wir Liberale, denn wir meinen, daß das
italienische Wirtschaftsleben nicht einer kollektiven bürokratischen
Verwaltung anvertraut werden darf.» (7. November 1921.)

«Der starke Staat der Faschisten, der überallhin seine Macht erstreckt
und die Freiheit der einzelnen bringt, wagt sich nicht auf das wirtschaftliche
Gebiet.» (25. Juni 1922.)

«Ein ökonomischer Staat, ein monopolistischer Staat, ist gleichbedeutend

mit Bankrott und Ruin .» (7. Januar 1921.)

So weit die faschistische Wirtschaftstheorie aus der Zeit vor der
Machtergreifung. Die faschistische Wirtschaftspraxis ging bekanntlich
andere und völlig entgegengesetzte Wege. An dieser letzteren Tatsache
kann Diehl natürlich nicht gut rütteln, aber er erklärt: «Die in neuerer
Zeit besonders häufige Verstaatlichung von Unternehmungen und die
Beteiligung des Staates an Unternehmungen in der Form
gemischtwirtschaftlicher Betriebe ist nicht aus grundsätzlichen Erwägungen der
faschistischen Wirtschaftspolitik erfolgt, hängt nicht mit einer Gegnerschaft

gegenüber der Privatwirtschaft zusammen, sondern ist aus
wehrwirtschaftlichen Gründen erfolgt; auch die Errichtung von
Zwangskartellen ist vielfach auf kriegs- oder wehrwirtschaftliche Gründe
zurückzuführen.» Womit das wissenschaftliche Gewissen Karl Diehls
offenbar beruhigt ist.

Sehr viel ungehemmter äußert sich Diehl über den Bolschewismus,
den er unter die kollektivistischen Systeme einreiht, wogegen ja wohl
nichts einzuwenden ist. Interessanterweise bemüht sich Diehl hierbei
entscheidend um den Nachweis, daß der Bolschewismus in einem offenen
Widerspruch zum Marxismus stehe, was wiederum nur der Wahrheit

323



entspricht. So sagt er: «Die ganze Art der Durchführung der sozialen

Revolution, das Rätesystem, die sofortige Vollsozialisierung, die
terroristische Taktik, das alles steht in schroffem Widerspruch zu den Ideen

von Karl Marx.» Marx habe nur von einer «politischen Übergangsperiode»

gesprochen, «deren Staat nichts anderes sein kann als die
revolutionäre DP.» (Diktatur des Proletariats). Diese Stelle sei ganz
anders zu verstehen, als wie sie heute die Bolschewisten auslegen.
«Marx will an dieser Stelle sagen», so interpretiert Diehl ganz richtig,
«daß der Staat sich stets den herrschenden Klassenverhältnissen
anpasse, daß daher eine völlige Staatsumbildung stattfinden müsse, um
zum Sozialismus zu gelangen, und — das ist sein weiterer Gedanke —
selbst in einer demokratischen Republik müsse eine politische
Übergangsperiode eintreten, damit sich die politische Neugestaltung
entsprechend den veränderten wirtschaftlichen Verhältnissen durchführen
lasse Mit der DP. soll keine neue, mit der Demokratie in Widerspruch

stehende Regierungsform geschaffen werden, sondern nur ein
kurzer, vorübergehender Ausnahmezustand. Eine politische Übergangsperiode

sollte es sein, aber keine politische Neugestaltung — nicht die
Staatsform während einer ganzen historischen Epoche.» Im Zusammenhang

hiermit erwähnt Diehl auch jene bekannte Stelle aus Engels'
Kritik des deutschen sozialdemokratischen Programmentwurfs von
1891, die da lautet: «Wenn etwas feststeht, so ist es dies, daß unsere
Partei und die Arbeiterklasse nur zur Herrschaft kommen kann unter
der Form der demokratischen Republik. Diese ist die spezifische Form
für die DP.» Es kann daher nur unterstrichen werden, wenn Diehl
erklärt: «Die DP. im Sinne von Marx sollte also die Tatsache zum
Ausdruck bringen, daß die Arbeiterklasse die Herrschaft erlangt habe, sie
sollte aber nie das Mittel sein, um einer bestimmten Schicht des
Proletariats die Herrschaft zu erobern.»

Fragt man nun nach dem eigentlichen und letzten Zweck des Buches,
so findet man die Antwort auf der letzten Seite. Sie ist für die Arbeit
eines noch heute in Deutschland wirkenden Gelehrten etwas
überraschend. Unmittelbar im Anschluß an die signalisierten «zwei
Gefahren», die den Faschismus und den Nationalsozialismus nach Diehls
Meinung umlauern und auf die oben schon verwiesen wurde, läßt nämlich

Diehl nachstehende Sätze folgen:
«Das hieße die Lehren mißachten, die eine jahrtausendalte

Geschichte gegeben hat, denn eine Rückschau auf die Wirtschaftssysteme
und Wirtschaftsformen lehrt zweierlei:

1. Es ist ein Irrtum, anzunehmen, daß liberale Ideen eine Erscheinung

des neunzehnten Jahrhunderts sind. Vielmehr findet sich
die Befürwortung liberaler Wirtschaftspolitik zu allen Zeiten seit
dem Altertum

2. Auch die praktische Wirtschaftspolitik hat zu allen Zeiten und
in allen Ländern am Grundprinzip der privaten Wirtschaftsbetätigung

festgehalten, Selbst dort, wo der Agrarkommunismus
herrschte, war der Boden zwar Gemeineigentum, die Bebauung
des Bodens aber einzelnen überlassen.»

324



Diehl ist es also vor allem um den Nachweis zu tun, daß der
Liberalismus zu allen Zeiten die tragende fortschrittliche Kraft war, auf
die auch die Gegenwart nicht verzichten könne. Dabei verschweigt
Diehl in keiner Weise, daß an diesem tausendjährigen Baum des
Liberalismus gelegentlich schlimme Auswüchse zutage traten, meint aber,
daß dies sehr im Gegensatz zu den Absichten der großen Verkünder
liberaler Anschauungen stehe. Als ein solcher Auswuchs wird der
Manchester-Liberalismus mit seinem «Laissez faire — laissez aller»
charakterisiert, der in der Praxis längst nirgends mehr gilt, den aber

merkwürdigerweise gerade Mussolini im Jahre 1920 zu neuem Leben
erwecken wollte. Nur an den Manchester-Lehren läßt Diehl die heute
so viel geübte Kritik gelten. Dagegen stellt er sich schützend vor die
Lehren eines Adam Smith und eines David Ricardo, die beide unter
Liberalismus immer eine zu Rücksichten auf das Gemeinwohl verpflichtende

Freiheit verstanden haben. Im großen und ganzen handelt es
sich somit bei der Diehlschen Arbeit um eine Art Ehrenrettung des
Liberalismus, und gleichgültig, wie man hierzu im einzelnen stehen
mag, bleibt es jedenfalls in hohem Maße bemerkenswert, daß heute
der angestrengteste wissenschaftliche Versuch in dieser Richtung gerade
aus einem Land kommt, dessen leitende Staatsmänner sich brüsten, den
Liberalismus über Bord geworfen zu haben.

Die Industriegenossenschaftsbewegung
in China

Die noch sehr junge chinesische Industriegenossenschaftsbewegung faßt
trotz größten Hindernissen, die sich ihr in den Weg stellen, in immer stärkerem
Maße Fuß in der breiten Masse des chinesischen Volkes. Die gesunde und
tragfähige Grundidee dieser Bewegung und die Hingabefähigkeit ihrer Führer
und Unterführer haben die chinesischen Industriegenossenschaften zu einem
wichtigen Faktor für die wirtschaftliche Organisierung des chinesischen
Widerstandes gegen die japanische Durchdringung Chinas gemacht. Ihre nationale
Bedeutung ist denn auch von der Nationalregierung voll anerkannt worden,
die die Industriegenossenschaften fördert, soweit es in ihrer Macht steht.

Ein vor kurzem von dem südöstlichen Bezirk der Industriegenossenschaften
herausgegebener Bericht gibt Aufschluß über die Arbeit der Genossenschaften
in den Provinzen Kiangsi, Kwangtung, Fukien, Tschekiang und Anhwei, Der
Sitz des BezirksVerbandes befindet sich in der von der japanischen Invasion
weniger stark als die andern vier Provinzen betroffenen Provinz Kiangsi, die
denn auch die stärkste genossenschaftliche Entwicklung aufweist. Kiangsi ist
auch eine sehr reiche Provinz, besonders Mineralien gibt es dort in großer
Menge, darunter Eisen, Kupfer, Blei, Zinn, Mangan, Wolfram, Schwefel,
Molybdän und außerdem Gold. Kwangtung, Fukien und besonders Tschekiang
sind weniger reich und stärker durch die japanische Invasion desorganisiert
worden. Fast alle Hafenstädte befinden sich dort in japanischer Hand, und
das noch von den Chinesen besetzte Hinterland hatte bisher so gut wie gar
keine Industrie. «Mit der Besetzung der Küstenstädte», sagt der Bericht, «war
den Gebieten des Südostens die Zufuhr abgeschnitten. Das öffnete die Tür
weit für die hineinflutenden japanischen Waren. Aber die, die mit der In-

325


	Ein deutscher Gelehrter verteidigt den Liberalismus

