Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 19 (1939-1940)

Heft: 5

Artikel: Charles Horton Cooley und die neuere amerikanische Soziologie
Autor: Hort, Desider

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-333825

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-333825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

das Bése will und doch das Gute schafft», indem er alle jene deutschen
Ressentiments, die im Grunde nur ein Ausdruck der allgemeinen poli-
tischen Riickstindigkeit des deutschen Volkes waren, restlos ad ab-
surdum gefithrt hat. Dal} er hierbei zusammen mit den eigenen auch
noch mit den Moskauer Heils-Ideen aufriumte, wird man ihm immer
als ein besonderes Verdienst anzurechnen haben, wenn auch in einem
andern Sinne, als er es erwarten mag, Zugleich aber wird durch die
Entscheidung dem deutschen Volk auch der Weg dewiesen, auf dem
es allein eine Zukunft hat. Es muBl sich um den AnschluB an die grofle
internationale Vélkerfamilie bemiihen, die nur auf der Grundlage von
Recht und Gerechtigkeit, von Freiheit und Menschlichkeit nach innen
und aullen gefunden werden kann. Deutschland wird sich aus seinem
tiefen Fall um so schneller erheben, desto rascher und desto griind-
licher es sich von den Ressentiments, die jetzt zu seinem Verhangnis
wurden, lossagt, und seine groBten Forderer werden jene sein, die
entschlossen sind, radikal die Konsequenzen aus der Katastrophe zu
ziehen, in die es der Hitlerismus gestiirzt hat. Das neue Deutschland,
das «Deutschland von morgen», kann nur aus einem véllig neuen Geist
und aus einer véllig neuen Gesinnung erstehen, die ihre Vorbilder be-
wuBt in den groBen und kleinen Demokratien suchen. Ob dieser Weg
auch zuriick nach Weimar fiihrt, ist belanglos. Wichtig ist, daB} nie-
mand daran denkt, Volksbewegungen, wie sie nach dem Sturze Hitlers
auftreten moégen, dhnlich wie 1918 in den Arm zu fallen. Bekanntlich
heiBlt Demokratie Volksherrschaft und nicht, wie man in Deutschland
damals filschlich meinte, Parteienherrschaft. Ihre Begriindung mufl
darum auch das Werk des Volkes selbst und nicht von Parteiapparaten
sein, deren Weisheit nicht {iber die Parolen «Ordnung und Disziplin»
hinausgeht, nur weil sie anders ihr eigenes Ruhebediirfnis gefdhrdet
sehen. Vélker haben, namentlich unter dem frischen Eindruck iibler
Erfahrungen, einen viel gesiinderen Instinkt, als man gew&hnlich wahi-
haben will, und hitte man in Deutschland diesem 1918 mehr vertraut,
dann wire ihm das heutige Schicksal wohl erspart geblieben. La3t man
aber in Deutschland endlich einmal die Stimme des Volkes wirklich
zum Durchbruch kommen, dann werden auch Betrachtungen wie die-
jenigen von de Kérillis von selber hinfallig.

Charles Horton Cooley
und die neuere amerikanische Soziologie
Von Desider Hort.

»Der mechanische Ingenieur hat seine Arbeit getan,
der soziale hat das Seine noch zu tun. Inzwischen liegt
dem Sozialwissenschafter ob, die Prinzipien zu formulieren,
welche der Ingenieur der Gesellschaft anwenden wird.«

Cooley, Angell, Carr (Introductory Sociology).

Die Frage, wann die neuere amerikanische Sozialwissenschaft be-
ginnt, ist schwer zu beantworten. Im Werden des Sozialen und seiner

176



Manifestationen gibt es iiberhaupt nur Anfangsstadien, in denen die
Zeichen einer Wendung zu erscheinen beginnen. Wann beginnt etwa
die europidische Neuzeit — mit der italienischen Renaissance, der
Franzosischen oder der industriellen Revolution? Wann beginnen diese
Epochen selber? Hat Huizinga, Kenner der Geschichte, nicht recht,
wenn er mit seiner pluralistischen Geschichtsauifassung betont, daB
die Grenzlinien der Historie sehr zickzackisch laufen?

Auch die neuere amerikanische Soziologie hat keine klare Scheide-
linie von der dlteren. Gehort etwa Giddings noch zur dlteren Gene-
ration, so ist seine Systematik iiber die Gruppen bereits entschieden
modern. Versucht Small die amerikanische Soziologie noch von der
der historischen Schule der deutschen National6konomie und Sozial-
politik abzuleiten, so ist seine Lehre vom sozialen Prozel3 bereits echt
amerikanisch. Die Tendenz, die Richtung, der Blick, das Soziale auf
amerikanische Weise zu betrachten, in ihm Gesetze amerikanisch-
pragmatischer Natur wahrzunehmen, ist dennoch am pragnantesten
Charles Horton Cooley eigen. Was er von Spencer, dessen allein-
herrscherliche Macht er gebrochen, sagt, dafl nimlich Spencers Ideen
»nicht primir der sozialen Beobachtung entsprangen«, eher eine »Aus-
dehnung physikalisch-biologischer Konzeptionen auf die soziale Welt«
bedeuten, ist ein Werturteil nicht nur {iber den groBlen Systematiker
des victorianischen Englands, sondern auch iiber die richtige Sehweise
des Soziologen {iberhaupt.

Cooley hat nun diese wahrhaft nicht alltagliche Gabe zur »sozialen
Beobachtung« gehabt — in einem Mafle, dal in den USA. ruhig von
einer sehr ausgedehnten Cooleyischen Schule der Soziologie gesprochen
werden kann, und doch auf eine so eigenartisge Weise, dafl die kiinstle-
risch gestaltende Kapazitit seiner Brille von niemandem seiner Schiiler
erreicht worden ist.

Was macht die héchst eigene Fihigkeit und Wirkung Cooleys Be-
trachtungs- und Erklirungsweise aus? Eine durchaus unprofessorale
und unscholastische Unmittelbarkeit vor allem: Cooley hat bewiesen,
wie ein — man moéchte sagen — geborener Soziologe tiefverborgene
Zusammenhinge des sozialen Lebens erblicken und {iber sie doch
interessanter als mancher interessanter Roman berichten kann. Denn
wie er gleich in seiner in 1894 geschriebenen Dissertation — in einer
Zeit also, wo in Europa noch die organistische Soziologie grassierte
und Durkheim seine ersten Versuche getan, die eigenen Merkmale des
Sozialen festzuhalten — die Geschichte des Verkehrs darstellt, wie
er in dieser dem europiischen Denken so unscheinbaren sozialen Er-
scheinung wesentliche Eigenheiten des gesellschaftlichen Lebens er-
blickt und aus dem historischen Werden des Verkehrs der Sachen,
Menschen und Nachrichten eine wichtige Entwicklungstendenz des
Sozialen iiberhaupt ableitet, ist eine typisch amerikanische Leistung,
die dennoch auch in ihrem allgemeinwisenschaftlichen Wert ihres-
gleichen sucht.

Cooley beginnt mit der Zeit, die nicht einmal das lasttragende Tier,
nur den lasttragenden Sklaven kannte — mit Zustinden, unter denen

177



in Mexiko zum Beispiel kaiserliche Schnelldufer, einander in kurzer
Distanz ablésend, eine erstaunliche Geschwindigkeit erreichten und
Nachricht und frischen Fisch aus dem mexikanischen Meerbusen zur
Tafel des Kaisers trugen... Er schildert den Verkehr der Sachen,
Menschen und Meinungen als ein hervorragendes Mittel der militirisch-
politischen, wirtschaftlichen und reingeistigen Einrichtungen, der Insti-
tutionalisierung iiberhaupt, um zuletzt zu einer unumgéinglichen Gesetz-
méfigkeit des sozialen Werdens zu gelangen — zur Sozialisierung
iiberall, wo Gemeinschaftsinteressen im Vordergrund stehen... Die
Wege sind zuerst militdrische Wege und als solche, als Militirobjekte
sozusagen, stehen sie unter 6ffentlicher Kontrolle. Sie dienen zugleich
politischen Zwecken: auf ihnen werden die Steuern der Untertanen
in das Zentrale der Militirmonarchie gebracht, und auf ihnen ziehen
die Méchtigen mit ihren Suiten zum politischen Besuch. Als dann die
Gesellschaft zu einer arbeitsteiligen wird und die einzelnen Gruppen
nur einen Teil menschlicher Befriedigungsmittel herstellen, dafiir aber
all ihre eigenen Bediirfnisse befriedigt haben miissen, erlangt die 6ko-
nomisch-wirtschaftliche Form des Verkehrs immer gréere Bedeutung.
Der militarisch-politische Weg wird somit zum Weg der Bewegungen
der Arbeitsleistung, die das Soziale konstituiert.,. Immer aber, auch
an den militédrischen Anfingen, ist der Verkehr zugleich Nachrichten-
verkehr: Mitteilung von militarisch-politischen Befehlen — eine com-
munication, die sich in der arbeitsteiligen Gesellschaft ebenso zu einer
kulturellen erhebt, wie der Verkehr der Sachen und Personen all-
méihlich zu einem wirtschaftlichen wird... Welchen Zielen auch er
zu dienen vermag, der Weg des Verkehrs, der Materie, der Menschen
und der Meinungen ist eine Hauptvoraussetzung sozialer Vereinheit-
lichung — ein Sinequanon gemeinsamen Handelns, ob dies par ex-
cellence Gesellschaltliche nun auf Anregung gleicher seelischer Dis-
positionen oder unter physischem Zwang zustande kommt. ..
* *

War aber gleich das Thema selb;kr nicht echt amerikanisch? Ist nicht
charakteristisch fiir Denker und Umgebung zugleich, daB hier nicht
etwa iiber das Nationalgefiihl, den Staat und das Recht oder den
ethischen Imperativ dissertiert wurde, sondern {iber »das Verhiltnis
des Objektes zum Raum« und iiber »die natiirliche Eignung der Erd-
oberfliche fiir Transporttation«? Insbesondere aber iiber den Meinungs-
und Wahrheitsverkehr: die communication, welche (wie die Amerikaner
seit Cooley nicht aufhdren zu betonen) das Ferment, das belebende
Element der Gesellschaft bildet?

Denn Mensch in sozialem Sinne ist immer ein Komplex von im
voraus bestimmbaren Verhaltungsweisen: die sichere Chance (Max
Weber hat das Wort in diesem Zusammenhang geprigt), dall er unter
gegebenen Verhiltnissen sich so und so verhalten, das und das tun
und unterlassen werde. Wie er sich dann tatsichlich verhilt, was er
tut und unterldft, ist immer eine Folge seiner fir wahr gehaltenen
Meinungen iiber das Wie der Dinge und Geschehnisse, seiner Wahr-
heiten, die ihm das angeblich Richtige und ZweckmiBige vorschreiben

178



— eine Folge seiner Mentalitit mit einem Wort, die Cooley noch
»>mental-social complex« nennt... Wenn etwa die altchinesischen,
européisch-mittelalterlichen und maschinenzeitalterlichen kollektiven
Verhaltungsweisen — die entsprechenden Gesellschaften — sich unter-
scheiden, so eben deshalb, weil ihre »sozial-mentalen« Komplexe ver-
schieden sind ... Je mehr nun die Vermutungen zu tatsidchlichen Wahr-
heiten werden und je schneller die positiven und pragmatisch-wirk-
samen Wahrheiten die einzelnen erreichen, somit zur 6ffentlichen Mei-
nung werden, — je entwickelter, kurz, die »communication« tatsdich-
licher und wahrhaft wirksamer Wahrheiten ist, desto hoher steht die
Gesellschaft . . .

Der Gesellschafts-Begriff der neueren amerikanischen Soziologie
hat diese sozial-psychologische Bedeutung.

Ist »Gesellschaft« aber in letztem Grunde nicht mehr und nicht
weniger als eine bestimmte Art von Gewohnheiten, zu denken und zu
handeln (»habits of thought and conduct«), so sind eben diese Denk-
und Handlungsweisen zu gestalten, zu entfalten, zu verbessern; so kann
es auch einen Verbrecher zu »kurieren« nichts anderes heiflen, wie
Read Bain in einem glinzenden Aufsatz der »American Journal of
Sociology« (Januar 1939) schreibt, als in ihm neue »habits of acting
and thinking« zu erwecken, solche eben, welche mit den aufbauenden
Elementen der Gesellschaft in Harmonie stehen.

Das Ziel ist daher eine »Mentalitit«, die den Tatsachen, den »facts«
entspricht. Das Ziel ist, wie Cooleys dankbarster Schiiler, Charles A.
Ellwood, nicht aufhért zu betonen: eine Mentalitit, welche die Pro-
bleme durch rationale Erkenntnis, deren Macht sich niemand entziehen
kann, zu 18sen sucht. Das Ziel ist, sagt Ellwood, »solving of our pro-
blems trough Science«, die Losung unserer Probleme durch die Wissen-
schaft.

kL Ok

Diese Science zeigt nun nicht allzu grolle Reverenz erkenntnis-
kritischen Haarspaltereien gegeniiber.

Erkenntnistheorie ist meist das erste und grundlegende Kapitel
deutscher Soziologen, die nur selten i{iber diesen ersten Schritt hinaus
kénnen.

Die Denker und Soziologen der Neuen Welt lassen sich dagegen
durch diese Ehrfurcht erregenden Ruinen des werdenden europiischen
Geistes nicht sehr imponieren. Auch Cooley scheint sich nicht viel
darum zu kiimmern, dafl seine Unterscheidung zwischen »spatial« (oder
Natur-) und »social« (oder Gesellschaftswissenschaft) weder die Spino-
zaische noch die Cartesiansche Tiefe erreicht. Er zeigt, im Gegenteil,
am eindrucksvollsten den Weg, der durch das Diirre dieser ohne MaQ
und Ziel abstrakten, dem wahren Sinn des Denkens fremd gewordenen
Theorien hindurch zum pulsierenden Leben fiihrt.

Die grundlegenden Prinzipien der amerikanischen Soziologie sind
wohl nicht sehr zahlreich; auch ihre Tiefe kann manchem verwohnten
europidischen Gehirne nicht sehr imponieren. Ihr Ton ist aber gleich,
in medias res, so praktisch und aktiv gehalten, sie sind iiberhaupt von

179



einem so klaren Gestaltungswillen und von einem so groBen, fast reli-
gitsen Glauben an die Macht des erkennenden Geistes erfiillt, daB3 der
europdische Leser sich gleich aus der schwiilen und hoffnungslosen
geistigen Atmosphire des alten Kontinents hinausgerissen und in einer
wahrhaft neuen Welt des klaren Blickes und des eigentlich so selbst-
verstandlichen menschlichen Vertrauens fiihlt.

Um des wesentlichen Unterschiedes zwischen heutigem europdischem
und amerikanischem Denken innezuwerden, geniigst es vollkommen,
wenn man die zwei ersten Aufsitze des bereits erwidhnten Januar-
Hefts der »American Journal of Sociologie« liest. Der erste ist ein
Vortrag, den Bertrand Russel im Sociology Club der Chikagoer Uni-
versitit gehalten: er ist geistreichelnd skeptisch und miide, er gibt
eigentlich alle Hoffnung auf, Der zweite, dessen Verfasser Read Bain,
der Editor der American Sociological Review, ist, packt dagegen sein
Problem: unsere schwerkranke, »desintegrierte« Kultur, von der Warte
seines ungemeinen Ideenreichtums aus, mit einem solchen Eifer des
Gestaltungswillens an, dall man die Hoffnung, die bei Russel beinahe
verlorengegangen ist, wieder erwachen fiihlt.

Was nun die Prinzipien anbelangt, John Dewey hat das eine ge-
liefert: dafl die Ausgangskrifte menschlicher Verhaltungsweisen, die
Instinkte genannt werden, i{iberaus lenk- und biegsam sind und daher
ihre niichtern-ethische: Tatsachen und Gemeinschaftsziele (Things and
Community!) vor Auge haltende Gestaltung die Aufgabe aller Er-
ziehung sei... Cooley das andere: daB} die Art und Weise des Denkens
und Verhaltens, welche das Kind in der »primary group« der Familie
erlernt, den tiefst liegenden Veranlagungen der Menschennatur — dem
»loyalty, lawfulness, freedom« — entspricht; daB also wahrhafte so-
ziale Ordnung und Menschennatur einander erginzen und voraus-
setzen ... Ellwood betont, dal Freiheit einfach rationale Kontrolle
iber Natur und Menschenwelt bedeutet. William Graham Sumner
leitet die Verhaltungsweisen aus der experimentellen Anpassung an
die Wirklichkeit — dem »adjustment« — ab und hebt die gestaltende
Macht der »maintenance mores«, das heilt der Normen, welche den
unmittelbaren Lebensunterhalt regeln und ermdéglichen, fiir den ge-
samten sozialen Bau hervor... James Harwey Robinson stellt in
seiner »New History« die humanisierende Rolle der Wissenschaft dar,
welche bei weitem nicht eine standardisierte Ordnung, sondern ein
Umformen aller existierenden Verhiltnisse, ein stetiges »readjustmentx,
verlangt. Vielleicht W. J. Thomas betont am entschiedensten, dafl
Kultur keine mystische Erhabenheit ist, sondern einfach ein iibertras-
bares und immer erfolgreicheres Konnen, die gegebene Natur fiir
Menschenziele umzuformen... Und von Mac Iver, diesem vielleicht
am entschiedensten soziologischen Denker der USA., ist der Satz ge-
prigt, daB alle politische Neuregelung eine neue Form des Problems
sei, »das uralt ist wie die Gesellschaft«: eine Form der Anpassung der
politischen Einrichtungen an die Zivilisation, die aus ihrem politischen
Rahmen hinausgewachsen ist ...

Diese Prinzipien sind aber Gemeingut amerikanischen Denkens ge-

180



worden. Uber sie wird nicht, europiisch endlos, debattiert. Das ein-
mal Angenommene, das vor der Urteilskraft gesunder Menschenver-
nunft haltbar Erwiesene ist vielmehr ein sicherer Unterbau, auf den
neue Denker und Gedanken ruhig weiterbauen kénnen — weiter im
Sinne menschlichen Vertrauens, in der Richtung einer Zukunft, die die
Verwirklichung menschlicher Ziele und Ideale sein wird.

% ; K

Der »scientific sociologistx, von)Fdem Ellwood den stolzen Satz ge-
faflt, daBB in unserer Welt niemand eine wichtigere Arbeit als er ver-
richte, ist also hier zu entschiedenen Werturteilen gelangt und vom
puritanischen Elan der ersten Pioniere, der »Pilgrim Fathers«, erfiillt.

Nicht nur Henry Wallace, der Roosevelts Agrikulturminister und
nebenbei ein riihrig dilettierender Soziologe ist, schreibt in seinen
»New Frontiers«, dal wohl keine neue Welt brachliegenden freien
Bodens im Westen mehr vorliege, dal3 aber eine neue Welt der gegen-
seitigen Hilfe und des humanitiaren Dienstes in uns selber noch méog-
lich und aufzurichten sei... In der ganzen amerikanischen Soziologie
gibt es — auller den sehr iiblichen »matter of facts« Untersuchungen —
kaum ein beliebteres Thema als die Zukunft und das Ziel geistig-gesell-
schaftlichen Werdens. Und wir brauchen nicht zu betonen, dafl auch
hier nicht eine billige Schwarzmalerei dominiert: Ob MaxIver in der
Zukunft eine sich vollendende Realisation der Gemeinschaft und
einen immer ausgedehnteren Dienst am Leben erblickt, ob Ellwood die
freie Personlichkeit dieser Zukunft mit dem tiefst {iberzeugenden Ernst
angelsachsischer Begeisterung charakterisiert, ob Todd in seinem
»Theories of social Progress« einen breiteren Konzept der Wahrheit
verkiindet, — diese Denker sind wahrlich keiner an den Wurzeln des
Geistes nagenden Skepsis zum Opfer gefallen. Ihr Glaube an ihr Werk,
an ihre durch Wissenschaft l6sbaren Aufgaben, gibt ihnen ein ruhiges
SelbstbewubBtsein.

Ist dies aber nicht blof3 ecine Variation der »ewigen Prosperity« —
nur eben auf eine scheinbar wissenschaftliche Hoéhe erhoben? Und
wenn nicht, wenn diese Denker durch wahrlich tiefe sozialpsychische
Einblicke gefiihrt werden, indem sie in der Zukunft ein gerechteres
Leben der Menschheit auf Erden erblicken, sind sie doch nicht deshalb
so vertrauensvoll, weil die Geschichte ihres Erdteils den Krisenzustand
der neuen Zeit: den bewuBten Klassenkampf noch nicht erreichte?

Wir glauben kaum, Man sieht hier klar und niichtern auch Wirk-
lichkeit und Gefahr, Seit Thorstein Veblen, dem vor einigen Jahren
verstorbenen Sozialskonomen der Columbia Universitét, iiber den hier
schon geschrieben wurde, ist auch die Erkenntnis zum Gemeingut ameri-
kanischen Denkens geworden, daB unsere Kultur von einer schweren
Krankheit der Disparitit verzehrt wird, da unsere juristische und kul-
turelle Entwicklung hinter der technischen weit zuriickgeblieben ist;
daB daher die drohende Gefahr eines Untergehens nur dann zu ver-
meiden ist, wenn der juristische und rein kulturelle Sektor der abend-
ldndischen Zivilisation auf die Héhe des Technischen erhoben wird ...
Cooley betont in einem seiner letzteren Vortrige, daB bloB ein Zehntel

181



der amerikanischen Bevdlkerung die Hilfte der amerikanischen Pro-
duktion konsumiere, daB also nur die Hailfte der amerikanischen Ma-
schinen und Arbeitskrifte Fiir die iibrigen neun Zehntel produziere!
Er weill, daB dieser Zustand des Luxus und der Armut — das »Poverty
amidst Plenty« — zu den krisenhaften Erscheinungen der Wirtschaft
und des gesamten sozialen Lebens fithren muBS. Er sagt auch aus-
driicklich, daB diese Verteilung »fiir alle Schuld und Entartung des
gegenwirtigen Systems, fiir die Trunksucht und die Prostitution, die
Kinderarbeit und die korrupte Politik die Verantwortung triagt«. Und
er fiigt auch gleich hinzu, daBl daher eine Werttheorie, die den Wert
der Giiter aus Marktpreisen abzuleiten sucht — an die sogenannte
Grenznutzentheorie denkt er offenbar —, »unmittelbaren und voriiber-
gehenden Aspekten« vielleicht Geniige tun, aber auf keinen Fall eine
Lehre von grofler Sicht — of a large sense — sein konne ... Auch die
»Introductory Sociology«, in der zwei Schiiler von Cooley, die Pro-
fessoren Angell und Carr, hauptsichlich ihres Meisters Ideen vertreten
und entfalten, befaBt sich lange Seiten hindurch mit dem Klassen-
problem. In 1926, heifit es hier, inmitten einer wachsenden techno-
logischen Arbeitslosigkeit, indem mehr als 8 Millionen Arbeitslose
in den USA. waren, beschiftigten sich die Gesetzgeber der Staaten
Neuyork, Virginia und Massachusetts mit einem Gesetzesvorschlag, der
die Kinderarbeitszeit verlingern wollte... Einwanderer, die bei einer
groBlen Kohlengesellschaft Arbeit suchten, wurden als solche betrachtet,
die sich im vollen Besitz des Rechts der »Freiheit des Vertrags« be-
finden, obwohl nicht einer von ihnen Geld gehabt hitte, den Ort zu
verlassen; — und gleich, als sie versuchten, sich zu vereinigen, um
ihre Interessen besser zu vertreten, wurden sie weden der Verletzung
dieses Rechts des »freien« Arbeitsvertrags angezeigt . ..

Conflict, maladjustment, desintegrafion sind {ibrigens ebenso oft
gebrauchte Begriffe dieser neueren amerikanischen Soziologie, wie
etwa control, cultur and education. Die Mingel der gesellschaftlichen
Struktur und die Fehler ihrer Funktion werden aber hier nicht in eine
gotzenhafte Weite der Ubermacht und der Unabidnderlichkeit ver-
schoben, wo sie mehr nur Opfer verlangen kénnen. Sie werden einfach
als Wirkung der sozialen Umgebung und seelische Reaktion auf sie
gewertet. So leitet zum Beispiel Robert E. Faris mit dem geradezu
sechsten sozialpsychologischen Sinne der angelsichsischen Denker
auch die seelische Krankheit der Schizophrenie von einer sozialen Um-
gebung ab, in der die Solidaritit und Liebe schaffenden Beziehungen
der familienartigen Verbdnde, der »primary groups«, fehlen oder sich
nur mangelhaft entfalten koénnen: von den »hobo areas« und den
»slums« der groflen Industriestidte, wo sie in der Tat viel Sfter als
unter den Wohlhabenden, den »well-to-do«-Leuten, erscheinen... So
wirft Robert E. Park auf manche Probleme sozialer Konflikte ein
helles Licht, indem er den Begriff des »marginal man« in die Sozial-
psychologie und die Soziologie einfiihrt und diesen »desintegrierten«
Typus moderner Gesellschaften so charakterisiert, da} in seiner Seele
sich zwei Kulturen unvollkommen beriithren, da er mit seiner Ver-

182



gangenheit und Traditionen auch dann nicht brechen wollte, wenn dies
ihm erlaubt wére... Sind aber in diesem Sinne nicht manche auch
von uns, die nicht Einwanderer der USA. sind und uns sozial voll-
wertig fithlen, »marginal men«, in deren Seelen zwei oder noch mehr
Kulturen sich unvollkommen berithren und die mit unserer Vergangen-
heit und unseren Traditionen auch dann nicht brechen wollten, wenn
dies uns erlaubt wire? ...

Ist aber {iberhaupt die »desintegrierte« Gesellschaft eine solche,
die aus disharmonischen Menschen besteht, und sind disharmonische
Menschen diejenigen, die unlogische, ungleichzeitige, einander wider-
sprechende Instifutionen erziehen, so sind diese Institutionen — die
wirtschaftlichen ebenso wie die juristischen und die religiésen — um-
zuformen, so sind sie an unser neues, kollektives, im hoéchsten Sinne
des Wortes wechselwirkendes (interdependentes) Zusammenleben an-
zupassen!

Das ist das Hauptprinzip, das die amerikanischen Sozialwissen-
schafter den sozialen Ingenieuren, den Politikern ihres Landes, die das
soziale Leben der Vereinigten Staaten umformen wollen, geben. Und
sie haben alles Recht, nicht daran zu zweifeln, daBB diese aus ihrem
Wissen auch Gebrauch machen werden.

Otto Brauns Erinnerungsbuch
Von *  *

Otto Braun ist derjenige Minister der Weimarer Republik, der weit-
aus am ldngsten seine Position zu behaupten vermochte. War er doch
seit November 1919 fast vierzehn Jahre lang preullischer Minister, davon
zwel Jahre als Landwirtschaftsminister und zwélf Jahre als Minister-
priasident. Und PreuBen war ja der deutsche Bundesstaat, der zwei
Drittel der Gesamtbevélkerung des ganzen Reiches umfafite und schon
vor und erst recht nach der Reichsgriindung vom Jahre 1871 inner-
wie auBlenpolitisch die Reichspolitik bestimmt hatte. Wer also vierzehn
Jahre lang in der Weimarer Republik als fester Pol in der Kabinett-
und Ministererscheinungen Flucht in PreuBlen an leitender Stelle ge-
standen hatte, muflte nicht nur intimste Einblicke in das oft so stiir-
mische Ringen der Krafte und Gegenkrifte dieser Republik gewonnen
haben, sondern auch selbst keineswegs ein untergeordneter Faktor dieser
Kampfe gewesen sein. Brauns Erinnerungsbuch «Von Weimar zu Hitler»
(Europa-Verlag Neuyork) bestitigt denn auch diese Annahme, trotz-
dem er im Vorwort erkliart, nur «einen bescheidenen Beitrag zur Ge-
schichte PreuBen-Deutschlands» geleistet zu haben. Man gewinnt aus
den 452 Seiten seines Buches nicht nur ein knappes Gesamtbild der
preuflischen und deutschen Entwicklung wihrend der Weimarer Re-
publik, sondern auch einen Begriff ven der persdnlichen Energie und
dem zdhen Beharrungsvermégden des einstigen Schriftsetzergehilfen, der
sich in zwanzigjihriger eifriger Parteiarbeit, davon zehn Jahre als

183



	Charles Horton Cooley und die neuere amerikanische Soziologie

