
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 19 (1939-1940)

Heft: 5

Artikel: Charles Horton Cooley und die neuere amerikanische Soziologie

Autor: Hort, Desider

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-333825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-333825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


das Böse will und doch das Gute schafft», indem er alle jene deutschen
Ressentiments, die im Grunde nur ein Ausdruck der allgemeinen
politischen Rückständigkeit des deutschen Volkes waren, restlos ad
absurdum geführt hat. Daß er hierbei zusammen mit den eigenen auch
noch mit den Moskauer Heils-Ideen aufräumte, wird man ihm immer
als ein besonderes Verdienst anzurechnen haben, wenn auch in einem
andern Sinne, als er es erwarten mag. Zugleich aber wird durch die
Entscheidung dem deutschen Volk auch der Weg gewiesen, auf dem
es allein eine Zukunft hat. Es muß sich um den Anschluß an die große
internationale Völkerfamilie bemühen, die nur auf der Grundlage von
Recht und Gerechtigkeit, von Freiheit und Menschlichkeit nach innen
und außen gefunden werden kann. Deutschland wird sich aus seinem
tiefen Fall um so schneller erheben, desto rascher und desto gründlicher

es sich von den Ressentiments, die jetzt zu seinem Verhängnis
wurden, lossagt, und seine größten Förderer werden jene sein, die
entschlossen sind, radikal die Konsequenzen aus der Katastrophe zu
ziehen, in die es der Hitlerismus gestürzt hat. Das neue Deutschland,
das «Deutschland von morgen», kann nur aus einem völlig neuen Geist
und aus einer völlig neuen Gesinnung erstehen, die ihre Vorbilder
bewußt in den großen und kleinen Demokratien suchen. Ob dieser Weg
auch zurück nach Weimar führt, ist belanglos. Wichtig ist, daß
niemand daran denkt, Volksbewegungen, wie sie nach dem Sturze Hitlers
auftreten mögen, ähnlich wie 1918 in den Arm zu fallen. Bekanntlich
heißt Demokratie Volksherrschaft und nicht, wie man in Deutschland
damals fälschlich meinte, Parteienherrschaft. Ihre Begründung muß
darum auch das Werk des Volkes selbst und nicht von Parteiapparaten
sein, deren Weisheit nicht über die Parolen «Ordnung und Disziplin»
hinausgeht, nur weil sie anders ihr eigenes Ruhebedürfnis gefährdet
sehen. Völker haben, namentlich unter dem frischen Eindruck übler
Erfahrungen, einen viel gesünderen Instinkt, als man gewöhnlich
wahrhaben will, und hätte man in Deutschland diesem 1918 mehr vertraut,
dann wäre ihm das heutige Schicksal wohl erspart geblieben. Läßt man
aber in Deutschland endlich einmal die Stimme des Volkes wirklich
zum Durchbruch kommen, dann werden auch Betrachtungen wie
diejenigen von de Kerillis von selber hinfällig.

Charles Horton Cooley
und die neuere amerikanische Soziologie

Von Desider Hort.
»Der mechanische Ingenieur hat seine Arbeit getan,

der soziale hat das Seine noch zu tun. Inzwischen liegt
dem Sozialwissenschafter ob, die Prinzipien zu formulieren,
welche der Ingenieur der Gesellschaft anwenden wird.«

Cooley, Angell, Carr (Introductory Sociology).

Die Frage, wann die neuere amerikanische Sozialwissenschaft
beginnt, ist schwer zu beantworten. Im Werden des Sozialen und seiner

176



Manifestationen gibt es überhaupt nur Anfangsstadien, in denen die
Zeichen einer Wendung zu erscheinen beginnen. Wann beginnt etwa
die europäische Neuzeit — mit der italienischen Renaissance, der
Französischen oder der industriellen Revolution? Wann beginnen diese
Epochen selber? Hat Huizinga, Kenner der Geschichte, nicht recht,
wenn er mit seiner pluralistischen Geschichtsauffassung betont, daß
die Grenzlinien der Historie sehr zickzackisch laufen?

Auch die neuere amerikanische Soziologie hat keine klare Scheidelinie

von der älteren. Gehört etwa Giddings noch zur älteren
Generation, so ist seine Systematik über die Gruppen bereits entschieden
modern. Versucht Small die amerikanische Soziologie noch von der
der historischen Schule der deutschen Nationalökonomie und Sozialpolitik

abzuleiten, so ist seine Lehre vom sozialen Prozeß bereits echt
amerikanisch. Die Tendenz, die Richtung, der Blick, das Soziale auf
amerikanische Weise zu betrachten, in ihm Gesetze
amerikanischpragmatischer Natur wahrzunehmen, ist dennoch am prägnantesten
Charles Horton Cooley eigen. Was er von Spencer, dessen
alleinherrscherliche Macht er gebrochen, sagt, daß nämlich Spencers Ideen
»nicht primär der sozialen Beobachtung entsprangen«, eher eine
»Ausdehnung physikalisch-biologischer Konzeptionen auf die soziale Welt«
bedeuten, ist ein Werturteil nicht nur über den großen Systematiker
des victorianischen Englands, sondern auch über die richtige Sehweise
des Soziologen überhaupt.

Cooley hat nun diese wahrhaft nicht alltägliche Gabe zur »sozialen
Beobachtung« gehabt — in einem Maße, daß in den USA. ruhig von
einer sehr ausgedehnten Cooleyischen Schule der Soziologie gesprochen
werden kann, und doch auf eine so eigenartige Weise, daß die künstlerisch

gestaltende Kapazität seiner Brille von niemandem seiner Schüler
erreicht worden ist.

Was macht die höchst eigene Fähigkeit und Wirkung Cooleys Be-
trachtungs- und Erklärungsweise aus? Eine durchaus unprofessorale
und unscholastische Unmittelbarkeit vor allem: Cooley hat bewiesen,
wie ein — man möchte sagen — geborener Soziologe tiefverborgene
Zusammenhänge des sozialen Lebens erblicken und über sie doch
interessanter als mancher interessanter Roman berichten kann. Denn
wie er gleich in seiner in 1894 geschriebenen Dissertation — in einer
Zeit also, wo in Europa noch die organistische Soziologie grassierte
und Durkheim seine ersten Versuche getan, die eigenen Merkmale des
Sozialen festzuhalten — die Geschichte des Verkehrs darstellt, wie
er in dieser dem europäischen Denken so unscheinbaren sozialen
Erscheinung wesentliche Eigenheiten des gesellschaftlichen Lebens
erblickt und aus dem historischen Werden des Verkehrs der Sachen,
Menschen und Nachrichten eine wichtige Entwicklungstendenz des
Sozialen überhaupt ableitet, ist eine typisch amerikanische Leistung,
die dennoch auch in ihrem allgemeinwisenschaftlichen Wert
ihresgleichen sucht.

Cooley beginnt mit der Zeit, die nicht einmal das lasttragende Tier,
nur den lasttragenden Sklaven kannte — mit Zuständen, unter denen

177



in Mexiko zum Beispiel kaiserliche Schnelläufer, einander in kurzer
Distanz ablösend, eine erstaunliche Geschwindigkeit erreichten und
Nachricht und frischen Fisch aus dem mexikanischen Meerbusen zur
Tafel des Kaisers trugen... Er schildert den Verkehr der Sachen,
Menschen und Meinungen als ein hervorragendes Mittel der militärischpolitischen,

wirtschaftlichen und reingeistigen Einrichtungen, der
Institutionalisierung überhaupt, um zuletzt zu einer unumgänglichen
Gesetzmäßigkeit des sozialen Werdens zu gelangen — zur Sozialisierung
überall, wo Gemeinschaftsinteressen im Vordergrund stehen Die
Wege sind zuerst militärische Wege und als solche, als Militärobjekte
sozusagen, stehen sie unter öffentlicher Kontrolle. Sie dienen zugleich
politischen Zwecken: auf ihnen werden die Steuern der Untertanen
in das Zentrale der Militärmonarchie gebracht, und auf ihnen ziehen
die Mächtigen mit ihren Suiten zum politischen Besuch. Als dann die
Gesellschaft zu einer arbeitsteiligen wird und die einzelnen Gruppen
nur einen Teil menschlicher Befriedigungsmittel herstellen, dafür aber
all ihre eigenen Bedürfnisse befriedigt haben müssen, erlangt die
ökonomisch-wirtschaftliche Form des Verkehrs immer größere Bedeutung.
Der militärisch-politische Weg wird somit zum Weg der Bewegungen
der Arbeitsleistung, die das Soziale konstituiert... Immer aber, auch
an den militärischen Anfängen, ist der Verkehr zugleich Nachrichtenverkehr:

Mitteilung von militärisch-politischen Befehlen — eine com-
munication, die sich in der arbeitsteiligen Gesellschaft ebenso zu einer
kulturellen erhebt, wie der Verkehr der Sachen und Personen
allmählich zu einem wirtschaftlichen wird Welchen Zielen auch er
zu dienen vermag, der Weg des Verkehrs, der Materie, der Menschen
und der Meinungen ist eine Hauptvoraussetzung sozialer Vereinheitlichung

— ein Sinequanon gemeinsamen Handelns, ob dies par ex-
cellence Gesellschaftliche nun auf Anregung gleicher seelischer
Dispositionen oder unter physischem Zwang zustande kommt...

* * *
War aber gleich das Thema selber nicht echt amerikanisch? Ist nicht

charakteristisch für Denker und Umgebung zugleich, daß hier nicht
etwa über das Nationalgefühl, den Staat und das Recht oder den
ethischen Imperativ dissertiert wurde, sondern über »das Verhältnis
des Objektes zum Raum« und über »die natürliche Eignung der
Erdoberfläche für Transporttation« Insbesondere aber über den Meinungsund

Wahrheitsverkehr: die communication, welche (wie die Amerikaner
seit Cooley nicht aufhören zu betonen) das Ferment, das belebende
Element der Gesellschaft bildet?

Denn Mensch in sozialem Sinne ist immer ein Komplex von im
voraus bestimmbaren Verhaltungsweisen: die sichere Chance (Max
Weber hat das Wort in diesem Zusammenhang geprägt), daß er unter
gegebenen Verhältnissen sich so und so verhalten, das und das tun
und unterlassen werde. Wie er sich dann tatsächlich verhält, was er
tut und unterläßt, ist immer eine Folge seiner für wahr gehaltenen
Meinungen über das Wie der Dinge und Geschehnisse, seiner
Wahrheiten, die ihm das angeblich Richtige und Zweckmäßige vorschreiben

178



— eine Folge seiner Mentalität mit einem Wort, die Cooley noch
»mental-social complex« nennt... Wenn etwa die altchinesischen,
europäisch-mittelalterlichen und maschinenzeitalterlichen kollektiven
Verhaltungsweisen — die entsprechenden Gesellschaften — sich
unterscheiden, so eben deshalb, weil ihre »sozial-mentalen« Komplexe
verschieden sind Je mehr nun die Vermutungen zu tatsächlichen Wahrheiten

werden und je schneller die positiven und pragmatisch-wirksamen
Wahrheiten die einzelnen erreichen, somit zur öffentlichen

Meinung werden, — je entwickelter, kurz, die »communication« tatsächlicher

und wahrhaft wirksamer Wahrheiten ist, desto höher steht die
Gesellschaft...

Der Gesellschafts-Begriff der neueren amerikanischen Soziologie
hat diese sozial-psychologische Bedeutung.

Ist »Gesellschaft« aber in letztem Grunde nicht mehr und nicht
weniger als eine bestimmte Art von Gewohnheiten, zu denken und zu
handeln (»habits of thought and conduct«), so sind eben diese Denk-
und Handlungsweisen zu gestalten, zu entfalten, zu verbessern; so kann
es auch einen Verbrecher zu »kurieren« nichts anderes heißen, wie
Read Bain in einem glänzenden Aufsatz der »American Journal of
Sociology« (Januar 1939) schreibt, als in ihm neue »habits of acting
and thinking« zu erwecken, solche eben, welche mit den aufbauenden
Elementen der Gesellschaft in Harmonie stehen.

Das Ziel ist daher eine »Mentalität«, die den Tatsachen, den »facts«
entspricht. Das Ziel ist, wie Cooleys dankbarster Schüler, Charles A.
Ellwood, nicht aufhört zu betonen: eine Mentalität, welche die
Probleme durch rationale Erkenntnis, deren Macht sich niemand entziehen
kann, zu lösen sucht. Das Ziel ist, sagt Ellwood, »solving of our
Problems trough Science«, die Lösung unserer Probleme durch die Wissenschaft.

* * *
Diese Science zeigt nun nicht allzu große Reverenz erkenntniskritischen

Haarspaltereien gegenüber.
Erkenntnistheorie ist meist das erste und grundlegende Kapitel

deutscher Soziologen, die nur selten über diesen ersten Schritt hinaus
können.

Die Denker und Soziologen der Neuen Welt lassen sich dagegen
durch diese Ehrfurcht erregenden Ruinen des werdenden europäischen
Geistes nicht sehr imponieren. Auch Cooley scheint sich nicht viel
darum zu kümmern, daß seine Unterscheidung zwischen »spatial« (oder
Natur-) und »social« (oder Gesellschaftswissenschaft) weder die
Spinozaische noch die Cartesiansche Tiefe erreicht. Er zeigt, im Gegenteil,
am eindrucksvollsten den Weg, der durch das Dürre dieser ohne Maß
und Ziel abstrakten, dem wahren Sinn des Denkens fremd gewordenen
Theorien hindurch zum pulsierenden Leben führt.

Die grundlegenden Prinzipien der amerikanischen Soziologie sind
wohl nicht sehr zahlreich; auch ihre Tiefe kann manchem verwöhnten
europäischen Gehirne nicht sehr imponieren. Ihr Ton ist aber gleich,
in medias res, so praktisch und aktiv gehalten, sie sind überhaupt von

179



einem so klaren Gestaltungswillen und von einem so großen, fast
religiösen Glauben an die Macht des erkennenden Geistes erfüllt, daß der
europäische Leser sich gleich aus der schwülen und hoffnungslosen
geistigen Atmosphäre des alten Kontinents hinausgerissen und in einer
wahrhaft neuen Welt des klaren Blickes und des eigentlich so
selbstverständlichen menschlichen Vertrauens fühlt.

Um des wesentlichen Unterschiedes zwischen heutigem europäischem
und amerikanischem Denken innezuwerden, genügt es vollkommen,
wenn man die zwei ersten Aufsätze des bereits erwähnten Januar-
Hefts der »American Journal of Sociologie« liest. Der erste ist ein
Vortrag, den Bertrand Rüssel im Sociology Club der Chikagoer
Universität gehalten: er ist geistreichelnd skeptisch und müde, er gibt
eigentlich alle Hoffnung auf. Der zweite, dessen Verfasser Read Bain,
der Editor der American Sociological Review, ist, packt dagegen sein
Problem: unsere schwerkranke, »desintegrierte« Kultur, von der Warte
seines ungemeinen Ideenreichtums aus, mit einem solchen Eifer des
Gestaltungswillens an, daß man die Hoffnung, die bei Rüssel beinahe
verlorengegangen ist, wieder erwachen fühlt.

Was nun die Prinzipien anbelangt, John Dewey hat das eine
geliefert: daß die Ausgangskräfte menschlicher Verhaltungsweisen, die
Instinkte genannt werden, überaus lenk- und biegsam sind und daher
ihre nüchtern-ethische: Tatsachen und Gemeinschaftsziele (Things and
Community!) vor Auge haltende Gestaltung die Aufgabe aller
Erziehung sei, Cooley das andere: daß die Art und Weise des Denkens
und Verhaltens, welche das Kind in der »primary group« der Familie
erlernt, den tiefst liegenden Veranlagungen der Menschennatur — dem
»loyalty, lawfulness, freedom« — entspricht; daß also wahrhafte
soziale Ordnung und Menschennatur einander ergänzen und voraussetzen

Ellwood betont, daß Freiheit einfach rationale Kontrolle
über Natur und Menschenwelt bedeutet. William Graham Sumner
leitet die Verhaltungsweisen aus der experimentellen Anpassung an
die Wirklichkeit — dem »adjustment« — ab und hebt die gestaltende
Macht der »maintenance mores«, das heißt der Normen, welche den
unmittelbaren Lebensunterhalt regeln und ermöglichen, für den
gesamten sozialen Bau hervor... James Harwey Robinson stellt in
seiner »New History« die humanisierende Rolle der Wissenschaft dar,
welche bei weitem nicht eine standardisierte Ordnung, sondern ein
Umformen aller existierenden Verhältnisse, ein stetiges »readjustment«,
verlangt. Vielleicht W. J. Thomas betont am entschiedensten, daß
Kultur keine mystische Erhabenheit ist, sondern einfach ein übertragbares

und immer erfolgreicheres Können, die gegebene Natur für
Menschenziele umzuformen Und von Mac Iver, diesem vielleicht
am entschiedensten soziologischen Denker der USA., ist der Satz
geprägt, daß alle politische Neuregelung eine neue Form des Problems
sei, »das uralt ist wie die Gesellschaft«: eine Form der Anpassung der
politischen Einrichtungen an die Zivilisation, die aus ihrem politischen
Rahmen hinausgewachsen ist...

Diese Prinzipien sind aber Gemeingut amerikanischen Denkens ge-

180



worden. Über sie wird nicht, europäisch endlos, debattiert. Das einmal

Angenommene, das vor der Urteilskraft gesunder Menschenvernunft

haltbar Erwiesene ist vielmehr ein sicherer Unterbau, auf den
neue Denker und Gedanken ruhig weiterbauen können — weiter im
Sinne menschlichen Vertrauens, in der Richtung einer Zukunft, die die
Verwirklichung menschlicher Ziele und Ideale sein wird.

* *
Der »scientific sociologist«, von dem Ellwood den stolzen Satz

gefaßt, daß in unserer Welt niemand eine wichtigere Arbeit als er
verrichte, ist also hier zu entschiedenen Werturteilen gelangt und vom
puritanischen Elan der ersten Pioniere, der »Pilgrim Fathers«, erfüllt.

Nicht nur Henry Wallace, der Roosevelts Agrikulturminister und
nebenbei ein rührig dilettierender Soziologe ist, schreibt in seinen
»New Frontiers«, daß wohl keine neue Welt brachliegenden freien
Bodens im Westen mehr vorliege, daß aber eine neue Welt der
gegenseitigen Hilfe und des humanitären Dienstes in uns selber noch möglich

und aufzurichten sei. In der ganzen amerikanischen Soziologie
gibt es — außer den sehr üblichen »matter of facts« Untersuchungen —
kaum ein beliebteres Thema als die Zukunft und das Ziel geistig-gesellschaftlichen

Werdens. Und wir brauchen nicht zu betonen, daß auch
hier nicht eine billige Schwarzmalerei dominiert: Ob Maxlver in der
Zukunft eine sich vollendende Realisation der Gemeinschaft und
einen immer ausgedehnteren Dienst am Leben erblickt, ob Ellwood die
freie Persönlichkeit dieser Zukunft mit dem tiefst überzeugenden Ernst
angelsächsischer Begeisterung charakterisiert, ob Todd in seinem
»Theories of social Progress« einen breiteren Konzept der Wahrheit
verkündet, — diese Denker sind wahrlich keiner an den Wurzeln des
Geistes nagenden Skepsis zum Opfer gefallen. Ihr Glaube an ihr Werk,
an ihre durch Wissenschaft lösbaren Aufgaben, gibt ihnen ein ruhiges
Selbstbewußtsein.

Ist dies aber nicht bloß eine Variation der »ewigen Prosperity« —
nur eben auf eine scheinbar wissenschaftliche Höhe erhoben? Und
wenn nicht, wenn diese Denker durch wahrlich tiefe sozialpsychische
Einblicke geführt werden, indem sie in der Zukunft ein gerechteres
Leben der Menschheit auf Erden erblicken, sind sie doch nicht deshalb
so vertrauensvoll, weil die Geschichte ihres Erdteils den Krisenzustand
der neuen Zeit: den bewußten Klassenkampf noch nicht erreichte?

Wir glauben kaum. Man sieht hier klar und nüchtern auch
Wirklichkeit und Gefahr. Seit Thorstein Veblen, dem vor einigen Jahren
verstorbenen Sozialökonomen der Columbia Universität, über den hier
schon geschrieben wurde, ist auch die Erkenntnis zum Gemeingut
amerikanischen Denkens geworden, daß unsere Kultur von einer schweren
Krankheit der Disparität verzehrt wird, da unsere juristische und
kulturelle Entwicklung hinter der technischen weit zurückgeblieben ist;
daß daher die drohende Gefahr eines Untergehens nur dann zu
vermeiden ist, wenn der juristische und rein kulturelle Sektor der
abendländischen Zivilisation auf die Höhe des Technischen erhoben wird
Cooley betont in einem seiner letzteren Vorträge, daß bloß ein Zehntel

181



der amerikanischen Bevölkerung die Hälfte der amerikanischen
Produktion konsumiere, daß also nur die Hälfte der amerikanischen
Maschinen und Arbeitskräfte für die übrigen neun Zehntel produziere!
Er weiß, daß dieser Zustand des Luxus und der Armut — das »Poverty
amidst Plenty« — zu den krisenhaften Erscheinungen der Wirtschaft
und des gesamten sozialen Lebens führen muß. Er sagt auch
ausdrücklich, daß diese Verteilung »für alle Schuld und Entartung des

gegenwärtigen Systems, für die Trunksucht und die Prostitution, die
Kinderarbeit und die korrupte Politik die Verantwortung trägt«. Und
er fügt auch gleich hinzu, daß daher eine Werttheorie, die den Wert
der Güter aus Marktpreisen abzuleiten sucht — an die sogenannte
Grenznutzentheorie denkt er offenbar —, »unmittelbaren und
vorübergehenden Aspekten« vielleicht Genüge tun, aber auf keinen Fall eine
Lehre von großer Sicht — of a large sense — sein könne Auch die
»Introductory Sociology«, in der zwei Schüler von Cooley, die
Professoren Angell und Carr, hauptsächlich ihres Meisters Ideen vertreten
und entfalten, befaßt sich lange Seiten hindurch mit dem
Klassenproblem. In 1926, heißt es hier, inmitten einer wachsenden
technologischen Arbeitslosigkeit, indem mehr als 8 Millionen Arbeitslose
in den USA. waren, beschäftigten sich die Gesetzgeber der Staaten
Neuyork, Virginia und Massachusetts mit einem Gesetzesvorschlag, der
die Kinderarbeitszeit verlängern wollte Einwanderer, die bei einer
großen Kohlengesellschaft Arbeit suchten, wurden als solche betrachtet,
die sich im vollen Besitz des Rechts der »Freiheit des Vertrags«
befinden, obwohl nicht einer von ihnen Geld gehabt hätte, den Ort zu
verlassen; — und gleich, als sie versuchten, sich zu vereinigen, um
ihre Interessen besser zu vertreten, wurden sie wegen der Verletzung
dieses Rechts des »freien« Arbeitsvertrags angezeigt..

Conflict, maladjustment, desintegration sind übrigens ebenso oft
gebrauchte Begriffe dieser neueren amerikanischen Soziologie, wie
etwa control, eultur and education. Die Mängel der gesellschaftlichen
Struktur und die Fehler ihrer Funktion werden aber hier nicht in eine
götzenhafte Weite der Übermacht und der Unabänderlichkeit
verschoben, wo sie mehr nur Opfer verlangen können. Sie werden einfach
als Wirkung der sozialen Umgebung und seelische Reaktion auf sie
gewertet. So leitet zum Beispiel Robert E. Faris mit dem geradezu
sechsten sozialpsychologischen Sinne der angelsächsischen Denker
auch die seelische Krankheit der Schizophrenie von einer sozialen
Umgebung ab, in der die Solidarität und Liebe schaffenden Beziehungen
der familienartigen Verbände, der »primary groups«, fehlen oder sich
nur mangelhaft entfalten können: von den »hobo areas« und den
»slums« der großen Industriestädte, wo sie in der Tat viel öfter als
unter den Wohlhabenden, den »well-to-do«-Leuten, erscheinen... So

wirft Robert E. Park auf manche Probleme sozialer Konflikte ein
helles Licht, indem er den Begriff des »marginal man« in die
Sozialpsychologie und die Soziologie einführt und diesen »desintegrierten <

Typus moderner Gesellschaften so charakterisiert, daß in seiner Seele
sich zwei Kulturen unvollkommen berühren, da er mit seiner Ver-

182



gangenheit und Traditionen auch dann nicht brechen wollte, wenn dies
ihm erlaubt wäre Sind aber in diesem Sinne nicht manche auch
von uns, die nicht Einwanderer der USA. sind und uns sozial
vollwertig fühlen, »marginal men«, in deren Seelen zwei oder noch mehr
Kulturen sich unvollkommen berühren und die mit unserer Vergangenheit

und unseren Traditionen auch dann nicht brechen wollten, wenn
dies uns erlaubt wäre?

Ist aber überhaupt die »desintegrierte« Gesellschaft eine solche,
die aus disharmonischen Menschen besteht, und sind disharmonische
Menschen diejenigen, die unlogische, ungleichzeitige, einander
widersprechende Institutionen erziehen, so sind diese Institutionen — die
wirtschaftlichen ebenso wie die juristischen und die religiösen —
umzuformen, so sind sie an unser neues, kollektives, im höchsten Sinne
des Wortes wechselwirkendes (interdependentes) Zusammenleben
anzupassen!

Das ist das Hauptprinzip, das die amerikanischen Sozialwissenschafter

den sozialen Ingenieuren, den Politikern ihres Landes, die das
soziale Leben der Vereinigten Staaten umformen wollen, geben. Und
sie haben alles Recht, nicht daran zu zweifeln, daß diese aus ihrem
Wissen auch Gebrauch machen werden.

Otto Brauns Erinnerungsbuch
Von * * *

Otto Braun ist derjenige Minister der Weimarer Republik, der weitaus

am längsten seine Position zu behaupten vermochte. War er doch
seit November 1919 fast vierzehn Jahre lang preußischer Minister, davon
zwei Jahre als Landwirtschaftsminister und zwölf Jahre als
Ministerpräsident. Und Preußen war ja der deutsche Bundesstaat, der zwei
Drittel der Gesamtbevölkerung des ganzen Reiches umfaßte und schon

vor und erst recht nach der Reichsgründung vom Jahre 1871 inner -
wie außenpolitisch die Reichspolitik bestimmt hatte. Wer also vierzehn
Jahre lang in der Weimarer Republik als fester Pol in der Kabinett-
und Ministererscheinungen Flucht in Preußen an leitender Stelle
gestanden hatte, mußte nicht nur intimste Einblicke in das oft so
stürmische Ringen der Kräfte und Gegenkräfte dieser Republik gewonnen
haben, sondern auch selbst keineswegs ein untergeordneter Faktor dieser
Kämpfe gewesen sein. Brauns Erinnerungsbuch «Von Weimar zu Hitler»
(Europa-Verlag Neuyork) bestätigt denn auch diese Annahme, trotzdem

er im Vorwort erklärt, nur «einen bescheidenen Beitrag zur
Geschichte Preußen-Deutschlands» geleistet zu haben. Man gewinnt aus
den 452 Seiten seines Buches nicht nur ein knappes Gesamtbild der
preußischen und deutschen Entwicklung während der Weimarer
Republik, sondern auch einen Begriff von der persönlichen Energie und
dem zähen Beharrungsvermögen des einstigen Schriftsetzergehilfen, der
sich in zwanzigjähriger eifriger Parteiarbeit, davon zehn Jahre als

183


	Charles Horton Cooley und die neuere amerikanische Soziologie

