
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 18 (1938-1939)

Heft: 10

Artikel: Harold J. Laski : ein geisteshistorisches Porträt

Autor: Hort, Desider

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-333518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-333518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Harold J. Laski
Ein geisteshistorisches Porträt.

Von Desider Hort.
Das neuzeitliche Denken über Politik, das heißt über Staats- und

Regierungskunst, beginnt in Italien mit Macchiavellis »II Principe« und
schafft im Land der ersten europäischen Renaissance und der aktiven
Erinnerung an kleine und streitende Städtestaaten eine nationale
Tradition für Tyrannei. Diese Politik wird auf französischem Boden, im
Land der christlichsten Könige und der feudalsten Willkürherrschaft,
bald zu einer Philosophie der Revolution — einer Enzyklopädie der
notwendigen Umformung des ancien regime zu einem kapitalistischen
Staat. In England, wo die Denker von Anfang an mehr mit der
Wirklichkeit als mit den Idealen beschäftigt waren, brachte dann das
politische Denken eine wirklichkeitsnahe Psychologie hervor: eine
Erforschung menschlicher Anlagen und Veranlagungen, die in der politischen

Sphäre zutage treten. Die Politics, die englische politische
Wissenschaft, ist auch heute meist eine Art Sozialpsychologie, und Hobbes,
der die ersten Schriften über Politik in englischer Sprache geschrieben,
wird von Höffding in seiner »History of modern Philosophy« mit allem
Recht als der Begründer der englischen Psychologie, »das ist der
englischen Art der Philosophie«, genannt. Hat dann John Stuart Mill
dieser psychologisierenden »Politics« eine humanistische Note gegeben,
so hat sie Laski, Professor der politischen Wissenschaft an der
Londoner Universität, zu einer wahrhaften Wissenschaft des Sozialen
erhaben, eben weil er sich mit einer Darlegung psychischer Eigenheiten
nicht begnügte, sondern das Politische in der Totalität der sozialen
Lebensäußerungen aufzuzeigen, seinen organischen Zusammenhang mit
anderen sozialen Erscheinungen klarzulegen suchte,

Diese Vollendung kam erst durch eine Wendung zum Historischen
und damit zum Sozialistischen zustande: Politik und Staat ist bei Laski
nicht nur Betätigung menschlicher Eigenschaften, sondern und vor
allem eine historische Gegebenheit, die — auch heute noch — Eigentum
durch Gewalt garantiert. Laskis »politische Wissenschaft« ist daher
vor allem eine Darstellung der geschichtlichen Formen und möglichen
Umformungen des Staates und der ihm zugrunde liegenden
Institutionen.

I.

Die Staatstheorie Laskis ist kurz und einfach:
Der Staat, obwohl die höchste Organisationsform modernen sozialen

Lebens, ist im Grunde ebenso ein Verband von Menschen wie jede
andere Organisation, Er besteht aus Menschen, die berechtigt sind,
in seinem Namen Normen, Verhaltungsregeln zu erteilen — das ist die
Regierung —, und aus Menschen, die sich diesen Normen zu
unterordnen und ihnen gemäß zu verhalten haben — aus Staatsbürgern oder
Untertanen. Der Staat kann nur durch seine Beauftragten handeln,

358



sonst ist er eine bloße Abstraktion. Diese Beauftragten sprechen für
ihn, formulieren seinen Willen als Gesetze, welche, wenn es sich um
einen Rechtsstaat handelt, auch die Beauftragten binden Dieser
formale Staatsbegriff genügt aber heute nicht mehr. Er ist zu ergänzen,
und er ist durch die Frage zu ergänzen, ob und in welchem Maße die
Staatsgesetze, welche das Verhalten der Staatsbürger bindend (durch
Zwang, wenn es nötig ist) normieren, im Interesse dieser Staatsbürger
stehen. Es kommt also nicht mehr allein die bloße Ordnung in
Betracht, die der Staat aufrechterhält, sondern es wird eine Ordnung
verlangt, die den Lebenszwecken und -interessen der Einzelnen Rechnung
trägt. Politische Macht kann immer weniger ohne Rücksicht auf
diejenigen, denen sie das Verhalten vorschreibt, existieren — das ist der
Sinn der Entwicklung. Die Menschen, die sich ihrer Interessen und Ziele
bewußt werden, fragen immer mehr und immer bewußter, ob die
Institutionen des Staates auf diese Ziele und Interessen Rücksicht nehmen,
Sie beurteilen Staatsform und Staatsmacht immer mehr nach ihrer Funktion,

nach ihrer Fähigkeit, das möglichst große Glück einer möglichst
großen Zahl zu sichern Ordnung ist nicht das größte Gut, kann
doch auch eine sklavische Ordnung ohne die geringste Rücksicht auf
Menschenwürde existieren. Allein die Ergebnisse, welche sie sichert,
kann die Ordnung legitimieren. Und diese Ergebnisse können nur solche
sein, welche Menschenglück schaffen — das Menschenglück einzelner,
die alle leben wollen: Verlangt der Staat von seinen Bürgern Gehorsam
den Gesetzen gegenüber, so haben diese das Recht — und sie haben es

im Laufe der Entwicklung immer mehr — zu fragen, ob auch sie selber
durch diese Gesetze berücksichtigt werden Darum hat jedes
Zeitalter sein »Naturrecht«: die Prinzipien und Werte, welche die Staats-
gesetze nicht außer acht lassen sollen.

Der Staat sei, kurz, eine bloße Abstraktion. Was wir zu untersuchen
haben, seien die Regierungsakte, die in seinem Namen sprechen Das
ist die Grundlage dieser Political Science, Und die Untersuchungen,
die Laski unternimmt, die Werte, die er zur Beurteilung der Regierungsakte

sich setzt, entsprechen und entspringen seiner hohen Auffassung
von den Rechten und Pflichten eines freien Menschen.

Auf den ersten Blick scheinen nun die Rechte hier die Pflichten
weit zu überwiegen. Denn nicht allein Demokratie verlangt Laski für
die Staatsbürger, die »Citizen«, nicht allein das Recht, sich nur jenen
Gesetzen, jenen Verhaltungsregeln der Staats- oder sonstigen Autorität
zu unterordnen, welche mit ihrer Zustimmung entstanden sind. Gebe
es doch kein inhärentes Recht des Staates auf den Gehorsam der Untertanen,

sei doch allein die Zusage eines aktiv mitwirkenden Geistes wahrhaft

und real, während alles andere nur die Grenzpfähle eines
Belagerungszustandes zeigen, in dem Zwang herrsche, jenseits deren auch die
Macht des Zwanges aufhöre und der offene Aufstand beginne Außer
diesem formalen Recht auf Staatsinstitutionen, die ihn befragen und so
seine Wünsche in Betracht ziehen, hat aber der freie Mensch Recht,
auch inhaltlich, auf Gesetze, die ihm auch persönlich möglichst
begegnen. Formale Demokratie und Staatsgesetze, welche das Volkswohl

359



immer mehr vor Augen halten, gehören logisch zusammen. Dieser
höchsten Notwendigkeit der historischen Logik entsprang die
Ueberzeugung, die Jaures' Sätze mit einem fast pantheistischen Evolutionsglauben

beflügelt -— die nämlich, daß eine Epoche der werdenden
Demokratie zugleich eine Epoche des werdenden Sozialismus ist. Laski
geht weiter: Mit dem wirklichkeitsnahen Blick, den einem die
angelsächsische Kulturtradition verleiht, untersucht er auch, was der Inhalt
eines würdigen, »validen« Staatsgesetzes sei, das in einer werdenden
Demokratie entstehe. Und über den Inhalt des Gesetzes entscheiden
bei ihm Prinzipien des Gemeinschaftslebens einer politischen Gemeinschaft,

in der der erste »politische« Aufstand von Europa entstand, da
die Bürger eben den Zwang der Zentralgewalt über jene Grenzpfähle
des Belagerungszustandes hinaus nicht mehr zu dulden imstande und
willig waren, Ein gutes Gesetz sichere die größtmögliche Befriedigung
der Ansprüche auf Menschenglück, oder noch mehr: die größtmögliche
Befriedigung menschlicher Ansprüche auf individuelles Glück — denn
die zwei Formeln bedeuten bei weitem nicht dasselbe, und an das
letztere kann nur ein Professor englischer Politik denken.

Der »Citizen« (Bürger) dieser politischen Wissenschaft ist also
wahrhaft kein bloßer Untertan Und dennoch — ist dieser Citizen
sich auch dessen nicht wohl bewußt, wo seine Pflichten beginnen? Hat
er nicht kämpfen können, als er für England kämpfen mußte, »für die
Felder und Wiesen, die Bäume und Wälder Englands, für die englische
Atmosphäre — die guten Tage in England« Wußte er auch nicht,
daß dies alles, was mit »liberty« synonim sei (aus Briefen gefallener
Engländer), auch eine große Pflicht bedeute: die Pflicht, vernünftig zu
sein und das Zusammenleben mit anderen, wenn es darauf ankommt,
bis zur Aufopferung des individuellen Lebens zu bejahen.

Es ist kein Zufall also, es entspringt, im Gegenteil, aus tiefinnerer
angelsächsischer Tradition, daß Laski seine Pflichtenlehre in einem
Buch über »Liberty« entfaltet. Und es ist angelsächsische Tradition,
daß er den kategorischen Imperativ dieser Pflichtenlehre, dieser Lehre
über die Pflichten eines Englishman, nicht in einer formal nebelhaften
Verallgemeinerung ethischen Handelns, sondern in einem Aufruf zur
stetigen Anpassung an die Notwendigkeiten des ewig sich wandelnden
Lebens formuliert. »The facts count and the facts are aggregate ex-
perience« — heißt es in einem seiner glänzenden Essays, Nur
Tatsachen zählen und Tatsachen entstammen allein gesammelten
Experimenten.

Die psychologische Folge dieser Auffassung ist freilich eine
weitgehende Toleranz dem Menschen und seinen Lebenszielen gegenüber
— die Ueberzeugung, daß alles, was im Leben zum Vorschein kommt,
wenn auch nicht immer vernünftig, aber irgendwie doch begründet:
eben durch das Leben von Menschen hervorgerufen und legitimiert sei,
Menschen wollen leben und möglichst gut — nach eigenen Werten
gut — leben; wenn sie irgend was meinen und entsprechend leben
möchten, so tun sie dies eben, weil ihr Leben ihnen gewisse Fragen und
Antworten stellt. Und dies Leben ist das Gewebe unendlich viel-

360



artiger Wünsche, Handlungen und Unterlassungen, Gelingen und
Scheitern, Ihr könnt und dürft es nicht in das Prokrustesbett bloßer
typisierender Formeln zwingen — You cannot compartmentalize life!...
Und insbesondere ihr, Machthaber des Staates, habt euch zu vergegenwärtigen,

wie eure Gesetzgeberei dem einzig mächtigen und entscheidenden

Leben immer nur nachhinken könne. Ihr habt in erster Linie
eure Gesetze, unter Gefahr, daß sie sonst zu toten Buchstaben werden,
immer wieder dem sich ewig wandelnden und entfaltenden Leben
anzupassen. Ihr habt nicht zu vergessen, daß das Wahre und Richtige
sich nur in einem freien Wettbewerb aller Lebensansprüche gestalten
kann — durch einen »rational criticism«, in dem jeder seinen Standpunkt

und seine Ansichten durch Vernunftgründe zu unterstützen hat.
Denn neuen Umständen entspringen immer neue Lebensversuche, die
immer, wenn auch gefehlt, kreativ und gestalterisch wirken

So ist »liberty«: Pflicht eines freien Menschen die rationale
Erwägung aller Möglichkeiten, die einem offenstehen, ein Rechnungtragen
mit den Tatsachen, den Menschen und Dingen, die — um mit dem
anderen großen Pragmatiker angelsächsischer Tradition über der See,

John Dewey, zu sagen — uns auf unser Tun zurücktun: do something
to us in return

IL
Es ist freilich nicht so einfach, Laski zu porträtieren. Was er vom

englischen Volk sagt, daß es nicht gewohnt sei, den geradesten Weg
zu seinen Zielen zu wählen, trifft auch auf ihn vollständig zu. Auch
Laski illustriert seine Thesen von allen möglichen Seiten aus, statt sie
aus intuitiven Prinzipien zu deduzieren; auch er beweist gerne beispielhaft,

statt logisch. Er ist, kurz, ein glänzender Essayist, kein
Systematiker. Was dennoch durch seine Zeilen und Bücher, was insbesondere
durch die hohen Stellen seines von innerer Leidenschaft durchglühten
Pathos — durch ein Pathos, das weit tiefer wurzelt als sein Skeptizismus

— hindurchzieht, das ist eine große und glaubende Ueberzeugung,
die das eigentlich Laskianische bedeutet.

Denn das Pragmatische und das, was wir am ehesten das Sozial-
Hedonistische nennen könnten, teilt Laski mit seinen angelsächsischen
Denkergefährten, Wahrheit ist englisch immer ein Mittel zum Ziel,
ein eigenartiges, spezifisch-menschliches Werkzeug fürs Wirken. Einen
Spenglerschen Satz wie etwa diesen: »Die andere, die systematische
Methode dient nur dem Auffinden von Wahrheiten, aber
Tatsachen sind wichtiger als Wahrheiten«, könnte ein Angelsachse nicht
niederschreiben oder gar als einen besonders tiefschürfenden Satz
unterstreichen, da er diese Gegenüberstellung von Tatsache und
Wahrheit für unsinnig hielte. Auch das Ethische ist in diesen nüchtern
glaubenden Benthamisten kein übermenschlich-erhabener Worthauch,
sondern eine wirksame Entschlossenheit, den Gegebenheiten Rechnung
zu tragen und sich in das Ganze individueller Strebungen für das
Wohlergehen einzuordnen, das Gute so durch kleine Menschentaten zu
verwirklichen. Es ist kein Zufall, daß der Angelsachse außer dem I — dem

361



Anfang und Ende alles Sozialen — den großen Buchstaben, das »write
large«, sich so selten erlaubt, daß die Zeilen in seiner Schrift so gleichmäßig

und ausgeglichen ineinanderlaufen: Das Große ergibt sich doch
aus einzelnen kleinen Anstrengungen, und die großen Augenblicke,
wie Thackeray irgendwo sagt, gleichen den anderen Augenblicken
Darum, da er sich auf den alltäglichen Lauf des Lebens verläßt, verliert
er so selten das Vertrauen in das Kommende, in die Zukunft. Darum
wirkt die letzte Weihnachtsbotschaft des Georg V., dieses typischen
Englishman, daß er sehr einfach aus dem Herzen sprechen und nicht
so sehr an das Empire selbst denken wolle als vielmehr an die Männer.
Frauen und Kinder, die im Empire leben, so unsäglich tief und
erschütternd. Das Gute und das Rechte ist doch im Grunde so einfach
und selbstredend, und die Männer und Frauen und Kinder in den
Reichen tun doch, wenn sie daran durch Zwang und Unsinn nicht
gehindert werden, in ihrer weit überwiegenden Mehrheit das Gerechte
und Richtige — ja, sie tun dies oft auch trotz der Unvernunft, die sie
in den überkommenen sozialen Institutionen umgeben,,. In diesem
wurzelhaft optimistischen Glauben an das genuine Gute im Menschen
stellt der heutige Angelsachse die innere Ueberzeugung und ihre
Gestalterin: die Erziehung so hoch, Laski bleibt also auch dann typisch
angelsächsisch, als er in seinem »Liberty in the State« die Freiheit in
dem rationalen Ueberzeugtsein erblickt und der Erziehung so tiefe
Zeilen widmet.

Und doch tritt hier das eigentlich Laskianische hervor, sobald er
seine Beispiele wählt. »Lehrt ein Kind jahraus jahrein, daß die
amerikanische Verfassung das letzte Wort aller politischen Weisheit sei, und
ihr werdet die Schwierigkeiten einer rationellen und notwendigen
Anpassung der Konstitution (the amendment) verzehnfachen, wenn die
Generation dieses Kindes aufwächst.« »Es ist gefährlich, das Kind
in den Händen von Lehrern zu lassen, die des Glaubens sind, daß

Experiment und Vernunft weichen müssen, sobald sie sich mit den
Erinnerungen nicht übereinstimmen lassen, die in den teilweise
mythischen Annalen eines primitiven semitischen Stammes, der vor
mehreren tausend Jahren lebte, niedergelegt sind; oder in den Händen von
Lehrern, die meinen, daß Patriotismus und Bejahen des bestehenden

politischen Systems das gleiche bedeuten.« Das sind bereits Beispiele
eines Denkers, der nicht allein die üblichen Meinungen über Recht und
Rechtsstaat nacherzählt, der sich auch mit den psychologischen Gründen

des politischen Handelns nicht zufrieden stellt, sondern auch wohl
weiß, wo die Grundlagen der Politik liegen.

Laskis psychologisch unterbaute Politische Wissenschaft betont
immer wieder, daß in einer Gesellschaft, wo ökonomische Ungleichheit
und ihr entsprechende Institutionen herrschen, der menschliche Drang
nach Vernunft, Freiheit und Ausgeglichenheit fast unüberwindbaren
Hindernissen begegnet. Denn in einer Gesellschaft, in der wenige über
die Güter und somit die Lebensmöglichkeit der vielen verfügen, das

freie Lebensexperiment und die entsprechenden Wahrheiten und Wollen
dieser letzteren, der Nichtbesitzer, den Besitzern notwendigerweise als

362



ein Frevel auf die Grundlagen der bestehenden Ordnung erscheinen
muß. Was ist daher selbstverständlicher, als daß die Freiheit der
Besitzer, nach eigenen Bedürfnissen, Wünschen und Werten zu leben,
dieselbe Freiheit den Nichtbesitzern nicht zulassen kann, ohne sich selbst
zu gefährden? Eine Gesellschaft, in der die Früchte der ökonomischen
Tätigkeit ungleich verteilt werden, ist gezwungen, das Prinzip der Freiheit

zu verneinen — infolgedessen aber auch die Demokratie, das
gleiche Recht jeder einzelnen auf Glück und Gelingen, nur auf dem
Gebiete zu dulden, wo es sich um Unbedeutendes handelt. Deshalb ist
es, daß, sobald die demokratische Freiheit die ökonomische Ungleichheit

und die sie aufrechterhaltende Organisation gefährdet, Freiheit
und Demokratie in ernste Lebensgefahr geraten Ein wirklich neues
Experiment, eine wahrhafte Erneuerung der Gesellschaft — the truthful
news — bedroht noch immer alte und veraltete Privilegien, die eben
die Staatsmacht als Recht garantiert. Aus diesem tiefverwurzelten
historischen Gegensatz folgt logischerweise, daß das Höchste, was Freiheit

und Demokratie in einer Klassengesellschaft erreichen können,
nicht mehr ist als ein tätiger Wille zum Umbau der Institutionen —
eine »working compromise«.

Was nun die Aussichten dieser »working compromise«, dieser
arbeitenden, die Institutionen der Klassengesellschaft demokratisch
umbauenden Kompromisse anbelangt, scheint Laski nicht sehr vertrauensvoll

zu sein. Eine der wichtigsten Aufgaben der Epoche ist wohl nach
ihm, der Arbeiterschaft im Staate die ihm gebührende Position zu sichern
und somit zu sichern, daß die Klassengesellschaft, in der allein Eigentum

Recht gewährt, in eine Gesellschaft umgestaltet werde, in der allein
die soziabile, gesellschaftlich notwendige Leistung einen berechtigen
wird, auch Eigentum zu haben. Laski nähert sich oft dem Entwicklungsgedanken,

den Jaures am unbedingtesten formulierte, dem nämlich, daß
in der Demokratie der Sozialismus unaufhaltsam wachse und daß die
neue Klasse, welche in der kapitalistischen Epoche zur politischen
Macht gelange, diese Tendenz der Entwicklung vollenden werde. Der
Jauressche Glaube an die Notwendigkeit einer staatlich garantierten
Neuverteilung der Güter wird aber bei Laski durch eine tiefe Skepsis
überschattet: Laski vertraut auch der kapitalistischen Aristokratie
nicht. Er meint, daß auch die kapitalistischen Turgots nur dann zu
einem wirklichen und wirksamen Kompromiß bereit sein werden, wenn
es bereits zu spät sein werde, »The power to compromise — heißt es
im »Democracy in crisis« —, while compromise is still possible is per-
haps the rarest quality in history.«

Folgt aber nicht aus der historischen Auffassung des sozialen
Geschehens, daß in der Geschichte keine Situation sich wiederholt? Hat
der amerikanische Thorstein Veblen nicht recht, indem er betont, daß
die Revolutionen der Vergangenheit keine Analogie für die der Gegenwart

oder der Zukunft liefern können? Stehen für die heutige
Umwandlung nicht technische Mittel bereit, die, vergangenen Zeiten durchaus

unbekannt, in ihrer mächtigen Kapazität ebenso aufbauend wie, im
Falle einer Gewaltanwendung, verheerend sein können? Veblen betont

363



auch, daß die Revolutionen von heute nicht mehr politisch und
militaristisch, sondern institutionalistisch sein werden, könnte doch die
heutige Arbeitsteilung eine Gewaltanwendung nicht einen Augenblick
ohne Katastrophe ertragen. Wir haben der Veblenschen Auffassung,
die übrigens auch Laski wohl bekannt ist, auch das Positive hinzuzufügen,

daß die heutige Umwandlung die Gewalt auch nicht braucht,
da in der spätkapitalistischen Gesellschaftsordnung eine — trotz
allem — mächtige Wahrheitswirkung vor sich geht.

Wenn auch die heutige soziale Organisation, wie auch Laski hervorhebt,

die Macht einer verschwindenden Minorität, die über die
Kommandobrücken der Produktion verfügt, geradezu ins Ungeheure steigert,
ist es nicht zu übersehen, wie die »public opinion« — eben in den
angelsächsischen Ländern — dieser Macht gegenüber zu kämpfen und auch
nicht unbedeutende Ergebnisse zu erreichen vermag. Das erste New
Deal ist wohl wirkungslos geblieben, daran ist aber nicht das Prinzip
selber schuld, das auch in USA. immer größere Massen mobilisiert und
in der Geschichte nicht mehr verlorengeht: das Recht der überwiegenden

Mehrheit, das Eigentum aufs neue, heutigen Bedürfnissen gemäß,
zu organisieren. In einem Staate, wo vor Franklin Delano Roosevelt
noch Hoover und Coolidge die Staatsoberhäupter waren, ist es allerdings

ein mächtiger Fortschritt, wenn der Präsident selber betont, daß
der innere Feind das Eigentumsprivileg des Big Business sei, und der
Supreme Court allmählich auch gezwungen wird, zu dieser Auffassung
zu gelangen. Auch in dem Staate, der der europäischen Entwicklung
mit zwei epochalen Reform Acts voranging, ist es nicht wahrscheinlich,

daß die Turgots des ancien regime ihre Bereitschaft zum
Kompromiß, zu wesentlichen Konzessionen »bis in die Eigentumsverhältnisse

hinauf«, zu spät äußern werden — um so weniger, da es sich
doch immer mehr herausstellt, wie die Sicherung des Profits durch
faschistische Diktaturen nicht allein den Profit, sondern die Grundlagen
allen Profitmachens selbst gefährdet.

Laskis Frage, ob die Demokratie doch nicht zu spät auf der Szene
erschien, ist mit einem entschiedenen Nein zu beantworten. Die Frage
ist eher die, ob feudale Ueberbleibsei die Demokratie in ihrer Wirkung
noch immer nicht lähmen und ob die Demokratie von diesen Fesseln
der sozialen Entwicklung nicht zu befreien sei. Es wäre unbegründeter
Pessimismus, diese Frage nicht entschieden zu bejahen.

III.
Glauben und Skepsis kämpfen hier miteinander — ein Glaube, der

sich nicht auf die Macht der Vernunft und der Einsicht verlassen will,
und eine Skepsis, die hoffen möchte, daß endlich doch die Macht des
Guten siegen wird Laski meint, daß der Enthusiasmus ein Feind
der Freiheit, der freien »deliberation« sei. Gibt er aber, eben wo er
durch ein edles Pathos zur Begeisterung erhebt, nicht selber mächtige
Beispiele einer kühnen Deliberation? Dient seine Skepsis, die oft in
Pessimismus entartet, besser dem intellektuellen Ziel: dem »Planen
unserer Zivilisation«, ohne das wir, auch nach ihm, zugrunde gehen?

364



Es ist wohl leicht möglich, daß Zeit und Leser selber für diese
Wirkung Laski'scher Schriften verantwortlich sind, weil eben das Abendland

der Möglichkeit einer alles vernichtenden Katastrophe zu nahe
gelangt ist, um sich den Luxus eines Pessimismus erlauben zu können.,.
Wie dem auch sei: Laskis tiefste Zeilen entspringen seinem Optimismus,
Der glänzende Logiker der »unabwendbaren« historischen Entwicklung
weiß, daß die Gesellschaft, welcher die Zivilisation entgegenmarschiert,
auf die Urimpulse des Menschen Antwort geben und sich auf die Basis
der Leistung stellen wird. Er weiß, daß in dieser Gesellschaft mächtige
schöpferische Energien des Menschen, die heute noch brachliegen,
erwachen werden, bereit, kollektiven Zielen zu dienen. Er fragt nur, ob
die alten und veralteten Institutionen des Eigentums und der
privilegierten Klassen die moralische Kraft aufbringen werden, auf ihre
Vorrechte zu verzichten. Er fragt nur, ob ihre Moral überhaupt mehr
und anderes sein kann, als für ihre Privilegien auf Leben und Tod zu
kämpfen. Er fragt — nicht an letzter Stelle durch das russische
»Experiment« beeinflußt —, ob eine Gesellschaft der Ungleichheit, im
notwendigen und unvermeidlichen Werden zur »Equalization«, eine Periode
der Gewaltanwendung überhaupt vermeiden kann,.. Das sind die
Stellen, wo Laski seiner Skepsis unterliegt, da er an eine mögliche
große Ueberzeugung der Massen, die sich ihrer bemächtigt und sich so
zu sozialer Macht erhebt, nicht glaubt.

Staaten und soziale Organisationen beruhen aber nicht allein auf
einer bestimmten Struktur der Produktionsweise und Produktionsverhältnisse

— darauf, was Marx »technisch-ökonomische Struktur« nennt,
sondern auch auf einer moralischen Ueberzeugung, die Jaures betont:
einer Auffassung der Menschenwürde, die wohl das soziale Sein meist
nur widerspiegelt, die aber unter Umständen auch selber das soziale
Sein zu gestalten vermag. Wenn Plato seinen Idealstaat sich anders
vorgestellt hat als etwa Macchiavelli oder Rousseau, wenn Laski von
einem »validen« Gesetz anderen Inhalt verlangt als Carl Schmitt oder
ein faschistischer StaatsJurist, so ist das eine Folge der Weltanschauung

und Wertauffassung, die diese Denker und ihre soziale Umgebung
hatten und haben. Existiert aber auch unter diesen »Wahrheiten« nicht
eine natürliche Hierarchie und ist nicht ebenso sicher wie das naturhafte
Werden lebendiger Organismen und um ihren Mittelpunkt kreisender
Himmelskörper, daß das Wahrhaftere, dem Wesen des Menschen
Entsprechendere, auch hier den Sieg davontragen wird?

Das ist unendlich mehr als grundlose Entwicklungsromantik, das
ist ein positiver Glaube an den Geist, der allem Sozialen zugrunde liegt.
Was im geschichtlich-sozialen Leben in letzter Instanz entscheidet, ist
das erkannte Wahre, ob es sich nun auf die Körperwelt oder die soziale
Welt bezieht — die Wahrheit, die nur eine ist und deren Erkenntnis
heute keine schwere Aufgabe mehr bedeutet. Nur wo Menschen ihre
»Wahrheiten« und entsprechenden Handlungsweisen miteinander
verteilen, entsteht eine Kultur: eine gleiche Art von sozialem Leben; und
wo diese communication, in der amerikanische Soziologen mit allem
Recht die Grundbedingung des Sozialen erblicken, immer größere

365



Massen umfassen kann, wie heute: zur Zeit der Radiowellen, kann
der höhere Lebenswert einer menschenwürdigeren Kultur den Massen
auf die Dauer nicht vorenthalten werden. Die — man möchte sagen
kulturelle Kapillarität wirkt zwischen Kulturstufen ebenso wie zwischen
Nationen und Gesellschaftsklassen. Wenn die heutige abendländische
»Kultur« sich so labil fühlt, so eben deshalb, weil sie sich ihres
niedrigeren Wertes anderen Kulturstufen gegenüber immer mehr bewußt
wird; und wenn sie der Zukunft so ziellos gegenübersteht, so deshalb,
weil keine sichere Werttafel einer höheren Kulturvorstellung ihr den
Weg zeigt und eine Hoffnung gibt. Laski betont, daß die Französische
Revolution siegen mußte, weil die Gesetze, die »legal imperatives« des
ancien regime, nicht mehr den neuen Bedürfnissen des sozialen Lebens zu
begegnen vermochten. Das ist auch heute der Fall, hinsichtlich der
heutigen Gesetze des heutigen ancien regime — mit dem Unterschied aber,
daß das Unvermögen der veralteten sozialen Institutionen, neuen Bedürfnissen

zu begegnen, heute nicht mehr nur unbewußt oder allein durch
einen kleinen Kreis erkannt ihre desorganisierende Wirkung ausübt,
sondern Tag für Tag größeren Massen bekannt wird. Was heute fehlt,
das ist das Positive der Erkenntnis: die einheitliche Moral, das »Sollen«,
das imstande ist, Zukunft zu bauen. Denn keine neue ethische Lehre
ist an die Stelle des »wissenschaftlichen Sozialismus« der Vorkriegszeit
getreten: der Bolschewismus, der sich als unverfälschter Marxismus
gebärdet, wird von der abendländischen Kulturmenschheit mit allem
Recht abgelehnt, und kein schöpferischer Geist hat noch eine neue
Synthese geschaffen. Die Welt dürstet aber nach der Idee, die ihrer
Entwicklungsstufe entspricht, und nie geahnte technische Mittel stehen
bereit, die neue, positive synthetische Erkenntnis mitzuteilen — zur
sozialen Gewalt zu erheben, die sich der Massen bemächtigt.

Hat aber diese elektrische Kapazität des Wahrheitswirkens auch
den sogenannten historischen Materialismus selber nicht in eine
historische Wahrheit verwandelt, die sich in vollem Maße nur auf
vergangene Geschichtsepochen bezieht? Denn es ist wohl wahr, daß eine
neue Form des technisch unterbauten Zusammenlebens, der, um mit
Laski zu sagen, »new rithm of life«, ist und bleibt es, der eine neue
rechtlich-politische Organisation verlangt. Kann aber, von einer
Entwicklungsstufe an, das soziale Bewußtsein nicht voran sein und dem
sozialen Sein entgegengehen, um es zu gestalten? Liegt der letzte Sinn
aller sozialen Entwicklung nicht darin, daß, je größer die Macht der
Einsicht, desto kleiner die Gewalt der Materie und des Unbewußten ist?
Ging in früheren Epochen eine allmählich vor sich gehende, unbewußte
Aenderung der Lebensverhältnisse der entsprechenden Ideologie und
rechtlichen Organisation voran, so kann heute, umgekehrt, eine
entsprechende Ideologie des Werdens — das eben, was Laski »Planen
unserer Zivilisation« nennt — dem menschlichen Verhalten und der
Umgestaltung des Rechtlich-Politischen vorangehen, um das »soziale
Sein« bewußt zu formen.

Laski macht in seinem schönen Buch über die Entstehung des
europäischen Liberalismus einen klaren Unterschied zwischen dem

366



»unconscious impact of events« und dem »deliberate effort of thinkers«.
Nun, es tut heute in höchstem Maße not, den Glauben an diese »thinkers«
nicht aufzugeben, ob sie nun schöpferische oder nur einfache menschliche

Denker sind, bereit, die erkannte Wahrheit anzunehmen. Die
Katastrophe eines neuen Weltkriegs kann wohl alles total vernichten. Der
»Untergang des Abendlandes« würde aber dann keine logische
Gleichzeitigkeit des historischen Geschehens bedeuten, keine Unumgänglichkeit,

die aus der Gegebenheit mit Notwendigkeit folgt. Der Untergang
wäre, im Gegenteil, eben in Spenglerschem Sinne ahistorisch: Möglichkeiten,

die offenstehen, vernichtend. Wenn aber diese Katastrophe
verhindert wird, haben wir keinen Anlaß, am Kommen einer Zeit zu
zweifeln, in der Menschen menschenwürdig werden leben und sterben
können. Und wir haben keinen Anlaß, auch daran zu zweifeln, daß
dieser Zustand auch ohne die Gewaltanwendung der Arbeiterklasse,
die dadurch ihre historische Mission verfehlen würde, verwirklicht
werden kann.

Die Finanzlage der Stadt Zürich Ende 1938

erörtert Genosse Dr. Emil Klöti, Stadtpräsident, in einer soeben als
Sonderdruck aus den Zürcher Statistischen Nachrichten (Heft 4) erschienenen
Broschüre von 34 Seiten. Wir entnehmen ihr folgende Feststellungen:

Die ungedeckte Schuld der Stadt Zürich betrug Ende 1938 Fr. 35 886 000,

Als bei deren Berechnung nicht berücksichtigte Aktiven sind von ihr in
Abzug zu bringen:

das Nettovermögen des Armengutes Fr. 177 000
die Summe der Rückstellungen »10 730 000

Zusammen Fr. 10 907 000

Bei der Straßenbahn tritt an die Stelle des
aufgezehrten Ausgleichsfonds ein Passivsaldo von » 1401000

Es bleiben Fr. 9 506 000

Zieht man von der ungedeckten Schuld im Betrage
von Fr. 35 886 000

diese » 9 506 000

ab, so verbleibt eine Nettoschuld von Fr. 26 380 000

Die Vermögenslage hat sich somit seit 1930 mehr verschlechtert, als die
Entwicklung der ungedeckten Schuld annehmen ließ, denn an Stelle des

Nettovermögens 1930 von Fr. 11533 000
tritt Ende 1938 eine Nettoschuld im Betrage von » 26 380 000

so daß die wirkliche Verschlechterung der Vermögenslage
den Betrag von Fr. 37 913 000

ausmacht.

Aus diesen Darlegungen darf nicht der Schluß gezogen werden, die Stadt
Zürich weise eine außergewöhnlich hohe öffentliche Schuld auf. Ein Vergleich

367


	Harold J. Laski : ein geisteshistorisches Porträt

