Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 18 (1938-1939)

Heft: 10

Artikel: Harold J. Laski : ein geisteshistorisches Portrét
Autor: Hort, Desider

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-333518

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-333518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Harold J. Laski

Ein geisteshistorisches Portrit.
Von Desider Hort.

Das neuzeitliche Denken iiber Politik, das heifit {iber Staats- und
Regierungskunst, beginnt in Ifalien mit Macchiavellis »I1 Principe« und
schafft im Land der ersten europiischen Renaissance und der aktiven
Erinnerung an kleine und streitende Stidtestaaten eine nafionale Tra-
dition fiir Tyrannei. Diese Politik wird auf franzésischem Boden, im
Land der christlichsten Kénige und der feudalsten Willkiirherrschait,
bald zu einer Philosophie der Revolution — einer Enzyklopiddie der
notwendigen Umformung des ancien régime zu einem kapitalistischen
Staat. In England, wo die Denker von Anfang an mehr mit der Wirk-
lichkeit als mit den Idealen beschidftigt waren, brachte dann das
politische Denken eine wirklichkeitsnahe Psychologie hervor: eine Er-
forschung menschlicher Anlagen und Veranlagungen, die in der politi-
schen Sphére zutage treten. Die Politics, die englische politische Wis-
senschaft, ist auch heute meist eine Art Sozialpsychologie, und Hobbes,
der die ersten Schriften iiber Politik in englischer Sprache geschrieben,
wird von Héfiding in seiner »History of modern Philosophy« mit allem
Recht als der Begriinder der englischen Psychologie, »das ist der
englischen Art der Philosophie«, genannt. Hat dann John Stuart Mill
dieser psychologisierenden »Politics« eine humanistische Note gegeben,
so hat sie Laski, Professor der politischen Wissenschaft an der
Londoner Universitit, zu einer wahrhaften Wissenschaft des Sozialen
erhoben, eben weil er sich mit einer Darlegung psychischer Eigenheiten
nicht begniigte, sondern das Politische in der Totalitit der sozialen
LebensduBerungen aufzuzeigen, seinen organischen Zusammenhang mit
anderen sozialen Erscheinungen klarzulegen suchte.

Diese Vollendung kam erst durch eine Wendung zum Historischen
und damit zum Sozialistischen zustande: Politik und Staat ist bei Laski
nicht nur Betédtigung menschlicher Eigenschaften, sondern und vor
- allem eine historische Gegebenheit, die — auch heute noch — Eigentum
durch Gewalt garantiert. Laskis »politische Wissenschaft« ist daher
vor allem eine Darstellung der geschichtlichen Formen und méglichen
Umformungen des Staates und der ihm zugrunde liegenden Insti-
tutionen.

L

Die Staatstheorie Laskis ist kurz und einfach:

Der Staat, obwohl die héchste Organisationsform modernen sozialen
Lebens, ist im Grunde ebenso ein Verband von Menschen wie jede
andere Organisation. Er besteht aus Menschen, die berechtigt sind,
in seinem Namen Normen, Verhaltungsregeln zu erteilen — das ist die
Regierung —, und aus Menschen, die sich diesen Normen zu unter-
ordnen und ihnen gemilBl zu verhalten haben — aus Staatsbiirgern oder
Untertanen. Der Staat kann nur durch seine Beauftragten handeln,

358



sonst ist er eine bloBe Abstraktion. Diese Beauftragten sprechen fiir
ihn, formulieren seinen Willen als Gesetze, welche, wenn es sich um
einen Rechtsstaat handelt, auch die Beauftragten binden... Dieser
formale Staatsbegriff geniigt aber heute nicht mehr. Er ist zu ergidnzen,
und er ist durch die Frage zu ergidnzen, ob und in welchem Malle die
Staatsgesetze, welche das Verhalten der Staatsbiirger bindend (durch
Zwang, wenn es notig ist) normieren, im Interesse dieser Staatsbiirger
stehen. Es kommt also nicht mehr allein die bloBe Ordnung in Be-
tracht, die der Staat aufrechterhilt, sondern es wird eine Ordnung ver-
langt, die den Lebenszwecken und -interessen der Einzelnen Rechnung
tragt. Politische Macht kann immer weniger ohne Riicksicht auf die-
jenigen, denen sie das Verhalten vorschreibt, existieren — das ist der
Sinn der Entwicklung. Die Menschen, die sich ihrer Interessen und Ziele
bewuBt werden, fragen immer mehr und immer bewuBter, ob die Insti-
tutionen des Staates auf diese Ziele und Interessen Riicksicht nehmen.
Sie beurteilen Staatsform und Staatsmacht immer mehr nach ihrer Funk-
tion, nach ihrer Fihigkeit, das moglichst groBe Gliick einer méglichst
groBen Zahl zu sichern... Ordnung ist nicht das gréBte Gut, kann
doch auch eine sklavische Ordnung ohne die geringste Riicksicht auf
Menschenwiirde existieren. Allein die Ergebnisse, welche sie sichert,
kann die Ordnung legitimieren. Und diese Ergebnisse kénnen nur solche
sein, welche Menschengliick schaffen — das Menschengliick einzelner,
die alle leben wollen: Verlangt der Staat von seinen Biirgern Gehorsam
den Gesetzen gegeniiber, so haben diese das Recht — und sie haben es
im Laufe der Entwicklung immer mehr — zu fragen, ob auch sie selber
durch diese Gesetze beriicksichtigt werden ... Darum hat jedes Zeit-
alter sein »Naturrecht«: die Prinzipien und Werte, welche die Staats-
gesetze nicht auBler acht lassen sollen.

Der Staat sei, kurz, eine bloBe Abstraktion. Was wir zu untersuchen
haben, seien die Regierungsakte, die in seinem Namen sprechen... Das
ist die Grundlage dieser Political Science. Und die Untersuchungen,
die Laski unternimmt, die Werte, die er zur Beurteilung der Regierungs-
akte sich setzt, entsprechen und entspringen seiner hohen Auffassung
von den Rechten und Pilichten eines freien Menschen.

Auf den ersten Blick scheinen nun die Rechte hier die Pflichten
weit zu iiberwiegen. Denn nicht allein Demokratie verlangt Laski fiir
die Staatsbiirger, die »citizen«, nicht allein das Recht, sich nur jenen
Gesetzen, jenen Verhaltungsregeln der Staats- oder sonstigen Autoritit
zu unterordnen, welche mit ihrer Zustimmung entstanden sind. Gebe
es doch kein inhédrentes Recht des Staates auf den Gehorsam der Unter-
tanen, sei doch allein die Zusage eines aktiv mitwirkenden Geistes wahr-
hatt und real, wihrend alles andere nur die Grenzpfihle eines Belage-
rungszustandes zeigen, in dem Zwang herrsche, jenseits deren auch die
Macht des Zwanges aufhére und der offene Aufstand beginne ... Auller
diesem formalen Recht auf Staatsinstitutionen, die ihn befragen und so
seine Wiinsche in Betracht ziehen, hat aber der freie Mensch Recht,
auch inhaltlich, auf Gesetze, die ihm auch persénlich méglichst be-
gegnen. Formale Demokratie und Staatsgesetze, welche das Volkswohl

339



immer mehr vor Augen halten, gehoren logisch zusammen. Dieser
héchsten Notwendigkeit der historischen Logik entsprang die Ueber-
zeugung, die Jaurés' Sdtze mit einem fast pantheistischen Evolutions-
glauben befliigelt — die nidmlich, dafl eine Epoche der werdenden De-
mokratie zugleich eine Epoche des werdenden Sozialismus ist. Laski
geht weiter: Mit dem wirklichkeitsnahen Blick, den einem die angel-
sdchsische Kulturtradition verleiht, untersucht er auch, was der Inhalt
eines wiirdigen, »validen« Staatsgesetzes sei, das in einer werdenden
Demokratie entstehe. Und iiber den Inhalt des Gesetzes entscheiden
bei ihm Prinzipien des Gemeinschaftslebens einer politischen Gemein-
schaft, in der der erste »politische« Aufstand von Europa entstand, da
die Biirger eben den Zwang der Zentralgewalt {iber jene Grenzpfihle
des Belagerungszustandes hinaus nicht mehr zu dulden imstande und
willig waren. Ein gutes Gesetz sichere die gréoBtmégliche Befriedigung
der Anspriiche auf Menschengliick, oder noch mehr: die groBtmogliche
Befriedigung menschlicher Anspriiche auf individuelles Gliick — denn
die zwei Formeln bedeuten bei weitem nicht dasselbe, und an das
letztere kann nur ein Professor englischer Politik denken.

Der »citizen« (Biirger) dieser politischen Wissenschaft ist also
wahrhaft kein bloBer Untertan... Und dennoch — ist dieser citizen
sich auch dessen nicht wohl bewul3t, wo seine Pflichten beginnen? Hat
er nicht kimpfen koénnen, als er Hir England kimpien mullte, »fiir die
Felder und Wiesen, die Baume und Wilder Englands, fiir die englische
Atmosphire — die guten Tage in England« ... Wullte er auch nicht,
dafBl dies alles, was mit »liberty« synonim sei (aus Briefen gefallener
Englander), auch eine groBe Pflicht bedeute: die Pflicht, verniinftig zu
sein und das Zusammenleben mit anderen, wenn es darauf ankommt,
bis zur Aufopferung des individuellen Lebens zu bejahen...

Es ist kein Zufall also, es entspringt, im Gegenteil, aus tiefinnerer
angelsichsischer Tradition, dafl Laski seine Pflichtenlehre in einem
Buch iiber »Liberty« entfaltet. Und es ist angelsidchsische Tradition,
daB er den kategorischen Imperativ dieser Pflichtenlehre, dieser Lehre
iiber die Pflichten eines Englishman, nicht in einer formal nebelhaiten
Verallgemeinerung ethischen Handelns, sondern in einem Aufruf zur
stetigen Anpassung an die Notwendigkeiten des ewig sich wandelnden
Lebens formuliert. »The facts count and the facts are aggregate ex-

perience« — heil3t es in einem seiner glinzenden Essays. Nur Tat-
sachen zdhlen und Tatsachen entstammen allein gesammelten Ex-
perimenten.

Die psychologische Folge dieser Auffassung ist freilich eine weit-
gehende Toleranz dem Menschen und seinen Lebenszielen gegeniiber
— die Ueberzeugung, dal3 alles, was im Leben zum Vorschein kommt,
wenn auch nicht immer verniinftig, aber irgendwie doch begriindet:
eben durch das Leben von Menschen hervorgerufen und legitimiert sei.
Menschen wollen leben und moglichst gut — nach eigenen Werten
gut — leben; wenn sie irgend was meinen und entsprechend leben
mochten, so tun sie dies eben, weil ihr Leben ihnen gewisse Fragen und
Antworten stellt... Und dies Leben ist das Gewebe unendlich viel-

360



artiger Wiinsche, Handlungen und Unterlassungen, Gelingen und
Scheitern. Ihr kénnt und diirft es nicht in das Prokrustesbett blofer
typisierender Formeln zwingen — You cannot compartmentalize life!...
Und insbesondere ihr, Machthaber des Staates, habt euch zu vergegen-
wirtigen, wie eure Gesetzgeberei dem einzig michtigen und entschei-
denden Leben immer nur nachhinken kénne. Ihr habt in erster Linie
eure Gesetze, unter Gefahr, daB sie sonst zu toten Buchstaben werden,
immer wieder dem sich ewig wandelnden und entfaltenden Leben an-
zupassen, Ihr habt nicht zu vergessen, dal das Wahre und Richtige
sich nur in einem freien Wettbewerb aller Lebensanspriiche gestalten
kann — durch einen »rational criticism«, in dem jeder seinen Stand-
punkt und seine Ansichten durch Vernunftgriinde zu unterstiitzen hat.
Denn neuen Umstinden entspringen immer neue Lebensversuche, die
immer, wenn auch gefehlt, kreativ und gestalterisch wirken...

So ist »liberty«: Pflicht eines freien Menschen die rationale Er-
wigung aller Méglichkeiten, die einem offenstehen, ein Rechnungtragen
mit den Tatsachen, den Menschen und Dingen, die — um mit dem
anderen groBen Pragmatiker angelsichsischer Tradition iiber der See,
John Dewey, zu sagen — uns auf unser Tun zuriicktun: do something
to us in return. ..

IL

Es ist freilich nicht so einfach, Laski zu portritieren. Was er vom
englischen Volk sagt, daBl es nicht gewohnt sei, den geradesten Weg
zu seinen Zielen zu wiahlen, trifft auch auf ihn vollstindig zu. Auch
Laski illustriert seine Thesen von allen moglichen Seiten aus, statt sie
aus intuitiven Prinzipien zu deduzieren; auch er beweist gerne beispiel-
haft, statt logisch. Er ist, kurz, ein glinzender Essayist, kein Syste-
matiker. Was dennoch durch seine Zeilen und Biicher, was insbesondere
durch die hohen Stellen seines von innerer Leidenschaft durchgliihten
Pathos — durch ein Pathos, das weit tiefer wurzelt als sein Skeptizis-
mus — hindurchzieht, das ist eine groBe und glaubende Ueberzeugung,
die das eigentlich Laskianische bedeutet.

Denn das Pragmatische und das, was wir am ehesten das Sozial-
Hedonistische nennen konnten, teilt Laski mit seinen angelsidchsischen
Denkergefahrten. Wahrheit ist englisch immer ein Mittel zum Ziel,
ein eigenartiges, spezifisch-menschliches Werkzeug firs Wirken. Einen
Spenglerschen Satz wie etwa diesen: »Die andere, die systematische
Methode dient nur dem Auffinden von Wahrheiten, aber Tat-
sachen sind wichtiger als Wahrheiten«, konnte ein Angelsachse nicht
niederschreiben oder gar als einen besonders tiefschiirfenden Satz
unterstreichen, da er diese Gegeniiberstellung von Tatsache und
Wahrheit fiir unsinnig hielte. Auch das Ethische ist in diesen niichtern
glaubenden Benthamisten kein {ibermenschlich-erhabener Worthauch,
sondern eine wirksame Entschlossenheit, den Gegebenheiten Rechnung
zu tragen und sich in das Ganze individueller Strebungen fir das Wohl-
ergehen einzuordnen, das Gute so durch kleine Menschentaten zu ver-
wirklichen, Es ist kein Zufall, daB3 der Angelsachse auller dem I — dem

361



Anfang und Ende alles Sozialen — den groBBen Buchstaben, das »write
large«, sich so selten erlaubt, dafl die Zeilen in seiner Schrift so gleich-
miBig und ausgeglichen ineinanderlaufen: Das Grofle ergibt sich doch
aus einzelnen kleinen Anstrengungen, und die groBen Augenblicke,
wie Thackeray irgendwo sagt, gleichen den anderen Augenblicken...
Darum, da er sich auf den alltdglichen Lauf des Lebens verlait, verliert
er so selten das Vertrauen in das Kommende, in die Zukunft. Darum
wirkt die letzte Weihnachtsbotschaft des Georg V., dieses typischen
Englishman, dall er sehr einfach aus dem Herzen sprechen und nicht
so sehr an das Empire selbst denken wolle als vielmehr an die Ménner,
Frauen und Kinder, die im Empire leben, so unsiglich tief und er-
schiitternd. Das Gute und das Rechte ist doch im Grunde so einfach
und selbstredend, und die Minner und Frauen und Kinder in den
Reichen tun doch, wenn sie daran durch Zwang und Unsinn nicht ge-
hindert werden, in ihrer weit {iberwiegenden Mehrheit das Gerechte
und Richtige — ja, sie tun dies oft auch trotz der Unvernunft, die sie
in den iiberkommenen sozialen Institutionen umgeben... In diesem
wurzelhaft optimistischen Glauben an das genuine Gute im Menschen
stellt der heutige Angelsachse die innere Ueberzeugung und ihre Ge-
stalterin: die Erziehung so hoch. Laski bleibt also auch dann typisch
angelsichsisch, als er in seinem »Liberty in the State« die Freiheit in
dem rationalen Ueberzeugtsein erblickt und der Erziehung so tiefe
Zeilen widmet,

Und doch tritt hier das eigentlich Laskianische hervor, sobald er
seine Beispiele wihlt. »Lehrt ein Kind jahraus jahrein, daBl die ameri-
kanische Verfassung das letzte Wort aller politischen Weisheit sei, und
ihr werdet die Schwierigkeiten einer rationellen und notwendigen An-
passung der Konstitution (the amendment) verzehnfachen, wenn die
Generation dieses Kindes aufwichst.« »Es ist gefdhrlich, das Kind
in den Hinden von Lehrern zu lassen, die des Glaubens sind, daf
Experiment und Vernunft weichen miissen, sobald sie sich mit den
Erinnerungen nicht iibereinstimmen lassen, die in den teilweise my-
thischen Annalen eines primitiven semitischen Stammes, der vor meh-
reren tausend Jahren lebte, niedergelegt sind; oder in den Hédnden von
Lehrern, die meinen, daB Patriotismus und Bejahen des bestehenden
politischen Systems das gleiche bedeuten.« Das sind bereits Beispiele
eines Denkers, der nicht allein die iiblichen Meinungen {iber Recht und
Rechtsstaat nacherziahlt, der sich auch mit den psychologischen Griin-
den des politischen Handelns nicht zufrieden stellt, sondern auch wohl
weiB, wo die Grundlagen der Politik liegen.

Laskis psychologisch unterbaute Politische Wissenschaft betont
immer wieder, daB in einer Gesellschaft, wo 6konomische Ungleichheit
und ihr entsprechende Institutionen herrschen, der menschliche Drang
nach Vernunft, Freiheit und Ausgeglichenheit fast uniiberwindbaren
Hindernissen begegnet. Denn in einer Gesellschaft, in der wenige iiber
die Giiter und somit die Lebensmoglichkeit der vielen verfiigen, das
freie Lebensexperiment und die entsprechenden Wahrheiten und Wollen
dieser letzteren, der Nichtbesitzer, den Besitzern notwendigerweise als

362



ein Frevel auf die Grundlagen der bestehenden Ordnung erscheinen
mufl, Was ist daher selbstverstdndlicher, als daBB die Freiheit der Be-
sitzer, nach eigenen Bediirfnissen, Wiinschen und Werten zu leben, die-
selbe Freiheit den Nichtbesitzern nicht zulassen kann, ohne sich selbst
zu gefadhrden? Eine Gesellschaft, in der die Friichte der 6konomischen
Tatigkeit ungleich verteilt werden, ist gezwungen, das Prinzip der Frei-
heit zu verneinen — infolgedessen aber auch die Demokratie, das
gleiche Recht jeder einzelnen auf Gliick und Gelingen, nur auf dem
Gebiete zu dulden, wo es sich um Unbedeutendes handelt. Deshalb ist
es, dal}, sobald die demokratische Freiheit die 6konomische Ungleich-
heit und die sie aufrechterhaltende Organisation gefihrdet, Freiheit
und Demokratie in ernste Lebensgefahr geraten... Ein wirklich neues
Experiment, eine wahrhafte Erneuerung der Gesellschaft — the truthful
news — bedroht noch immer alte und veraltete Privilegien, die eben
die Staatsmacht als Recht garantiert. Aus diesem tiefverwurzelten
historischen Gegensatz folgt logischerweise, daBl das Hochste, was Frei-
heit und Demokratie in einer Klassengesellschaft erreichen kénnen,
nicht mehr ist als ein tatiger Wille zum Umbau der Institutionen —
eine »working compromise«.

Was nun die Aussichten dieser »working compromise«, dieser ar-
beitenden, die Institutionen der Klassengesellschaft demokratisch um-
bauenden Kompromisse anbelangt, scheint Laski nicht sehr vertrauens-
voll zu sein. Eine der wichtigsten Aufgaben der Epoche ist wohl nach
ihm, der Arbeiterschaft im Staate die ihm gebiihrende Position zu sichern
und somit zu sichern, daBl die Klassengesellschaft, in der allein Eigen-
tum Recht gewihrt, in eine Gesellschaft umgestaltet werde, in der allein
die soziabile, gesellschaftlich notwendige Leistung einen berechtigen
wird, auch Eigentum zu haben. Laski nahert sich oft dem Entwicklungs-
gedanken, den Jaurés am unbedingtesten formulierte, dem nidmlich, daf3
in der Demokratie der Sozialismus unaufhaltsam wachse und daB die
neue Klasse, welche in der kapitalistischen Epoche zur politischen
Macht gelange, diese Tendenz der Entwicklung vollenden werde. Der
Jauréssche Glaube an die Notwendigkeit einer staatlich garantierten
Neuverteilung der Giiter wird aber bei Laski durch eine tiefe Skepsis
iiberschattet: Laski vertraut auch der kapitalistischen Aristokratie
nicht. Er meint, dal auch die kapitalistischen Turgots nur dann zu
einem wirklichen und wirksamen Kompromif3 bereit sein werden, wenn
es bereits zu spit sein werde. »The power to compromise — heif3t es
im »Democracy in crisis« —, while compromise is still possible is per-
haps the rarest quality in history.«

Folgt aber nicht aus der historischen Auffassung des sozialen Ge-
schehens, daB3 in der Geschichte keine Situation sich wiederholt? Hat
der amerikanische Thorstein Veblen nicht recht, indem er betont, dal3
die Revolutionen der Vergangenheit keine Analogie fiir die der Gegen-
wart oder der Zukunft liefern konnen? Stehen fiir die heutige Um-
wandlung nicht technische Mittel bereit, die, vergangenen Zeiten durch-
aus unbekannt, in ihrer michtigen Kapazitit ebenso aufbauend wie, im
Falle einer Gewaltanwendung, verheerend sein kénnen? Veblen betont

363



auch, daBl die Revolutionen von heute nicht mehr politisch und mili-
taristisch, sondern institutionalistisch sein werden, konnte doch die
heutige Arbeitsteilung eine Gewaltanwendung nicht einen Augenblick
ohne Katastrophe ertragen. Wir haben der Veblenschen Aufiassung,
die {ibrigens auch Laski wohl bekannt ist, auch das Positive hinzuzu-
fiigen, daB die heutige Umwandlung die Gewalt auch nicht braucht,
da in der spitkapitalistischen Gesellschaftsordnung eine — trotz
allem — maichtige Wahrheitswirkung vor sich geht.

Wenn auch die heutige soziale Organisation, wie auch Laski hervor-
hebt, die Macht einer verschwindenden Minoritiat, die iiber die Kom-
mandobriicken der Produktion vertiiigt, geradezu ins Ungeheure steigert,
ist es nicht zu {ibersehen, wie die »public opinion« — eben in den angel-
siachsischen Lindern — dieser Macht gegeniiber zu kimpfen und auch
nicht unbedeutende Ergebnisse zu erreichen vermag. Das erste New
Deal ist wohl wirkungslos geblieben, daran ist aber nicht das Prinzip
selber schuld, das auch in USA. immer groBere Massen mobilisiert und
in der Geschichte nicht mehr verlorengeht: das Recht der iiberwiegen-
den Mehrheit, das Eigentum aufs neue, heutigen Bediirfnissen gemas,
zu organisieren. In einem Staate, wo vor Franklin Delano Roosevelt
noch Hoover und Coolidde die Staatsoberhdupter waren, ist es aller-
dings ein michtiger Fortschritt, wenn der Président selber betont, daf3
der innere Feind das Eigentumsprivileg des Big Business sei, und der
Supreme Court allméhlich auch gezwungen wird, zu dieser Auffassung
zu gelangen. Auch in dem Staate, der der europiischen Entwicklung
mit zwei epochalen Reform Acts voranging, ist es nicht wahrschein-
lich, daB die Turgots des ancien régime ihre Bereitschaft zum Kom-
promiB}, zu wesentlichen Konzessionen »bis in die Eigentumsverhilt-
nisse hinauf«, zu spat dullern werden — um so weniger, da es sich
doch immer mehr herausstellt, wie die Sicherung des Profits durch
faschistische Diktaturen nicht allein den Profit, sondern die Grundlagen
allen Profitmachens selbst gefihrdet. ..

Laskis Frage, ob die Demokratie doch nicht zu spat auf der Szene
erschien, ist mit einem entschiedenen Nein zu beantworten. Die Frage
ist eher die, ob feudale Ueberbleibsel die Demokratie in ihrer Wirkung
noch immer nicht l4hmen und ob die Demokratie von diesen Fesseln
der sozialen Entwicklung nicht zu befreien sei. Es wire unbegriindeter
Pessimismus, diese Frade nicht entschieden zu bejahen.

I11.

Glauben und Skepsis kdimpfen hier miteinander — ein Glaube, der
sich nicht auf die Macht der Vernunit und der Einsicht verlassen will,
und eine Skepsis, die hoffen mochte, dafl endlich doch die Macht des
Guten siegen wird ... Laski meint, dal der Enthusiasmus ein Feind
der Freiheit, der freien »deliberation« sei. Gibt er aber, eben wo er
durch ein edles Pathos zur Begeisterung erhebt, nicht selber michtige
Beispiele einer kithnen Deliberation? Dient seine Skepsis, die oft in
Pessimismus entartet, besser dem intellektuellen Ziel: dem »Planen
unserer Zivilisation«, ohne das wir, auch nach ihm, zugrunde gehen?

364



Es ist wohl leicht méglich, da3 Zeit und Leser selber fiir diese Wir-
kung Laski'scher Schriften verantwortlich sind, weil eben das Abend-
land der Méglichkeit einer alles vernichtenden Katastrophe zu nahe
gelangt ist, um sich den Luxus eines Pessimismus erlauben zu kénnen...
Wie dem auch sei: Laskis tiefste Zeilen entspringen seinem Optimismus.
Der glinzende Logiker der »unabwendbaren« historischen Entwicklung
weil}, daBl die Gesellschaft, welcher die Zivilisation entgegenmarschiert,
auf die Urimpulse des Menschen Antwort geben und sich auf die Basis
der Leistung stellen wird. Er weil}, daB in dieser Gesellschaft michtige
schoplerische Energien des Menschen, die heute noch brachliegen, er-
wachen werden, bereit, kollektiven Zielen zu dienen. Er fragt nur, ob
die alten und veralteten Institutionen des Eigentums und der privi-
legierten Klassen die moralische Kraft aufbringen werden, auf ihre
Vorrechte zu verzichten. Er fragt nur, ob ihre Moral iiberhaupt mehr
und anderes sein kann, als fiir ihre Privilegien auf Leben und Tod zu
kimpfen. Er fragt — nicht an letzter Stelle durch das russische »Ex-
periment« beeinfluBt —, ob eine Gesellschaft der Ungleichheit, im not-
wendigen und unvermeidlichen Werden zur »Equalization«, eine Periode
der Gewaltanwendung {iberhaupt vermeiden kann... Das sind die
Stellen, wo Laski seiner Skepsis unterliegt, da er an eine mdgliche
groBe Ueberzeugung der Massen, die sich ihrer bemichtigt und sich so
zu sozialer Macht erhebt, nicht glaubt.

Staaten und soziale Organisationen beruhen aber nicht allein auf
einer bestimmten Struktur der Produktionsweise und Produktionsver-
hiltnisse — darauf, was Marx »technisch-6konomische Struktur« nennt,
sondern auch auf einer moralischen Ueberzeugung, die Jaurés betont:
einer Auffassung der Menschenwiirde, die wohl das soziale Sein meist
nur widerspiegelt, die aber unter Umstinden auch selber das soziale
Sein zu gestalten vermag. Wenn Plato seinen Idealstaat sich anders
vorgestellt hat als etwa Macchiavelli oder Rousseau, wenn Laski von
einem »validen« Gesetz anderen Inhalt verlangt als Carl Schmitt oder
ein faschistischer Staatsjurist, so ist das eine Folge der Weltanschau-
ung und Wertauffassung, die diese Denker und ihre soziale Umgebung
hatten und haben. Existiert aber auch unter diesen »Wahrheiten« nicht
eine natiirliche Hierarchie und ist nicht ebenso sicher wie das naturhafte
Werden lebendiger Organismen und um ihren Mittelpunkt kreisender
Himmelskérper, daBl das Wahrhaftere, dem Wesen des Menschen Ent-
sprechendere, auch hier den Sieg davontragen wird?

Das ist unendlich mehr als grundlose Entwicklungsromantik, das
ist ein positiver Glaube an den Geist, der allem Sozialen zugrunde liegt.
Was im geschichtlich-sozialen Leben in letzter Instanz entscheidet, ist
das erkannte Wahre, ob es sich nun auf die Kérperwelt oder die soziale
Welt bezieht — die Wahrheit, die nur eine ist und deren Erkenntnis
heute keine schwere Aufgabe mehr bedeutet. Nur wo Menschen ihre
»Wahrheiten« und entsprechenden Handlungsweisen miteinander ver-
teilen, entsteht eine Kultur: eine gleiche Art von sozialem Leben; und
wo diese communication, in der amerikanische Soziologen mit allem
Recht die Grundbedingung des Sozialen erblicken, immer gréBere

365



Massen umfiassen kann, wie heute: zur Zeit der Radiowellen, kann
der héhere Lebenswert einer menschenwiirdigeren Kultur den Massen
auf die Dauer nicht vorenthalten werden. Die — man méchte sagen
kulturelle Kapillaritit wirkt zwischen Kulturstufen ebenso wie zwischen
Nationen und Gesellschaftsklassen. Wenn die heutige abendlindische
»Kultur« sich so labil fiihlt, so eben deshalb, weil sie sich ihres nied-
rigeren Wertes anderen Kulturstufen gegeniiber immer mehr bewuBt
wird; und wenn sie der Zukunft so ziellos gegeniibersteht, so deshalb,
weil keine sichere Werttafel einer héheren Kulturvorstellung ihr den
Weg zeigt und eine Hoffnung gibt. Laski betont, daB die Franzésische
Revolution siegen muBte, weil die Gesetze, die »legal imperatives« des
ancien régime, nicht mehr den neuen Bediirfnissen des sozialen Lebens zu
begegnen vermochten. Das ist auch heute der Fall, hinsichtlich der heu-
tigen Gesetze des heutigen ancien régime — mit dem Unterschied aber,
daB3 das Unvermégen der veralteten sozialen Institutionen, neuen Bediirf-
nissen zu begegnen, heute nicht mehr nur unbewulBt oder allein durch
einen kleinen Kreis erkannt ihre desorganisierende Wirkung ausiibt,
sondern Tag fiir Tag groBeren Massen bekannt wird. Was heute fehlt,
das ist das Positive der Erkenntnis: die einheitliche Moral, das »Sollenx,
das imstande ist, Zukunft zu bauen. Denn keine neue ethische Lehre
ist an die Stelle des »wissenschaftlichen Sozialismus« der Vorkriegszeit
getreten: der Bolschewismus, der sich als unverfilschter Marxismus
gebirdet, wird von der abendlindischen Kulturmenschheit mit allem
Recht abgelehnt, und kein schopferischer Geist hat noch eine neue
Synthese geschaffen. Die Welt diirstet aber nach der Idee, die ihrer
Entwicklungsstufe entspricht, und nie geahnte technische Mittel stehen
bereit, die neue, positive synthetische Erkenntnis mitzuteilen — zur
sozialen Gewalt zu erheben, die sich der Massen bemachtigt.

Hat aber diese elekirische Kapazitit des Wahrheitswirkens auch
den sogenannten historischen Materialismus selber nicht in eine
historische Wahrheit verwandelt, die sich in vollem MaBle nur auf ver-
gangene Geschichtsepochen bezieht? Denn es ist wohl wahr, da3 eine
neue Form des technisch unterbauten Zusammenlebens, der, um mit
Laski zu sagen, »new rithm of life«, ist und bleibt es, der eine neue
rechtlich-politische Organisation verlangt. Kann aber, von einer Ent-
wicklungsstufe an, das soziale BewuBBtsein nicht voran sein und dem
sozialen Sein entgegengehen, um es zu gestalten? Liegt der letzte Sinn
aller sozialen Entwicklung nicht darin, daB, je gréBer die Macht der
Einsicht, desto kleiner die Gewalt der Materie und des UnbewuBten ist?
Ging in friiheren Epochen eine allméhlich vor sich gehende, unbewuBite
Aenderung der Lebensverhiltnisse der entsprechenden Ideologie und
rechtlichen Organisation voran, so kann heute, umgekehrt, eine ent-
sprechende Ideologie des Werdens — das eben, was Laski »Planen
unserer Zivilisation« nennt — dem menschlichen Verhalten und der
Umgestaltung des Rechtlich-Politischen vorangehen, um das »soziale
Sein« bewuB3t zu formen.

... Laski macht in seinem schénen Buch {iber die Entstehung des
europidischen Liberalismus einen klaren Unterschied zwischen dem

366



»unconscious impact of events« und dem »deliberate effort of thinkers«.
Nun, es tut heute in hochstem MaBe not, den Glauben an diese »thinkers«
nicht aufzugeben, ob sie nun schépferische oder nur einfache mensch-
liche Denker sind, bereit, die erkannte Wahrheit anzunehmen. Die Kata-
strophe eines neuen Weltkriegs kann wohl alles total vernichten, Der
»Untergang des Abendlandes« wiirde aber dann keine logische Gleich-
zeitigkeit des historischen Geschehens bedeuten, keine Unumganglich-
keit, die aus der Gegebenheit mit Notwendigkeit folgt. Der Untergang
wire, im Gegenteil, eben in Spenglerschem Sinne ahistorisch: Méglich-
keiten, die offenstehen, vernichtend. Wenn aber diese Katastrophe
verhindert wird, haben wir keinen AnlaB}, am Kommen einer Zeit zu
zweifeln, in der Menschen menschenwiirdig werden leben und sterben
kénnen, Und wir haben keinen AnlaB, auch daran zu zweifeln, dal
dieser Zustand auch ohne die Gewaltanwendung der Arbeiterklasse,
die dadurch ihre historische Mission verfehlen wiirde, verwirklicht
werden kann.

Die Finanzlage der Stadt Ziirich Ende 1938

erortert Genosse Dr. Emil K16ti, Stadtprisident, in einer soeben als
Sonderdruck aus den Ziircher Statistischen Nachrichten (Heft 4) erschienenen
Broschiire von 34 Seiten. Wir entnehmen ihr folgende Feststellungen:

Die ungedeckte Schuld der Stadt Ziirich betrug Ende 1938 Fr. 35 886 000.

Als bei deren Berechnung nicht beriicksichtigte Aktiven sind von ihr in
Abzug zu bringen:

das Nettovermégen des Armengutes. . . . . . . Fr. 177000
die Summe der Riickstellungen. . . . . . . . . » 10730000
Zusammen , . . . . . Fr. 10907 000

Bei der StraBenbahn tritt an d1e Stelle des auf-
gezehrten Ausgleichsfonds ein Passivsaldo von . » 1401000

Es bletbben . . . . . . . . . . . . . . . . Fr. 9506000
Zieht man von der ungedeckten Schuld im Betrage

voh . . . . + 4+ v 4w v v v v s v . ., Fr.3588000
diese . . . . . . . . . . . . . . . . . . » 9506000
ab, so verbleibt eine Nettoschuld von. . . . . . Fr. 26380000

Die Vermégenslage hat sich somit seit 1930 mehr verschlechtert, als die
Entwicklung der ungedeckten Schuld annehmen lieB, denn an Stelle des

Nettovermdgens 1930 von . . . .. . Fr. 11533000
tritt Ende 1938 eine Nettoschuld im Betrage von. . , » 26380000
so daB die wirkliche Verschlechterung der Vermégens-
lage den Betragvon . . . . . . . . . . . . Fr. 37913000
ausmacht,

Aus diesen Darlegungen darf nicht der Schlul gezogen werden, die Stadt
Ziirich weise eine auBergewdhnlich hohe 6ffentliche Schuld auf. Ein Vergleich

367



	Harold J. Laski : ein geisteshistorisches Porträt

