
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 18 (1938-1939)

Heft: 3

Artikel: Hendrik de Man

Autor: Hort, Desider

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-333470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-333470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


allerdings wiederum eine Minderheit von 10 nichtkommunistischen
Vorstandsmitgliedern, die bei der Beschlußfassung nicht gefragt worden
waren. Der CGT.-Sekretär, Belin, scheute sich nicht, offen
auszusprechen, daß die französische Gewerkschaftsbewegung mehr als je
gespalten und daher völlig aktionsunfähig sei. Seiner Meinung nach
dürfe man Hitler nicht ermutigen, man dürfe aber auch den Krieg nicht
akzeptieren. Man dürfe die Arbeiterklasse nicht auffordern, sich zum
Hüter schlechter Verträge aufzuwerfen; man dürfe sich aber auch nicht
vor Vereinbarungen stellen, die ebenso schlecht wie diese Verträge
seien. Und schließlich kommt Belin zum Schluß, daß das allergrößte
Unglück doch der Krieg sei. Darüber hinaus greift aber die Pöstler-
gewerkschaft selbst noch die Entschließung der CGT. an, weil sie sich
über den traditionellen Antimilitarismus und den proletarischen
Internationalismus hinwegsetze, wozu sie keinerlei Kongreßbeschlüsse
ermächtigten.

Nach der Münchener Konferenz war es schließlich nicht mehr
möglich, auch nur den Schein der einheitlichen Beschlußfassung
aufrechtzuerhalten: die kommunistischen CGT.-Vorstandsmitglieder
stimmten gegen den Passus, der den durch die Münchener Vereinbarung

wenigstens vorläufig wiederhergestellten Frieden begrüßte.
Einem demnächst einberufenen Nationalrat der Sozialistischen

Partei und dem Gewerkschaftskongreß, der Mitte November in Nantes
stattfinden wird, bleibt es vorbehalten, die Stellungnahme der
Arbeiterbewegung zu den brennenden außenpolitischen Fragen neu zu
klären. Ohne eine solche Klärung ist die Gefahr groß, daß die Arbeiterklasse

in einer neuen Krise nicht in der Lage sein wird, die gestellten
Probleme zu lösen.

Hendrik de Man
Von Desider Hort, Budapest.

Am Anfang 1933 kehrte de Man aus Frankfurt am Main nach
Brüssel, aus freiwilliger Emigration in das Vaterland zurück und warf
sich in der Heimat, nachdem er seine theoretische Tätigkeit in der
noch in Deutschland bei Diederich erschienenen »Sozialistischen Idee«
für einstweilen abgeschlossen erklärt hatte, mit neu erwachten Energien

in die unmittelbare Aktivität der Politik: er erhob die Ideen des
letzten Kapitels seiner Sozialistischen Idee, einer Verwirklichung des
Sozialismus, zur Zielsetzung einer regierungsfähigen und inzwischen
auch an die Regierung gekommenen Partei.

Der europäische Sozialismus hat de Man diese »Verwirklichung«
zu verdanken, einen Schritt auf dem Wege zum Ziel, der allein durch
eine gründliche Revision der revolutionär-materialistischen Theorie
und der reformistisch-opportunistischen Taktik mancher Marxisten und
durch eine Rückkehr zum sozialen Idealismus der Meister zu machen

92



I.
Die ersten Zeichen dieser Einstellung: die Grundlinien der Seelengestalt

des Mannes sind bereits in jener Jugendschrift aufzufinden, die
als eines der Ergänzungshefte der »Neuen Zeit« Karl Kautskys im
März 1911, also 22 Jahre vor der »Sozialistischen Idee«, erschienen ist.

Oekonomisch, heißt es in dieser »Eigenart der belgischen
Arbeiterbewegung«, wären in Belgien die Vorbedingungen einer großen
Arbeiterbewegung gegeben: es gebe hier, inmitten höchster Bevölkerungsdichte,

eine ungemein entwickelte Industrie mit sehr fortgeschrittener
Betriebskonzentration, Das kleine Land besitze das dichteste
Eisenbahnnetz von Europa, so daß die Hauptstadt von jeder Grenzstation
in zwei Stunden zu erreichen sei; nirgends bestehe auch die
Sozialistische Partei ausschließlicher aus proletarischen Elementen — und
der Geist, der Partei und Bewegung beherrsche, sei dennoch
kleinbürgerlich, in mancher Hinsicht noch kleinbürgerlicher als (man schrieb
doch 1911) in Frankreich,,. Dieses Rätsel könne durch eine solche
Auffassung, nach welcher der Marxismus »die politische und kulturelle
Lage eines Landes, die Stärke und den Charakter seiner Arbeiterbewegung

aus dem jeweiligen Grade seiner wirtschaftlichen Entwicklung
allein« erklären wolle, nicht gelöst werden. Erst wenn die Lage eines
Landes »aus der ganzen Geschichte heraus« erklärt werde, erst wenn
neben dem Wirtschaftszustand, »der momentanen Unterlage des Ueber-
baues«, auch »jene nationalpsychologischen, religiösen und historischen
Faktoren« zur Bestimmung der Gestaltung des Ueberbaues
herangezogen werden, die den »historischen Niederschlag der Oekonomie
der Jahrhunderte« bilden, sei das Problem zu lösen

Von hier aus, wo die nationalpsychologischen, religiösen und
historischen Faktoren als Niederschlag des ökonomischen Werdens die
Eigenart einer Geschichtsepoche miterklären, führt ein gerader Weg
zur »Nachdrucksverlegung auf die führende, zielsetzende Rolle der
Idee«. Und in dieser Nachdrucksverlegung wird jene »Verschiebung
von der wirtschaftlich-deterministischen Auffassung des Sozialismus
hinweg auf eine Denkweise, die dem Menschen, als psychologischem
Reaktionssubjekt, die Hauptbedeutung beimißt«, vollendet, welche
zuerst — mit dem »psychological jolt«, dem aufrüttelnden Stoß der ersten
Ueberzeugung — im »Zur Psychologie des Sozialismus« zum Vorschein
kommt.

Wirtschaftslage und Wirtschaftsgesetzlichkeit — heißt es hier und
in den folgenden kleineren Schriften und Vorträgen — rufen keineswegs,

wie Marxens »Wirtschaftsdeterminismus« verkünde, den
Sozialismus hervor; Sozialismus, als eine grundsätzlich neue Form menschlichen

Zusammenlebens, könne nur die Folge einer Gesinnung sein,
die mit wirtschaftlich-materiellen Klasseninteressen nichts zu tun habe
und im Grunde immer die ethische Antwort des ewig und einzig
revolutionären Geistes hervorragender Einzelner auf die vorgefundene
soziale Situation sei... Jene Auffassung überhaupt, welche die soziale
Wirklichkeit aus einer Wert- und Mehrwertlehre, das heißt ausschließlich

aus dem Gegensatz zwischen den Käufern und Verkäufern der

93



proletarischen Arbeitskraft erklären zu können glaube, sei unrichtig.
Denn es seien in der modernen Gesellschaft, in ihrer äußerst
entwickelten Arbeits- und Funktionsteilung, neben Arbeitslohn und
Proletariat auch andere Faktoren des sozialen Lebens gestaltend am Werke,
insbesondere ein neuer geistiger Mittelstand, Leute, deren
Arbeitsfunktion geistige Leistung sei, Unter den geistigen Werten, die diese
Intellektuellen schaffen, spiele eben die sozialistische Gesinnung,
welche aus der Spannung zwischen den ethisch-ästhetischen
Forderungen des Geistes und der sozialen Wirklichkeit entsprungen sei, eine
hervorragende Rolle, Von dieser intellektuell-geistigen Leistung, von
der »Rebellion des Geistes gegen die Welt« hänge doch im Werden
des Sozialismus unvergleichlich mehr ab als von der
mechanischökonomischen Entwicklungsstufe der Produktionskräfte

De Man behauptet wohl hier unrichtig, daß »der Kern der Marxschen

Lehre« der Glaube an eine »prädeterminierte sozialistische Mission

des Proletariats« sei, das heißt der Glaube — besser gesagt der
»Aberglaube an die Selbsttätigkeit des technischen Fortschritts«, nach
welchem die Wirtschaftsgesetzlichkeit allein durch eine Art dialektischer

Umkehrung wirtschaftlicher Gegensätze zum Sozialismus führe,
Denn Marx forderte doch in erster Linie die Erziehung des Proletariats
zu seiner geschichtlichen Mission, die — er wußte wohl und betonte
oft —¦ wie alles Geschichtliche zu verfehlen ist; und er forderte diese
Erziehung durch Tatsachenerkenntnis und durch eine positive,
»realhumanistische« Moral, die, vom Kopf auf die Beine gestellt, auf der
Erde steht und nicht ins Blaue hinein philosophiert. Weit entfernt
davon, eine — wie de Man im »Sozialismus und die Intellektuellen«
meint — »abstrakt-ökonomische Dialektik« zu verkünden, sah Marx
klar und betonte, insbesondere in den Jugendschriften, auch
ausgesprochen, ein wie langer Weg zwischen ökonomischer Tendenz und
sozialistischem Ziele liegt — wie das Proletariat allein in stetiger
Kampfbereitschaft die Verhältnisse, in denen der Mensch ein verlassenes
und verächtliches Wesen sei, umwerfen könne —, wie die Irrungen und
Opfer dieses Weges nur zu mildern und abzukürzen seien Daß in
dem wenig hinreißenden, ethisch unscheinbar erscheinenden Marxschen
Fachwort: Bewußtwerden der Arbeiterklasse die »Kulturerneuerung«,
jene »Umwälzung der sittlich-rechtlichen Grundlage der Gesellschaft«,
jene »Fähigkeit des Menschen, aus einer neuen Gesinnung heraus zu
handeln«, die de Man verlangt, mitenthalten ist, unterliegt doch keinem
Zweifel, Die Mahnung Jaures, daß erst ein neuer Geist die Revolution
des Eigentums, welche die Menschheit befreien werde, möglich mache,
ist durchaus marxistisch. De Man entdeckte die allererste Notwendigkeit

der Bildung sozialistischer Menschen bei weitem nicht. Eine seiner
bedeutendsten Leistungen ist es aber, daß er den Fehler, wohl nicht
des Meisters und seiner Lehre, sondern mancher Epigonen aufzeigte,
die sich in der Tat mit der mechanischen Entfaltung der
technischökonomischen Struktur der Gesellschaft und mit der äußerlich fehlerlos

funktionierenden Parteiorganisation begnügten und ganz vergaßen,
daß Sozialismus vor allem, und alles weitere »in letzter Instanz« be-

94



stimmend, eine geistige Tat von Intellektuellen war und auch in der
Zukunft eine geistige Tat der in diesem de Manschen Sinne intellektua-
lisierten Massen bleibt.

De Man betont wohl, daß bei ihm der Marxismus, nicht Marx zur
Diskussion stehe. Aber auch wenn man davon absieht, daß er diese Unterscheidung

nicht klar und folgerichtig durchführt und an der einen Stelle die
Marxsche Lehre und der andern den Marxismus als Bewußtseinsform und
Aktion der heutigen Bewegung kritisiert, ist an der Unterscheidung auch
prinzipiell auszusetzen, daß sie für epigonenhafte Anwendungsformen die
ursprüngliche Erkenntnis verantwortlich macht. Als wenn etwa die
Naturwissenschaft dafür verantwortlich wäre, daß die Flugtechnik die fürchterlichste

Kriegswaffe geliefert hat, oder als wäre Christus und die christliche
Ethik für die Inquisition oder für einen Alexander VI. verantwortlich.

Im Problemkomplex von heute — und das ist zur Zeit der Diktaturen
mehr noch als zur Zeit der Erscheinung des »Zur Psychologie des Sozialismus«

zu betonen — entscheidet das, was Marx selber gedacht, erkannt und
gelehrt hat, nicht was aus der Arbeiterbewegung geworden ist, also das, was
aus dem »Marxschen Urimpuls«, freilich nicht als Schlagwort, sondern als
wahrhafte Erkenntnis und auf sie sich erhebende Aktion, herauszuholen ist.
Wer der Meinung ist, daß der Vulgärmarxismus lebender Irrtum, der Edel-
marxismus dagegen abgestorbene Wahrheit sei, von der Spengler mit Recht
habe sagen können, daß sie nicht mehr widerlegt, sondern nur noch langweilig
gefunden werde, der weiß nichts von den soziologischen Möglichkeiten einer
Lehre, von der Johann Plenge mit unendlich mehr Recht als der Verfasser
des Untergangs des Abendlandes sagen zu müssen glaubte, daß sie großartige
Ansätze enthalte, die aus ihrer ersten Beschränktheit längst hätten befreit
sein sollen. Und wer glaubt, daß aller Lebenssaft des Marxschen Stammes
in den kommunistischen Zweig gezogen sei, der hat die Hoffnung nicht allein
auf die »Buchschreiberei«, sondern auf die Buchstaben selbst aufgegeben.

Zum Glück war es de Man selber, der diese unversöhnliche Stellungnahme
des »aufrüttelnden Stoßes« wieder aufgegeben hat, sonst wäre er wahrhaft
nicht imstande gewesen, einen Plan du travail für die sozialistische Aktion
zu schaffen.

Von dem »von der Dämonie der Idee« erfaßten Intellektuellen, von
dieser überaus zeitnotwendigen »Psychoanalyse des sozialistischen
Denkens«, die unrecht und unrichtig in eine Anklage gegen den Marxismus
selbst entartet, war nur ein Schritt zur »Sozialistischen Idee«, in deren
theoretischem Teil de Man zuerst den technisch-ökonomischen Determinismus

der Marxschen Sozialauffassung einer sorgfältigen Kritik unterzieht,

um dann das gesamte historische Werden als die Verwirklichung
einer höchsten Idee aufzuzeigen.

Es seien, betont er, die letzten Wahrheiten und Werte: die Welt-
und Wertanschauung einer Epoche, welche die entscheidende Wirkung
auf das historische Werden ausüben, Sie bilden sozusagen die geistigen
Produktivkräfte einer Zeitepoche. Nicht allein ging zum Beispiel der
industriellen Revolution, der Vorbedingung des neuzeitlichen Kapitalismus,

eine tiefergehende Revolution voraus, die wissenschaftliche, nicht
nur sei »das erste Werkzeug, das hier zu Beginn des Kapitalismus
vervollkommnet werden sollte, das Denken selber gewesen«. Die technologisch

anwendbare Naturwissenschaft als die jeweilige Grundlage der

95



Beziehungen der Menschen »zur Natur und zueinander« betont auch
Marx immer wieder. Unter Materielles verstand er doch immer Sozial-
Materielles, also im Grunde Geistiges, wie bereits Rudolf Stammler
und später Max Adler mit besonderem Nachdruck betonten. De Man
geht darüber hinaus auch den wesentlichen Schritt Max Webers weiter,
indem er gewissen zusammenfassenden Ideen, gewissen charakteristischen

Werterlebnissen die entscheidende Rolle zuschreibt. Die
wissenschaftliche Revolution genüge nicht. Auch wenn sie vorhanden sei und
die neue Produktionsweise hervorgerufen habe, ja, auch wenn bereits
entsprechende kapitalistische Eigentumsverhältnisse entstanden seien,
müsse das neue Technisch-Oekonomische bald den Rückzug antreten,
wenn es die Approbation des höchsten Zeittribunals, der Auffassung
der Zeit über Leben und Wert, über Pflicht und Moral nicht erlangte.

Diese Auffassung betont bedeutend mehr als die auch von Marx
und Engels zugegebene Wechselwirkung der sozialen
Kulturkomplexe, Das ist hier allein der Ausgangspunkt: Wirtschaft, Staat
und reine Geistigkeit bilden ein unentwirrbares Gewebe, wo nie rem
festzustellen sei, was »wirtschaftliche Ursache und geistige Wirkung«
oder umgekehrt »geistige Ursache und wirtschaftliche Wirkung« sei.
Die »Gestaltungsunterschiede« zwischen deutschem, englischem und
nordamerikanischem Kapitalismus zum Beispiel seien wesentlich
»mitbestimmt durch Unterschiede der Wirtschaftsgesinnung«. Der deutsche
Kapitalismus zeichne sich zum Beispiel durch Züge aus, die der
halbfeudalistische Charakter des lutherischen Protestantismus entwickelte.
Habe dann zum Beispiel der Protestantismus, insbesondere der calvi-
nistische Protestantismus, den Gelderwerb geradezu versittlicht, so
nahm der Katholizismus dem Kapitalismus nie ganz »den Schwefelgeruch

des Mammonismus« De Man betont aber auch, daß eine
gewisse seelische Bereitschaft für die religiös geheiligten Moralgebote
und -verböte der industriekapitalistischen Produktionsweise direkt
vorausgegangen sei. Ganz anders also wie etwa Ferdinand Tönnies in
seinen soziologischen Studien und Kritiken oder Alfred von Martin in
einer neueren ausgezeichneten »Soziologie der Renaissance«, die in der
puritanischen Ideologie bloß »ein Nachgeben gegenüber der Macht der
ökonomischen Verhältnisse« erblicken, begrüßt de Man, ein Schüler
Max Webers, in den geistig-religiösen Ideen des Puritanismus
Gestaltungsmächte von Menschen und Institutionen, die da waren vor der
»materiellen Wendung« zum Kapitalismus. Diese, äußerlich in der
Materie vollzogen, wurde erst durch eine innere Wendung ermöglicht.
»Die Entwicklung zum Industriekapitalismus ist in ihrer Richtung,
ihrem Tempo und ihren Formen mitbedingt durch die Entstehung einer
Wirtschaftsgesinnung, die man als Entstehung des kapitalistischen
Geistes ansprechen kann; und zu dieser Entstehung hat der Protestantismus

beigetragen, lange bevor es eine industrie-kapitalistische
Ordnung gab.« (Die sozialistische Idee, S. 105.)

Die »Sozialistische Idee« ist aber nicht nur dem großen Deutschen
Max Weber, sondern im weiteren auch dem großen Franzosen Jean
Jaures gewidmet; denn es handelt sich hier nicht allein darum, daß

96



die Lebens- und Wertauffassung einer Zeit das Technisch-Oekonomische
wesentlich gestalte, sondern es wird auch betont und mit Begeisterung
hervorgehoben, daß es auch eine überzeitliche, durch alle Zeiten
hindurch gültige Wertbejahung der Menschheit gebe, »ein in der Grundansicht

gleichbleibendes humanistisches Wertgefühl«, das in allerletztem

Grunde alle soziale Entwicklung hervorrufe. »Jede neue Umwelt-
lage, heißt es an einer prinzipiellen Stelle der »Sozialistischen Idee«,
zwingt zwar das Denken zu neuen, von ihr bedingten Antworten, aber
die Fragen kommen aus einer Wertewelt, die sich immer deutlicher als
Welt für sich konstituiert und weiter entwickelt.« So sei auch »die
universelle Menschheitsidee des sozialistischen Internationalismus« nur
eine konsequente Weiterführung von Geistesströmungen, die geradezu
eine Kulturerbmasse der Menschheit bilden und so lange vor dem Zeitalter

des Kapitalismus auch dem bürgerlichen Denken Richtung gaben.
»Welch eine unversiegbare Quelle geistiger Energie«, schreibt de Man
auf einer der wirkungsvollen Seiten seiner Schrift »Zur Psychologie«,
»erschließt sich dem Sozialisten, der sich dieser Einsicht bewußt wird.
Seine Zwecksetzungen erhalten dann ihren Sinn nicht mehr allein von
der Nationalökonomie des neunzehnten Jahrhunderts, sondern von
zwanzig Jahrhunderten Menschheitsgeschichte her. Jede Tatsache dieser

Geschichte, die Bergpredigt sowohl wie die Erklärung der
Menschenrechte und das Kommunistische Manifest, das mittelalterliche
Städtewesen wie der Humanismus, die Reformation, die nationalen
Befreiungskriege, die Entstehung des Weltmarktes, die Arbeiterbewegung
von heute — alles ist dann nur noch Etappe einer großen Entwicklung
auf ein großes Ziel hin ...« Es sei wahrhaft »verpflichtendere Begründung«,

den Sozialismus mit diesem sich immer erneuernden Streben
der Menschheit nach der Verwirklichung ihrer höchsten Werte zu
verbinden, als auf ihn fatalistisch, wie auf eine naturnotwendige Folge der
Vermehrung der Produktivkräfte und der technischen Kapazität zu
warten,,.

Nun, vom Jauresismus de Mans ist natürlich wenig zu sprechen. Der
strahlende Optimismus des großen Franzosen, mit dem er das
historische Werden, beinahe hegelisch, als die Entfaltung einer erhabenen
Idee, des Ideals des Humanismus, darlegt und in der Verwirklichung
seiner großen Hoffnungen eine neue metaphysische Stufe des Alls —
»un fait nouveau dans l'univers« — erblickt und begrüßt, ist begeisternd.
Diese Würde des X. Kapitels der »Armee nouvelle« ist einzig und
unsterblich wie die größten Taten der Kultur. Und de Man vollendet
gleichsam mit kühler Logik die ästhetische Schönheit der Jauresschen
Diktion, Er ergänzt sie auch mit dem historischen Sinn späterer Ereignisse,

indem er, Jauressche Gedanken entfaltend, »dem kommunistischen

Trugbild eines Sozialismus ohne Demokratie die stolze Auffassung

eines ethischen Menschheitsideals entgegenhält, das bewußt seine
Kraft aus Jahrhunderten menschlichen Gleichheitsstrebens saugt ...«
(»Zur Psychologie«, S, 79.) Ist aber auch dieser Optimismus Jaures'
nicht durch die ökonomischen Tendenzen der Zeit ernährt worden und
durch sie zu erklären? Durch die in letztem Grunde doch technisch-

97



ökonomischen Tatsachen, daß das Vorkriegsproletariat an Zahl
zunahm und in seiner ethischen Entschlossenheit einheitlich war? Ist
auch der Plan du Travail de Mans selber etwas anderes als ein Ueberbau

technisch-ökonomischer Aenderungen, der »sozial-materiellen«
Tatsache eben, daß das der Elektromühle zeitgenössische Proletariat an
Zahl abnimmt und in moralischer Einheit gebrochen ist? Daß die
zusammenfassende Idee in großen Einzelnen entsteht und daß sie das
historische Werden mächtig mitgestaltet, daß sie sogar nach kürzerer oder
längerer Inkubationszeit, wo sie zum Teil der öffentlichen Meinung wird,
sich zum Hauptfaktor des sozialen Werdens erhebt, unterliegt wohl
keinem Zweifel. Wie wäre sonst auch die epochale Bedeutung der Marxschen

Lehre selber verständlich? Dies alles ändert aber nichts im
geringsten daran, daß es eben technisch-ökonomische Tatsachen und
Tendenzen sind, die erklärt werden müssen, wie etwa nach der
kritischen Philosophie eine Welt »an sich« vorhanden ist, um vorgestellt
werden zu können. Die Apriorität der Historie gestaltenden Wertungsideen

ist ebenso nur in logischem Sinne zu verstehen wie die Apriorität
der Kantschen Wissenschaft erschaffenden Kategorien.

Dasselbe gilt auch von der Gesinnung, Auch die psychischen Motive
einer sozialistischen Gesinnung, die de Man in den Vordergrund stellt,
wären nicht möglich, um den Sozialismus »verpflichtender« als
Vermehrung der Materie zu begründen, wenn nicht gewisse öknomisch
unterbaute Tatsachen existierten, an welchen sie, diese Motive, ändern
wollen. Sozialismus wird wohl allein von sozialistischen Menschen
erbaut werden können, von Menschen, die sich nicht bloß von »Interessenmotiven«

leiten lassen, die Sozialisten aus Einsicht und Kämpfer sind
für die Menschenwürde aller, die Menschenantlitz tragen. Die
sozialistische Gesinnung in bewußterer und bewußt zielstrebenderer Form,
als sie noch zur Zeit der Utopien war, übernimmt also wieder — auch
hier nach der nötigen Inkubationszeit — die Führung und Zielsetzung.
Aber nur dann und wenn die technisch-ökonomische Struktur der
Gesellschaft bereits die Fragen stellte und die Gesellschaft selber, infolge
technisch-ökonomisch unterbauter Gegensätze, labil und einer Erneuerung

bedürftig geworden ist,

IL
Die wenn auch nicht immer ganz klar bewußte Absicht Marxens war

— seiner jüdisch-rabbinischen, also spätjüdischen Herkunft gemäß —
die utopische Massenhaftigkeit einer eschatologisch-revolutionären
Erwartung in die bewußte Sphäre positiven Wissens über die Gesetze der
Gesellschaft zu erheben. Seine weltumfassende Wirkung ist nicht an
letzter Stelle diesem »Festentschlossen«-Sein, den Grundgesetzen des
sozialen Seins und Werdens auf die Spur zu kommen und den
wissenschaftlichen Sozialismus zum Klassenbewußtsein der revolutionären
Klasse zu erheben, zuzuschreiben. Wie revisionsbedürftig die Marxistische

Lehre in ihren einzelnen Kapiteln sein mag, ihre letzte erkenntniskritische

These, daß auch die geistige Natur gesetzlich und daher
positiv-wissenschaftlich erkennbar ist, und daß auch die Theorie zu Macht

98



wird, wenn sie sich der Massen bemächtigt, diese Methode der Lehre,
als eine dem modernen Menschen und seinen Zielen völlig adäquate,
bleibt. Wenn ein Marxens ähnlich logisch-satirischer Geist wie Thorstein

Veblen in den Vereinigten Staaten manche Elemente der Marxschen

Lehre zu restituieren und sie, freilich ohne ihre dogmatischen
Uebertreibungen, zu Teilen der öffentlichen Meinung der
amerikanischen Union zu machen vermochte, wie auch J, M. Clark, der Oeko-
nomist an der Columbia-Universität betont (»Recent Development in
the social Sciences«, S. 250), so ist dies leicht zu verstehen, wenn man
weiß, wie positiv-rationale und pragmatisch-aktive Wahrheitsforschung
einander nahestehen und beide das eine Ziel haben, dem Leben, das
wesentlich sozial ist, zu dienen,

Nun, es ist zuzugeben, daß diese denkerische Einstellung die allzu
gradlinigen, hie und da auch zu lauten Formulierungen begünstigt. Wie
der anti-hegelsche Marx in jeder Wertsetzung gerne ein Ins-Blaue-hin-
ein-Ethisieren sah, wie er, zeit- und milieubedingt, das positive voir pour
prevoir auch in der »geistigen Natur« der Gesellschaft über alle Zweifel
zu erheben suchte, so vereinfacht auch der gleich geniale Veblen die
Tatsachen und Tendenzen der spätkapitalistischen Wirtschafts- und
Gesellschaftsordnung in einige zusammenfassende Begriffe und gerade
Linien. Das ist jedenfalls ein Fehler der Großzügigkeit, dem gegenüber
es wahrhaft not tut, auch das nächste Erkennbare näher ins Auge zu
fassen und wahrzunehmen, wie die geschichtlich-soziale Entwicklungsrichtung

eine unendlich schwer auffindbare Zickzacklinie ist. Wir glauben

aber nicht, daß jene psychologisierende und moralisierende
Skepsis, welche sich in den auf den Weltkrieg folgenden Jahrzehnten
der Denker unserer Kultursphäre bemächtigte, jene Skepsis, die sich
allein zur Unumgänglichkeit des Kulturtodes heraufzuschwingen
vermochte, für den »Vernunftaberglauben« der positiven Denker einen
würdigen Ersatz zu bieten imstande wäre. War dieser Aberglaube ein
wohltätiger Irrtum, den Marx mit den großen Denkergestalten des vorigen

Jahrhundertes gemein hatte, so ist die Skepsis der Nachkriegszeit
eine verheerende Krankheit, eine Schwindsucht der Grundlagen allen
wissenschaftlichen Denkens selbst.

Auch de Mans »Zur Psychologie des Sozialismus« gehört in diese
letztere Kategorie einer anscheinend so aufgeklärten Skepsis, Wie reich
es an geschichtlichem und sozialem Wissen auch ist, an einem Wissen
des näher Erkennbaren, entbehrt es doch die letzte denkbare, die
zusammenfassende Linie. De Man liest zum Beispiel aus den Garderoberäumen

der jährlichen Parteitage die Wandlungen der Psyche der
sozialistischen Führerpersönlichkeiten prächtig heraus, im ganzen
wandelt er aber in diesem Buch immer an der Grenze einer anmutigen
und interessanten Unwissenschaftlichkeit, die nur dort langweilig und
überheblich wird, wo er das Unrecht eines so großen wissenschaftlichen

Geistes wie Marx zu beweisen sucht. Hier sagt das »Zur
Psychologie« entweder Selbstverständliches (siehe etwa den mit
großem Aufwand aufgetragenen Inferioritätskomplex des Proletariats)
oder Unrichtiges (wie die angebliche ökonomische Dialektik des Mar-

99



xismus). Denn es kommt bei Marx nie auf die psychologischen Zustände
der einzelnen und der Gruppen an, die er übrigens oft erwähnt, sondern
auf die in letztem Grunde doch immer ökonomisch bedingten (das Wort
wird von Marx selber gebraucht) sozialen Verhältnisse, die den Komplex

des Machtwahns oder der Inferiorität hervorrufen. Was dann die
ökonomische Dialektik anbelangt, scheint es, als wirkte bei dem so
erfahrenen und weitblickenden Verfasser des »Zur Psychologie« eine
geradezu pathologische Blindheit, sobald er von diesem angeblichen
Grundirrtum und der entsprechenden Revolutionsauffassung der Marxschen

Lehre zu sprechen beginnt.
Das Unternehmen, die Welt von der Marxschen »Denkart

überhaupt« zu befreien, ist also total mißlungen. Denn es ist unmöglich, den
siegreichen Gang des Geistes, der auch in der sozialen Hemisphäre der
Wirklichkeit Gesetze sucht und findet, aufzuhalten. Und Marx wollte
und erreichte nicht mehr und nicht weniger: die Gesetzmäßigkeit einiger
der Beziehungen der Menschen »zur Natur und zueinander« und das
geschichtliche Werden dieser Beziehungen aufzuhellen. Was de Man im
»Zur Psychologie« — und mehr noch in den späteren Schriften —
gelungen, das ist die Erweiterung und Vertiefung der Marxschen
sozialwissenschaftlichen Ergebnisse — also im Grunde doch eine Revision,
die sich von der Bernsteinschen nur darin unterscheidet, daß sie höchst
zeitnotwendige Thesen in einer von Wandlungen schwangeren und
daher weniger einsichtslosen Zeit betont.

Auch das, diese Erweiterung und Vertiefung, war der Mühe wert
gewesen. Denn es tat in höchstem Maße not, etwa den Sozialismus der
Proletarier mit dem der Intellektuellen zu versöhnen und somit den
quälenden Inferioritätskomplex des geistigen Menschen einer ethischen
Bewegung gegenüber zu kurieren. Es war eine beinahe gleich verdienstvolle

Leistung, die Kollektivmerkmale der Intellektuellen aus den
seelischen behavior-Formen dieser Art Menschen herauszuschälen und so
die Sozialcharakterologie mit einem glänzenden Kapitel zu bereichern.
Sehr wertvoll sind auch die massenpsychologischen Anschauungen, die
de Man in der kleinen Schrift »Massen und Führer« zusammenfaßt. Was
er da von der »insurrektioneilen« Form der Revolution und der
»Inkongruenz der wirtschaftlichen Katastrophe mit der Revolution« sagt,
¦— wie er auf diese Erkenntnis seinen Plan du Travail errichtet, ist
geradezu von epochaler Bedeutung, dies eben deshalb, weil auch diese
Erkenntnis und Taten keineswegs ein »Fort von Marx« bedeuten — und
auch ein »Au delä du Marxisme« nur in dem wohl nicht ganz begründeten

Sinne, daß Marxismus mit dem großmäulig-revolutionären
Epigonentum gleichbedeutend sei.

Die Grundgedanken des »planisme«, der Standpunkt des Arbeitsplanes,

den de Man auf der in Pontigny im September 1934 abgehaltenen

internationalen Konferenz der Pianisten in 14 Thesen faßte,
ist der folgende:

a) Die Reformen einer »phase reformiste«, die allein eine günstigere
Verteilung der Güter für die Arbeitenden der Konjunktur und die mögliche

Aufrechterhaltung der spärlichen Ergebnisse in der Krise erstreb-

100



ten, sind durch Reformen abzulösen, die die kapitalistische Struktur
selbst umformen. Diese strukturellen Reformen haben das Finanzkapital,
die Schlüsselindustrien und die Latifundien, wo es noch solche gibt, zu
nationalisieren, das heißt unter staatliche Kontrolle zu stellen.
Kleinbetriebe ohne Lohnarbeiter, ja auch größere Betriebe mit Lohnarbeit
und Profit aber ohne Monopolmacht bleiben in Privatbesitz im Privatsektor

der Wirtschaft, da ihre Rentabilität durch den freien Markt,
wenn auch natürlich unter dem Einfluß der staatlichen Finanz- und
Handelspolitik, zu vermehren ist.

b) Um die strukturelle Umformung der spätkapitalistischen
Gesellschaftsordnung vollbringen zu können, tut ein Bündnis aller Arbeitenden

not. Diese Verbindung als Möglichkeit, gleichsam als eine potentielle

Energie, ist bereits gegeben. Die Krisen des Monopolkapitalismus
haben alle arbeitenden Schichten, die unter ihnen leiden (Arbeitslose,

Arbeitende, kleine Besitzer und Unternehmer, freie Berufe), im
Haß gegen die Monopolwirtschaft vereinigt. Diese »majorite econo-
mique«, diese überwiegende Mehrheit der Bevölkerung, ist aber durch
eine großzügige Erziehungsarbeit, »des etappes educatives«, in der die
sozialistische Idee, wie überhaupt »die geistig-ethischen Antriebe einer
jahrtausendealten Kulturtradition«, die entscheidende Rolle spielen,
auch politisch-willensmäßig zu vereinigen. Das Proletariat hat daher
mit seinen Vorurteilen aufzuräumen. Dies um so mehr, als es in der
Hochtechnik weder an Zahl zunehmend noch in politischem Wollen
und ethischer Zielstrebigkeit einig ist. Es kann nur in Koalition mit
andern arbeitenden Schichten, die sich weder materiell noch kulturell
proletarisieren lassen, ans Ruder kommen.

c) Die »insurrektionelle« Form der sozialen Umwälzung ist
endgültig vorüber. Sie wäre einem Staat gegenüber, dem Gewaltmittel
von ungeheurer Kapazität zur Verfügung stehen, pur et simple Selbstmord.

Wie zu dieser Ideologie der gewaltsamen Revolution auch die
alte und veraltete Staatsverneinung gehörte, so ist es heute zu
betonen: der Staat soll stark sein, stark genug, um seinen Willen auch
den Trust- und Finanzgewalten aufzuzwingen.

d) Den spätkapitalistischen Krisen, die mit einer Katastrophe
ohnegleichen drohen, ist mit der Demokratie zu begegnen. Die fundamentalen

Ideen der Demokratie, eines gleichen Rechts aller, an der
Bestimmung des Schicksals der Gemeinschaft teilzunehmen, diese reiche
Erbschaft der Französischen Revolution und des Christentums, ist
heute lebendiger als je. Die Unzufriedenheit mit den bereits erreichten
Ergebnissen der Demokratie ist der beste Beweis dessen, daß sie eine
Macht über die Seelen hat. Sind doch auch die Diktaturgelüstigen im
Grunde enttäuschte Demokraten — »democrates desabuses« heißt es
im »Au delä du Marxisme« —, da eben auch die Aspirationen der
Demokratie gegenüber nie größer waren als heute. Darum ist auch der
Parlamentarismus, eine Erscheinungsform der Demokratie, zu
reformieren. Denn »wir haben alles Interesse daran, anzuerkennen, daß die
mehr und mehr sich verbreitende Unpopularität des parlamentarischen
Regimes nicht einzig allein einer reaktionären Propaganda zu danken

101



ist, die den Parlamentarismus haßt, weil er das Instrument der schon
verwirklichten Reformen der sozialistischen Arbeiterschaft gewesen ist.
Ein beträchtlicher Teil dieser Unpopularität kommt auch daher, daß
die parlamentarischen Institutionen, so wie sie organisiert sind und
zur Zeit funktionieren, sich unfähig zeigen, den Einfluß der Geldmächte
zu zügeln.«

e) Die einzelnen Maßnahmen der unmittelbaren Aktivität, die sich
aus dieser »neuen Orientation des okzidentalen Sozialismus« ergeben,
ist je nach den einzelnen politischen Einheiten verschieden,

Der Verfasser des »Zur Psychologie« (der mit einer wahrhaft
übermäßigen Dosis des »aufrüttelnden Stoßes« einen Satz wie diesen
niederzuschreiben wagte: »Wissenschaftlicher Sozialismus ist ebenso unsinnig
wie wissenschaftliche Liebe«) kehrte hier zur »Marxschen Denkart«
(»aus der Umwelt heraus Ziele zu setzen«) zurück. Denn der Plan
du Travail zieht Tatsächliches, Umweltliches in Betracht, um Zukünftiges,

um das Sollen bestimmen zu können. Denn es hätte verdammt
wenig geholfen, einen positiven Plan sozialistischen Wollens und
Handelns aus der erhabenen Idee der Menschenwürde oder anderer erhaben
nebelhaften Verallgemeinerungen zu konstruieren De Man rechnete
sehr exakt mit sozialen Tatsachen wie technisch-ökonomischen
Tendenzen, Klassenmächten, modernem Staat usw., als er seine »neue
Orientation« stellte, um »Hindernisse durch opportunistisches Hinarbeiten
auf begrenzte Ziele« überwinden zu können — und damit das Schlimme,
das er der Bewegung mit seiner moralisierenden Skepsis angetan hatte,
wieder gutzumachen.

* * *

»Diejenigen schaffen am meisten Zukunft (heißt es an einer der mit
feiner Psychologie geschriebenen Stellen des »Zur Psychologie des
Sozialismus«), »die am sichersten das harmonische Verhältnis zwischen
der Entfernung ihrer Ziele und der Tragweite ihrer eigenen Kraft
innehalten.«

Die Innehaltung des harmonischen Verhältnisses zwischen Ziel und
Kraft ist de Man in seinem »Plan« gelungen, ob dieser Plan nun als
eine persönliche Leistung oder als Richtungslinie einer Gemeinschaftsbewegung

betrachtet wird.
De Man revidierte hier bloß Schlußfolgerungen der Marxschen

Lehre, die fehlgegangen sind, statt die Denkart der positiven Sozial-
wissenchaft, der Marx ein grundlegendes Kapitel beitrug, zu widerlegen,

Und die Bewegung erhielt durch die neugeschaffene Harmonie
zwischen Kraft und Ziel eine neue Erkenntnisgrundlage für ihre
zukünftige Arbeit,

102


	Hendrik de Man

