
Zeitschrift: Rote Revue : sozialistische Monatsschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 18 (1938-1939)

Heft: 2

Buchbesprechung: Neue Bücher

Autor: W.B. / E.N.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NEUE BUCHER
»Vom zukünftigen Sieg der

Demokratie«. So nennt sich der als
Sonderheft der Zeitschrift »Maß und
Wert« erschienene Vortrag (Verlag
Oprecht, Zürich), den Thomas
Mann im letzten Sommer in
fünfzehn Städten der Vereinigten Staaten

gehalten hat.
Es ist immer Freude und hoher

Genuß, den Gedankengängen dieses
Geistes zu folgen. Dabei ist er in
hohem Grade zeitgemäß. Ein
überzeugter, leidenschaftlicher Verfechter

der demokratischen und sozialen

Bestrebungen der arbeitenden
Klassen! Doch hören wir ihn selber:
»Ich schildere einen Zustand,
welcher den Sieg der Demokratie, an
den wir glauben, schmerzlich
verzögern, ihm schwere historische
Niederlagen in den Weg legen kann,
wenn die Demokratie sich nicht klare
Rechenschaft von ihm gibt und nicht
alle ihre eingeborenen Hilfsmittel an
Lebens- und Erneuerungskräften
aufbietet, ihm zu begegnen. Ich sage mit
einfachen Worten, was not tut. Es
ist eine Reform der Freiheit, die
etwas anderes aus ihr macht, als was
sie zur Zeit unserer Väter und Großväter,

in der Epoche des bürgerlichen

Liberalismus, war und sein
durfte, etwas anderes als »laissez
faire, laissez aller«, denn damit kann
sie nicht bestehen, sie kommt damit
nicht mehr aus. Die Reform, die ich
meine, muß eine soziale Reform, eine
Reform sozialen Sinnes sein: nur
durch eine solche kann die Demokratie

dem Faschismus und auch
dem Bolschewismus den Wind aus
den Segeln nehmen, kann sie der
Diktatur den bloß zeitlichen und
stark lügenhaften, aber werbekräftigen

Jugendlichkeitsvorsprung
abgewinnen. Und zwar muß diese soziale
Reform der geistigen sowohl wie
der ökonomischen Freiheit gelten.
In beiden Beziehungen sind die Zeiten

des Manchestertums und des
passiven Liberalismus vorüber. Der
Liberalismus ist der Freiheit ausgetrieben
worden —• mit Skorpionen hat man
ihn ihr ausgetrieben. Sie hat gelernt.
Humanität wird nicht länger eine
Duldsamkeit bedeuten, die sich auf
alles erstreckt —, auch auf die Ent¬

schlossenheit, der Humanität den
Garaus zu machen. Aug in Auge mit
dem Fanatismus selbst, ist eine Freiheit,

die aus lauter Güte und humaner

Skepsis nicht mehr an sich selber

glaubt, verloren, nicht eine
Humanität der Schwäche und der
selbstbezweifelnden Duldsamkeit ist es, die
heute der Freiheit not tut —, damit
nimmt sie sich erbärmlich und
gottverlassen aus angesichts eines
Gewaltglaubens, der von keines
Gedankens Blässe im mindesten
angekränkelt ist. Was not tut, ist eine
Humanität des Willens und der
kämpferischen Entschlossenheit zur
Selbsterhaltung. Die Freiheit muß
ihre Männlichkeit entdecken. Sie
muß lernen, im Harnisch zu gehen
und sich gegen ihre Todfeinde zu
wehren. Sie muß endlich nach
bittersten Erfahrungen begreifen, daß
sie mit einem Pazifismus, der
eingesteht, den Krieg um keinen Preis
zu wollen, den Krieg herbeiführt,
statt ihn zu bannen.

Soviel von der geistigen Reform
der Freiheit, Was ihre Erneuerung
von der ökonomischen Seite her
betrifft, so ist zu sagen, was jeder weiß:
daß ihr sittlicher Makel und Nachteil,

welcher es dem Faschismus
sogar gestattet, sich ihr gegenüber
idealistisch aufzuspielen, die
Geldherrschaft ist, die sie zeitigt, und die
durch die bürgerliche Revolution als
das Modernere, aber nicht Edlere,
an die Stelle der feudalen Vorrechte
und Ungleichheiten gesetzt wurde.
Will die Demokratie ihre unzweifelhafte

moralische Ueberlegenheit über
den Faschismus historisch wirksam
machen und seinem Pseudosozialis-
mus ein Paroli bieten, so muß sie im
Oekonomischen ebenso wie im
Geistigen von sozialistischer Moral das
zeitlich Gebotene und Unentbehrliche

in sich aufnehmen. Hier ebenfalls

muß die Freiheit sich durch
soziale Disziplin ergänzen; sie muß die
bürgerliche Revolution aus dem
Politischen ins Wirtschaftliche
fortentwickeln, in der Erkenntnis, daß
Gerechtigkeit die herrschende Idee der
Epoche, ihre Verwirklichung, soweit
sie in Menschenkräften steht, eine
Angelegenheit des Weltgewissens ge-

69



worden ist, deren man sich nicht
entschlagen, über die man nicht hinwegleben

kann ,«
In diesem Sinne hat der aus

Deutschland vertriebene Dichter zu
seinen Zuhörern im hochkapitalistischen

Amerika gesprochen. Mögen
recht viele Schweizer den wertvollen,

gehaltreichen Vortrag nachlesen.
Wir empfehlen ihn insbesondere der
Beachtung unserer sozialdemokratischen

Leser, —r—

Siegfried Marck: Der
Neuhumanismus als politische
Philosophie. Verlag »Der Aufbruch«,
Zürich.

Unter Neuhumanismus als
politische Philosophie versteht der
Verfasser dieses Buches die Begründung
eines neuen freiheitlichen und per-
sonalistischen Sozialismus auf
humanistischer Grundlage. Die Grundlage
geht aus einer Synthese konservativer,

liberaler, sozialistischer und
religiöser Ideen hervor. Es handelt
sich um eine neue Mitte, ein neues
Zentrum, das für das menschliche
Sein gefunden werden soll. Eine
solche Zusammenfassung der guten
und lebensbejahenden Kräfte
verschiedener politisch-philosophischer
Ideen und Ideologien bedingt vorerst

deren Analyse und die
Untersuchung ihrer gegenseitigen
Beziehungen.

Der Verfasser stellt in erster Linie
die konservativ-revolutionäre
Dialektik dar und setzt sich mit dem
Faschismus auseinander, der scheinbar

den Konservativismus in
Beschlag nimmt. Die Frage: »Erfüllt
der Faschismus seinen Anspruch, der
wahre Konservativismus zu sein, oder
ist er ein Mißbrauch echten konservativen

Gedankengutes?« wird mit
der These des ersten Kapitels, »Der
Faschismus ist die Sophistik der
konservativen Revolution«,
beantwortet. In streng philosophischen,
ja mathematisch genauen Gedankengängen,

denen der Uneingeweihte
oft nur schwer folgen kann, wird
der ausgesprochen sophistische
Charakter der faschistischen Lehre
dargestellt.

Das zweite Kapitel lautet: »Die
marxistische Philosophie der
Weltveränderung.« Aus der Analyse der

Grundfragen des dialektischen
Marxismus resultieren bei Marck
verschiedene Einwände gegen die
marxistische Philosophie. Es ist im
Rahmen einer Buchbesprechung
unmöglich, auf die einzelnen Punkte
dieser Kritik einzutreten, welche aus
höchster geistiger Warte und umfassender

Kenntnis der politisch-philosophischen

Systeme und Strömungen
der Gegenwart heraus formuliert
wird. Den Marxismus in seiner
materialistischen Akzentuierung
kennzeichnet Marck als eine Philosophie
der Enthüllung. »Es ist ein gewaltiges

Stück Aufklärung, ja vielleicht
die stärkste Aufklärungsphilosophie,
die jemals geschaffen wurde.«

Wesentliche Momente des Marxismus

sucht Marck deshalb im
Neuhumanismus zu erhalten. •— Im
Kapitel »Der politische Marxismus und
die Gegenwart« setzt sich der
Verfasser insbesondere mit dem
Fragenkomplex des Staates auseinander
und erläutert ihn durch eine
Gegenüberstellung von Marxismus und
Anarchismus.

Nach Prüfung der eigentlichen
Antagonisten innerhalb der politischen
Ideologien der Gegenwart: Faschismus

und Sozialismus, zeichnet Marck
die Grundzüge des Neuhumanismus
als Philosophie der Zukunft. Die
philosophisch - politische Botschaft
Thomas Manns bildet den Ausgangspunkt

dieses Neuhumanismus, dessen
Elemente sich aus christlichem,
liberalem und sozialistischem Gedankengut

zusammensetzen sollen.
Marcks Werk vermittelt dem Leser

wertvolle Einblicke in die Fundamente

der politischen Ideenkreise
der Gegenwart, Es ist zu hoffen, daß
dieses Buch eine möglichst große
Verbreitung finden werde, zeugt es
doch von einem wahrhaft ehrlichen
Streben nach Licht in dieser wunderlichen

Welt und Erhaltung des edelsten

Menschengutes: der Freiheit,
W. B,

Zweig, Stefan; »Castellio gegen Calvin

oder ein Gewissen gegen die
Gewalt.« (Herbert-Reichner-Verlag,

Zürich.)
Ein Buch aus der Genfer

Reformation, aber so gegenwartserfüllt
wie nur irgendeine Kampfschrift wider

die Diktaturen. Es handelt sich

70



hier also nicht um Dichtung, sondern
um geschichtliche Darstellung, die
auf sorgfältiges Quellenstudium
abstellt. Dabei kann die Gestalt des
Genfer Diktators nicht gewinnen,
sondern in ihrer Herrschsucht, ihrem
fanatischen Haß, ihrer Grausamkeit,
dem eifersüchtigen Fernhalten,
Unterdrücken, Vertreiben jedes
bedeutenden, selbständigen Charakters

nur verlieren. Die heimtückische
Art, wie der Reformator den
spanischen Fanatiker Michael Servet
der katholischen Inquisition denunziert

und in die Hände zu spielen
sucht und — nachdem dies mißlungen

ist — die sadistische, langsame
Rüstung des Spaniers bei kleinem
Feuer, diese martervollste aller
Hinrichtungsarten, zeigen uns Jehan
Calvin in einer Beleuchtung, die ihn
jeder Sympathie beraubt. Ebenso
fremd und widerwärtig ist die
niedrige, gemeine Polemik, mit der
der Genfer Diktator den hochstehenden

Gelehrten und großen Charakter
Sebastian Castellio aus Genf fortjagt

und ihn — nachdem er in Basel
Universitätslehrer geworden ¦— mit
Schmähschriften verfolgt, um den
Prediger der Toleranz auf den
Scheiterhaufen zu bringen.

So schreibt hier (im Jahre 1936)
ein deutscher Dichter das Urteil
unserer Zeit über die mittelalterliche
Barbarei, der selbst die Reformatoren

noch verfallen blieben. Castellio

war nur zu sehr im Recht, als er
(1562) schrieb: »Die Nachwelt wird
es nicht fassen können, daß wir abermals

in solchen dichten Finsternissen

leben mußten, nachdem es
schon einmal Licht geworden war.«

Und so wird jeder
unvoreingenommene Freund der Reformation
im Rückblick über vier Jahrhunderte
zugeben müssen, daß das Schicksal
der Genfer Reformation zum Beispiel
nicht von der bestialischen Ermordung

eines Michael Servet oder der
Vernichtung Sebastian Castellios
abhing. Servets Wegweisung aus der
Stadt, in der er sich nur als
Durchreisender aufgehalten hat, hätte
gewiß völlig genügt, ihn den Beherrschern

Genfs ungefährlich zu machen.
Die tausendfache Beziehung jener

grausamen, harten, unmenschlichen
Vergangenheit zu den nicht weniger
grausamen, harten, unmenschlichen

Diktaturen der Gegenwart tritt uns
fast auf jeder Seite des Buches
entgegen, und dauernd stehen wir unter
dem Eindruck, die Geschichte
unserer Tage zu lesen. Freilich wollen
wir dabei die großen grundlegenden
Unterschiede nicht übersehen
zwischen der Reformation, einer geistigen

Revolution ohnegleichen, und der
politischen Konterrevolution im
heutigen Mitteleuropa, die keine
Elemente zukünftigen Aufbaus in sich
trägt. Wieder muß eine leidende
Menschhe't durch solche dichte
Finsternisse, »nachdem es schon einmal
Licht geworden war«,

Stefan Zweigs ausgezeichnetes
Buch, das auch ein gutes Stück
geistige Landesverteidigung leistet,
stellt zwar die Gewalt und ihre
Hilfsmittel nicht grundsätzlich in
Frage, wohl aber zeigt es, wie groß
die Gefahr des Mißbrauchs der
Gewalt zu allen Zeiten gewesen ist.
Ein sozialistisches Verantwortungsgefühl

wird sich nicht damit
abfinden, aus der Heftigkeit der
Kämpfe in Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft die Ermordung der
Servets und Castillios in Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft zu
rechtfertigen, sondern wird immer
die Stimme der Menschlichkeit und
des leidenschaftlich verfochtenen
Rechtes erheben gegen die
Hemmungslosigkeiten des Hasses und der
Unterdrückungssucht, die doch nur
Schwäche und Kleinheit, keineswegs
aber Kraft und Größe bekunden, E, N.

Ein paar Gedanken, die für den
Inhalt des Buches kennzeichnend
sind: »Mit einem Riß zerreißt Calvin
das von der Reformation erkämpfte
Recht der .Freiheit des
Christenmenschen', mit einem Sprung holt er
die katholische Kirche ein, die zu
ihrer Ehre immerhin mehr als
tausend Jahre gezögert hatte, ehe sie
einen Menschen wegen einer eigenwilligen

Auslegung in christlichen
Glaubensdingen lebendig verbrannte .«
»Immer ist eine dogmatische
Gewaltherrschaft, die aus einer Freiheitsbewegung

ihren Aufstieg nahm, härter
und strenger gegen die Idee der

Freiheit als jede ererbte Macht...«
»In jedem geistigen Kriege sind
nicht jene die besten Kämpfer, die
leicht und leidenschaftlich eine Fehde
beginnen, sondern die lange Zögern-

71



den, die innerlich Friedliebenden, in
denen erst langsam der Entschluß
und die Entscheidung reift aber
gerade die sich am schwersten zum
Kampfe entscheiden, werden dann
immer die Entschiedensten und
Entschlossensten sein.« » Die Staatsgewalt

ist nicht zuständig in
Gesinnungsdingen die Schuld an diesen

gräßlichen Schlächtereien, an diesen

barbarischen Verfolgungen, welche

die Würde der Menschheit
entehren, liegt also nicht bei den
Ketzern, die schuldlos sind Der
Schuldige, der ewig Schuldige an
dem mörderischen Wahn und der
wilden Verwirrung unserer Welt
bleibt für Castellio der Fanatismus,
die Unduldsamkeit der Theologen,
die immer nur ihre Idee, ihre Religion,

ihre Weltanschauung wahrhaben

wollen. Unbarmherzig prangert
Celio diese rasende Selbstüberhebung
an Nur eines kann darum für
Castellio die Menschheit von diesen
Barbareien erretten: Toleranz.
Unsere Welt hat Raum für viele Wahrheiten

und nicht nur für eine, und
wenn die Menschen nur wollten, so
könnten sie nebeneinander wohnen.

Immer sprechen die Doktrinäre
zu den andern wie zu Schülern und
Knechten. Immer der Humane wie
ein Bruder zum Bruder, wie ein
Mensch zu den Menschen.«

Wohin die Diktatur die Genfer
Reformatoren führt, zeigt am besten
der Ausspruch des Theodor de Beze,
die Freiheit des Gewissens sei ein
Teufelswerk. Wenn die von Genf
ausgegangene niederländische und
anglikanische Reformation später zu
einer Grundlage der Freiheit und
der Demokratie in der Welt geworden

ist, so nicht etwa wegen eines
Calvin, Favel oder de Beze,
sondern trotz ihres auf strengste
Gleichschaltung eingestellten und
mit strengstem Gesinnungsterror
regierten »Gottesstaates«. Stefan Zweig
reproduziert aus ihren Schriften
einen Teil dieser widerwärtigen
Hymnen an den Terror, ihre »grauenhafte

Argumentation der Anti-Hu¬

manität«. Er unterläßt es auch nicht,
daran zu erinnern, wie Calvin in der
ersten Auflage seiner »Institutio«
noch ausgesprochen, es sei
verbrecherisch, die Ketzer zu töten und
durch Eisen und Feuer sie zugrunde
gehen zu lassen, weil dies jedes
Prinzip der Humanität verleugnen
hieße. Nachdem er aber als
Alleinherrscher Genfs sich seiner Macht
sicher fühlt, hat er diese Stelle aus
den späteren Auflagen ausgemerzt
und auch danach gehandelt. »Aber
wir wissen seit Thukydides, Xeno-
phon und Plutarch, daß allezeit und
allemal die Oligarchen nach dem
Siege immer nur unduldsamer werden.

Es gehört zur Tragik aller
Despoten, daß sie den unabhängigen
Menschen selbst dann noch fürchten,

wenn sie ihn politisch machtlos
und mundtot gemacht haben.
Castellio hat in der Sache Servet sein
Wort gesagt, er hat, allen Gefahren
trotzend, die Verteidigung der
Verfolgten übernommen und ist dem
Terror der Gewissensvergewaltigung
entschiedener entgegengetreten als
irgendein Mann seiner Zeit. Aber die
Weltstunde ist gegen sein freies
Wort gewesen ,«

Man sieht: Es geht hier in einer
geschichtlichen Einzeldarstellung um
die aktuellsten Fragen unserer Zeit.
Wie tief wir wieder im Dunkel sind
(»nachdem es schon einmal Licht
geworden war«), zeigt der heutige
Zustand Mitteleuropas und Osteuropas,
dessen russische Verfassung immer
noch nicht zur Demokratie zu führen
vermocht hat. Wieder und furchtbarer

als je erhebt sich der Terror
der geistigen und politischen
Gleichschaltung, als seien Jahrhunderte
freiheitlicher und humanitärer
Bestrebungen im Buch der Geschichte
ausgestrichen. Das Schweizerbuch des
Wiener Dichters — dem allerdings
das heutige Wien kaum Obdach
geben dürfte — leistet einen wertvollen

Beitrag zur Auseinandersetzung
über die Diktaturen in aller Welt.
Eine Schmiede geistiger Waffen.
Möge man sich ihrer bedienen. E. N.

72


	Neue Bücher

